

شیخ اشیرخ، انگالسائلین حدیث نیما الدین عمر اوض ایم فردی انشید حدیث نیما اللیان عمر او می انشید



ترتيبة بزيث عُرِق مُحْرِد الشّال الشراعي وي الشّال المرسوري وي الشّال الشراعي وي الشّال المرسوري وي المستقالية





شخرت بوخ، اما السائلين مضرت بهما الترب عمرانوس مرومي الله عليه حضرت بهما البيان مراوم

> ترتيب تبذيب ----صُوفى مخيو المشالط المرسعُودي دوري والمشالط المرسعُودي دوري والمشالط المرسعُودي دوري والمستعلقات

نبيومنغر بم الزوبازار لا بور فرن : 042-37246006 Ostole Willed Or

جمله مقوقي ملكيد تي عن ماشر م مفوظ هير

لك ثبيرين

بااہتمام

سن الشاعت الريل 2011 والثاني 1433 ه

طابع اشتياق احمثاق پرنٹرلا مور

ورڈز ہیکر

كمينوزيك

ے ای**ف ایس ایڈورٹائزر** در 0345-4653373

سرورق

فيمت

شيربرادرز

ضرورىالتماس

قارئین کرام! ہم نے اپنی بساط کے مطابق اس کتاب کے تن کی تھیج میں پوری کوشش کی ہے ، تا ہم چر بھی آپ اس میں کوئی غلطی پائیں تو ادارہ کو آگاہ ضرور کریں تا کہ وہ درست کر دی جائے۔ادارہ آپ کا بے حد شکر گزارہوگا۔

# فهرست

| <b>m</b>    | رى                                        | 19_ | بتدائيه                                                   |
|-------------|-------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------|
| <b>r</b> A  | فارى                                      | 1   | مام السالكين شيخ الشيوخ شهاب الدين ابوحفص عمرسهر وردي مية |
| <b>r</b>    | اُردوا                                    | ٣٢  | نام وجائے ولادت                                           |
| <b>r</b> 9  | بابنمبرا                                  | ٣٢  | سلسارنب                                                   |
|             | تصوف كانكعة آغاز                          | ٣٢  | تعلیم وتربیت                                              |
| ٣٩          | جیسی زمین ،وییا <i>کھل</i>                | ٣٢  | اسا تذه کرام                                              |
| ۴۰          | صاف دل پا کبازلوگ                         | 1   | شيخ طريقت                                                 |
| ٣١          | اسرارِالنبی کےمحافظ قلوب                  |     | فيضغوثيه                                                  |
| ۳I          | علماء کرام کی خدمات                       |     |                                                           |
| ٣٢          | ایک آیت کی تشریح                          | mp  | فلفاءكرام                                                 |
| ۳۳          | فقیہہ کون ہے؟                             | ٣٣  | در بارخلافت کے سفیر ناص                                   |
| ۳۳          | ہدایت کام <sup>نبع</sup> وسرچشمہ          | rs  | مج کی سعادت                                               |
| ~~          | دینی بصیرت کامقام ومرتبه                  | ra  | وصال                                                      |
| rs          | رسول ا کرم مَا لَقَيْرًا کے علم کی حقیقت  | 20  | آپ کے تلانمہ                                              |
| ۳۲          | كائنات كاسرچشمه يعني مقصود كائنات         | ٣٧  | اولا دامجاد                                               |
| ۳۷ <u> </u> | از بی عهدوالی حدیث کی تشریحات             |     | تصانف                                                     |
| ۳۷          | نفوس کا ئنات کی تخلیق                     | ٣٦  | عوارف المعارف ایک دری کتاب                                |
| ۳۸ <u> </u> | علم وہدایت کا دارومدارطینت کی طہارت پر ہے | ٣2  | عوارف المعارف كى شروح                                     |
| ۳۸          | مقربین سے مراد صوفیاء کرام ہیں            |     | عوارف المعارف كى تلخيص ،تعليقات وتخريج                    |
| ۵٠          | بابنمبرا                                  | Į.  | نعلیقات                                                   |
|             | نحسنِ ساعت اورصوفياء كرام                 | ٣2  | تلخيص                                                     |
| ۵٠          | ئىسن ساعت كامفهوم                         | ٣2  | تخ تخ                                                     |
| ۵۱          | مُسنِ ساعت کی اہمیت                       |     | عوارف المعارف كے تراجمعوارف المعارف كے تراجم              |
|             | ·                                         |     |                                                           |

| < Q         |                                                        | X.        | عوارف المعارف كالكار                                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------------------|
| ۸۸ _        | فرائض پنجگا نہ کاعلم سکھنا فرض ہے                      | ۵۱        | قلبِ سلیم کیا ہے؟                                                      |
| 49          | امرونہی کاعلم سیکھنا فرض ہے                            | ۵۳_       | آ دابِ قلب                                                             |
| 49          | استقامت كاحكم                                          | ar_       | قلب کی موت                                                             |
| ۷٠_         | استقامت تمام اعمال سے افضل عمل ہے                      | or_       | ذ کرا کہی ہےغفلت                                                       |
| ۷٠          | كرامت نہيں،استقامت طلب كر                              | _ ۵۵      | صاحب دل کوسب کچھ حاصل ہے                                               |
| ۷١          | علو مِ معرفت کی وسیع وعریض کا ئنات                     | ۵۵ _      | صحیح قلب وہ ہے جو                                                      |
| ۷۳_         | علم اوردُ نیا کی محبت                                  | ۵۵ _      | لوگوں کے درمیان ساعتی فرق<br>                                          |
| ۷٣_         | ساری مخلوق میں سب سے زیادہ عقلمند شخص                  | _ ۲۵      | عشقِ حقیقی کی حیاشنی                                                   |
| ۷۴_         | ۇنيادارعلاءكاواقعە                                     | ۵۷        | عقل وحکمت کے اجزاء                                                     |
| ۷۵_         | طنافسی کا قصه                                          | l         | رسول أكرم مَثَلَّ النِّيْمِ كَي فَصْيلِت كَا أَطْهِار                  |
| ۷۲_         | حاتم اصم کے تین خصائل                                  | !         | اہلِ اللّٰہ کا طریقہ                                                   |
| ۷¥_         | ۇ نياسے امن وسلامتى پانے كانسخە<br>                    |           | استجابت کی تو صبح وتشریح                                               |
| <u> </u>    | اللّٰد كا دُرر كھنے والوں كاعلم                        |           | ہرآیت کا ایک ظاہر ہے، ایک باطن ہے                                      |
| ۷۸_         | علم میں راسخ لوگ                                       | 1         | قر آن کے ظاہر وباطن میں اختلاف<br>".                                   |
| <u> ۹</u>   | اہلِ باطن کاعلم                                        |           | تفسیراورتاویل میں بڑافرق ہے                                            |
| <u> ۹</u>   | قلوب علم کامر کز ہیں ۔                                 |           | کامل فقیہہ ہونے کیلئے لازم ہے کہ<br>ریب                                |
| <b>^•</b> _ | علم سیکھواوراس برعمل کرو                               |           | بات کوسمجھنااور سمجھ کرعمل کرنا<br>ت                                   |
| <b>^1</b>   | علوم اسلامی                                            |           | انوار وتحبلیّات و برکات الٰہی کاظہور                                   |
| <b>^1</b>   | سكينهوصف خاص                                           |           | آلَسْتُ بِرَبِّكُمْ كَ <i>عُرْضُ وغايت</i>                             |
| ۸r _        | علم کی فضیلت                                           | +         | ساعت کا سلیقهاورآ داب میسید                                            |
| ۸۳_         | نفیحت وحکمت میں فرق                                    |           | آ دابِساعت میںمطالعہ بھی شامل ہے<br>:                                  |
| ۸۵ _        | قوی یقین اورضعیف یقین والے<br>- تا عامی فون            |           | بابنبر۳                                                                |
| ۸۵ _        | یقین عمل سےافضل ہے                                     |           | علوم تصوف کی فضیلت                                                     |
| <u>۲۸</u> _ | ایک زاہد عالم کی غیرزاہد عالم پرفضیات<br>ایک در میں من |           | شرىرعلاءاورنىك علاء                                                    |
| <u>۲۸</u> _ | زاہدِ عالم کاعمل تواضع ہے آ راستہ ہے                   |           | سب سے بڑا جاہل ،سب سے بڑاعالم<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ^^ _        | باب نمبری                                              | <b>YY</b> | فرض علوم کا حاصل کرنا ضروری ہے<br>پر                                   |
|             |                                                        | <b>YY</b> | کون سےعلوم حاصل کرنا فرض ہے<br>سربہ خارف                               |
| ۸۸          | دل کو کینہ سے یاک رکھنا شنت نبوی ہے                    | 44        | کوئی خلش عقیدے میں خلل کا باعث ہوتو                                    |

|               |                                                               | <b>W</b> | عوارف الممارف                          |
|---------------|---------------------------------------------------------------|----------|----------------------------------------|
| IFA           | للامتی اور قلندر میں فرق                                      | וות      | مثابهاورصونی کاموازنه                  |
| 119           | صوفی کاطریقهٔ کار                                             | 110      | صوفی اور متصوّ ف                       |
| 179           | نام کےصوفی                                                    | 110      | قر آن کریم میںان جماعتوں کاذکر         |
| 149           | ظاہری اعمال پر پکڑ                                            | 114_     | ظالم ومقتصد وسابق جنتی ہیں             |
| 1pm+          | شریعت کی پابندی ہرحال میں لازم ہے                             | 114_     | مثابه یامبتدی کاطریقهٔ مدایت وتلقین    |
| 114           | عقيدهٔ حلول                                                   |          | مبتدی کے لیےایک عملی نمونہ             |
| 111           | الله حلول سے پاک ومنزہ ہے                                     | 119      | صحبت کی برکات وثمرات<br>·              |
| IPI _         | باطنی الہامات                                                 | 171      | بابنمبر۸                               |
| 1 <b>m</b> r_ | جبر کاعقیده                                                   |          | ملامتی فرقہ اوراس کےاحوال<br>بہ سے     |
| 144           | بابنمبروا                                                     |          | ملامتی کے کہتے ہیں؟                    |
|               | مشائخ كامقام ومرتبه                                           | 111_     | اخلاص کیا ہے؟                          |
| . Imp         | اللّٰدے محبوب بندے                                            |          | فرقه ملامتیه اوراخلاص                  |
| س ساسا ا      | شیخ اپنے مرید کواللہ کا بیارا کیسے بنا تا ہے؟<br>سرم          |          | صوفی اور ملامتی میں فرق                |
| 120_          | مثائخ کی ضرورت واہمتیت                                        | 1        | اخلاص کی علامتیں                       |
| 100_          | سالكِ طريقت كامرتبهُ شِيخ كوپهنچنا<br>                        |          | عوام وخواص كااخلاص                     |
| 124_          | شیخ ومرید کے درمیان روحانی رشته                               | ITT      | صوفی اور ملامتی میں فرق، مزید تشریح    |
| 122_          | نبيول کی ميراث                                                | 1        | اخلاص كاخالص مونا                      |
| 122_          | یوم میثاق سے دلیل<br>مارین                                    |          | عارفول کی نموداورمریدول کااخلاص        |
| 1 m           | علم کی نضیلت                                                  | 17m<br>- | اخلاص اورتمود                          |
| 129_          | طالب علم کی فضیلت                                             | 1        | مدق اوراخلاص میں فرق                   |
| 129_          | جسدِ آ دم علیهالسلام کامر کب<br>• سدِ آ دم علیهالسلام کامر کب |          | غراسان اورعراق میں ملامتی فرقه<br>مقاب |
| _ ۱۳۰         | انسانوں کاروحانی باپ                                          | 1 .      | الامتی کا اپناحال چھپانے کی وجوہات     |
| I (** _       | سالکانِ طریقت کی اقسام<br>ب                                   | 1        | ۔امتی فرقہ کے اذکار<br>سے یہ           |
| ابرا _        | سا لک ما بعد مجذوب<br>م                                       | 1        | َ کرکی آ فات<br>ز                      |
| ۱۳۱ _         | مجذوب مابعدسا لک                                              | "        | ب نبره                                 |
| 16t _         | شیطانی اثرات سے حفاظت<br>شنب در                               |          | نام کے صوفی<br>نارید : :               |
| 16t _         | شیخ کا قلب شیطانی تسلّط سے مامون ہے<br>تیں نذیب               |          | فلندر بي فرقه<br>- تام                 |
| ساماا         | قلب ونفس کی پابندی ہے آزادی                                   | ITA      | رقه قلندر بیرکی مزید صفات              |

| <6    |                                              | XX.   | 95BC            | عوارف المعارف                      |                   |
|-------|----------------------------------------------|-------|-----------------|------------------------------------|-------------------|
| 104   | بيراهنِ يوسف عليه السلام كي حقيقت            | - mal |                 | وبندگی                             | سراياا طاعت<br>م  |
| 104   | خرقه تنمرک                                   |       |                 | لےسائے،عارفوں کے                   | •                 |
| ١۵٨   | خرقہ کے لیے متحن رنگ                         | IMM _ |                 | رف محقق                            | شخ مطلق وعا       |
| ١۵٨_  | آ لودہ لباس نہ دھونے کی وجہ                  | Ira_  |                 |                                    | بابنمبراا         |
| 14+_  | باب نمبراا                                   |       | خذام            | صوفیاءکرام کے                      | <b></b>           |
|       | خانقاه والوں کی فضیلت                        | ira_  |                 | . کی خدمت کااعزاز                  | اللدكے طالب       |
| 17+_  | جن گھروں میں اللہ کا ذکر بلند ہوتا ہے 🔃 🔃    | Ira_  |                 |                                    | يشخ اورخادم مير   |
| 14+_  | اہلِ ذکر کی فضیلت                            | 164   |                 |                                    | شیخ کی بصیر رنه   |
| 141 _ | خانقاہ،رباط کی مانندہے                       | ורץ_  |                 | بىشارەك ك                          |                   |
| 144   | نفس كاجهاد (جهاد بالنفس)                     | 102_  |                 | فضيلت                              | خدمتِ خلق ک       |
| 144   | حضرت سری سقطی میشانی کی توضیح وتشریح         | 10°Z_ | \6'             | نوعی خادم                          | مثابه يعنى مص     |
| 174   | خانقاه والول کے فرائض                        | IMA_  |                 | نام كاخادم                         | كام كانهيس،       |
| ארו_  | خطائیں دھود ہے والے اعمال                    | 114   |                 |                                    | باب منبراا        |
| וארי_ | جهاد کے ثواب والے اعمال                      |       | ام کاخرقه       | صوفياءومشائخ كر                    |                   |
| 170_  | باب نمبر۱۴                                   | 169_  |                 |                                    | خرقه پوشی_        |
|       | 7 7                                          | 169_  |                 | ن بیعت ہے                          | خرقه پوشی عیر     |
| 140_  | اہلِ طہارت (صاف شخر بےلوگ)اللہ کے دوست ہیں _ | 10+   |                 |                                    | شيخ کی ضرور       |
| 170_  | آ دابِطهارت صوفیاء کے معمولات میں سے ہے      | 101   |                 | ہٰی تک رسائی کا ذریعہ۔             | خرقه ذات ِالْ     |
| - YFI | سب خانقاه والے ایک ہی رنگ ڈھنگ والے ہوتے ہیں | 101   | <i>←</i>        | سول الله مَنَا لَيْهُمُ كَى سُمَّت | خرقه پوشی ،رم     |
| _ YYI | الم کرکھانے میں برکت ہے                      | 101_  |                 | اہمتیت                             | خرقہ پوشی کی      |
| 144_  | تنهائی پیندی                                 |       | انیابت ہے       | ه میں رسول الله مَثَاثِیْتِمُ کُ   | خرقہ پہنائے       |
| 144_  | خانقابی زندگی                                |       |                 | لے فیوضات                          | خرقه پوشی _       |
| 177   | خدمتِ خلق عبادت کی مانند ہے                  |       |                 | ل شيخ كااستغاثه                    | بإرگاهِ النبي مير |
| 17A_  | نااہلوں سے خدمت لینا ناپسندیدہ ہے            |       |                 | لے ادوار                           | صحبتِ شيخ _       |
| 149   | مخدوم کی عبادات میں خادم کے لیے بھی اجرہے    | 100   |                 |                                    | خرقه کی اقسا      |
| 14-   | بابنمبرها                                    | 100_  |                 | ب ذر بعیر بیت بھی ہے               | خرقه پوشی ای      |
|       | -                                            | 107_  |                 | ت کے مراتب                         | •                 |
| 14+_  | خانقاه والول کی خوبیاں                       | 164   | مخص کی طرح ہے _ | اسانپ کے ڈیسے ہوئے                 | مريدِصادق         |
|       |                                              |       |                 |                                    |                   |

|      |                                                   | W.           | عوارف المعارف كالكارث                              |
|------|---------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------|
| iay_ | جلوهٔ طور کا مشاہرہ                               | 140          | ىب خانقاه والےایک بدن کی طرح ہیں                   |
| 1A4  | كمال درجه كى روحانيت                              | 121          | فلبی جعیت کی ضرورت وفوا کد                         |
| 11/4 | سفر کی مشکلات اور تکلیفوں کا حاصل                 | 127          |                                                    |
| ΙΛΛ  | ہمیشہ سفر میں رہنے والے مشائخ کی فضیلت            | 127          | ان بَن ہوجائے توصوفی کیا کرے؟                      |
| 149  | سفروقیام کےلحاظ سے روحانی مدارج کے تقاضے          | 121          | مصالحت كال <sup>حس</sup> ن انداز                   |
| 149  | نفسانی وسوسات ورُ جحانات                          | ۲۵۲          | شیخ کی دست بوسی                                    |
| 19+  | سفر کے لیےاستخارہ کرنا ضروری ہے                   | 120          | معذرت قبول کر لینی حاہیے                           |
| 191  | دعائے استخارہ                                     | 120          | معذرت کے بعد مدیبیش کرنامسنون ہے                   |
| 197  | بابنمبر کا                                        | 147          | خانقاہ والوں کی گز راو قات کے ذرائع                |
|      |                                                   | 144          | مختلف خدمات پر مامور صحابه کرام                    |
| 197  | تیم کےمسائل                                       | 141          |                                                    |
| 191  | تىتىم كاطريقە                                     | 149_         | باب نمبر۱۱                                         |
| 191  | موزول کامسح                                       |              | مشائخ کے سفراور قیام کے احوال ومقاصد               |
| 190  | نماز کی قصر و جمع                                 | 149_         | سفر کی نوعیت                                       |
| 190  | سواری پرفرض نمازا دانهیں ہوتی                     | 149_         | ابتداء میں سفر، بعد میں قیام کرنے والےصوفیاء       |
| 190  | مبافر کاروزه                                      | 149_         | طلبِ علم کی فضیات                                  |
| 194  | ر فیقِ سفر کی ضرورت                               | ۱۸۰_         | سفر کا ایک مقصد بزرگوں کی زیارت بھی ہے             |
| 197  | اجتماعی سفر میں امیر بنالینا جاہیے                | IAI _        | کیمیااژ نظر کی تلاش                                |
| 197  | شیخ عبداللهمروزی کاواقعه                          | 1/1 _        | سفر کاایک مقصدمجاہد وُنفس بھی ہے                   |
| 197  | دنیادارامیرقافله                                  | IAY_         | سفر کا ایک مقصد نفسانی ،روحانی بیاری کاعلاج بھی ہے |
| 194  | سفر پر جانے والوں کورخصت کرنامتحب ہے              | 117_         | آ ثار وعبر کا مشاہدہ بھی سفر کا ایک مقصد ہے        |
| 194  | مسافرکواللہ کے سپر دکرنا                          |              | سفر کاایک مقصد گمنام ہونا اور شہرت سے بھا گنا ہے   |
| 19.  | سفر پرروانہ ہونے سے پہلے فل پڑھے                  | ۱۸۴_         | سفرکے بعد قیام قدر دمنزلت کا باعث ہے               |
| 19.4 | کسی سواری پر جب سوار ہوتو یہ پڑھے                 | 144_         | ابتدائے حال میں قیام،انتہاء میں سفر                |
| 199  | منزل سے روانہ ہونے کامسنون طریقہ                  | 110_         | قیام کے بعد سفر کب اختیار کیا جائے؟                |
| 199  | منزل کے قریب پہنچ کر بیدہ عایڑھے                  | المه         | ہدایت کے لیے بلانے والے اور ہدایت پانے والے        |
| 199  | سفرکے لیے در کار ضروری سامان                      | 110_         | ایک مقام پر مقیم اللّٰد کی تربیت میں ہوتا ہے       |
| r••  | غز وهٔ حدیببه میں معجز ه رسول ا کرم مَثَاثِیْنِمْ | 1 <b>/</b> 1 | تھوڑی سی صحبت                                      |

| < G          |                                             |            |                      | عوارف المعارف                    | 760                 |
|--------------|---------------------------------------------|------------|----------------------|----------------------------------|---------------------|
| ria_         | للّٰدے مانکتے ہوئے شرمانے والے              | 11 ree     |                      | م<br>می صوفیاء کا طریقہ ہے       |                     |
| ria_         | ۔<br>غواہشِ نفس پراللہ سے رجوع کرے          | F-1        |                      | ے<br>پیسفر کے مجوزہ آ داب        |                     |
| <b>717</b> _ | قیر کی شان بیہ <u> </u>                     | j<br>  1+1 |                      | یه<br>نفرکی یا بندی اورترک       | •                   |
| riy _        | فس ہے قرض کا تقاضا                          | 1 100      |                      |                                  |                     |
| 114_         | رستِ طلب دراز کرنے کاموقع محل               | ,          | قاه می <i>ں</i> قیام | سفریے واپسی اور خان              | - /• <del>·</del> • |
| MA_          | بھوکا پیاسامرنے والاجہنمی ہے                | 1          | ,                    |                                  | سفر ہے واپسی        |
| <b>119</b>   | حاجت کے وقت اللہ کے سامنے ہاتھ پھیلاؤ       | 144        |                      | و کے قریب پہنچنے بردعا           | _                   |
| r19 _        | قولِ موییٰ علیها نسلام کی توضیح             | r+m        |                      | ودکود کیھنے بردعا                | 3/ /                |
| <b>119</b>   | نازواندازونیازناز                           | r+1~       |                      | ، ليمحت كي جائے                  |                     |
| 771          | بابنمبر۲۰                                   | r.a_       |                      | راب                              | =                   |
|              | ن .<br>فتوح پر گزراوقات والےصوفیاء          | r+4_       | رنے کی وجوہ          | خل ہوتے وقت سلام نہ <sup>ک</sup> |                     |
| <b>TTI</b>   | تعلق بالله کے ثمرات                         | r•Z        | 29                   | ب کی اقسام                       |                     |
| <b>r</b> ti  | شانِ بے نیازی                               | F+A_       |                      | سنون ہے                          |                     |
| <b>TTT</b>   | تحلتیات ِالٰہی کا نزول                      |            |                      | نون ہے                           | بوسه لينامسا        |
| <b>***</b>   | تحلیّات کانزول قُر بِالٰہی کی نشانی ہے      | r+A _      |                      | سنون ہے                          | مصافحه كرنام        |
| <b>777</b>   | مرتبه ُ فنا                                 |            |                      | ا<br>امسنون ہے                   | خیرمقدم کر:         |
| <b>***</b>   | مجلی سے مراد کیا ہے؟                        | r•9_       | <u> </u>             | م کے لیے کھڑا ہونامسنوا          | تسنى كالعظيم        |
| <b>***</b>   | فتوح کو قبول کر لینا چاہیے                  |            |                      | ے کو کھا نا کھلا نامسنون ہے      | آنے والے            |
| <b>****</b>  | مدایا وعطایا قبول کرنا                      | r+9 _      |                      | رسفر سے واپسی مکر وہ ہے          | عصر کے بع           |
| <b>***</b>   | علم حال کیاہے؟                              |            |                      | اب سے خسنِ سلوک _                | ناواقف آ د          |
| <b>rr</b> r  | ہدایا وعطایا اللہ کی طرف سے ہوتے ہیں        |            |                      | ن سے پیش آنا جاہیے               | ئسنِ اخلاق          |
| <b>PPP</b>   | اہلِ فتوح کے مختلف احوال و کیفیات           |            |                      | بدن کود با نامسنون ہے            | مہمان کے            |
| rra          | ا کین دین میں خودمختار ہی کامل صوفی ہے      |            | رے                   | منے والا گفتگو کا خود آغاز ک     | سفرسے لو۔           |
| <b>***</b>   | ا فتوح کے حوالے سے کچھ حکامات               |            | زت حاصل کرے _        | تے وقت رخصت کی اجا               | رخصت ہو             |
| <u> </u>     | ا تنس دائرے،غیبی امداد                      |            | •                    | -                                | بابنبروا            |
| <u> </u>     | حضرت شيخ سيدعبدالقادر جيلانى وخاللة كاواقعه |            |                      | متستب صوفياء                     |                     |
| rra          | الله سے بندے کامعاملہ درست ہونا جا ہیے      |            |                      | ئوال صوفياء كرام                 | مختلف الاح          |
| <u> </u>     | معلوم رزق منحو <i>ں نہیں ،مبارک ہوتا ہے</i> | 'Im        |                      | نے ہے گریز کرنا 🔃                |                     |

| <i>ব</i> ৰ্টু |                                          | W.             | عوارف المعارف                                |
|---------------|------------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|
| rr9_          | مسلسل خوامشِ نکاح پرخدا سے رجوع کرے      | rrq            | منحوں رزق ہے انشراحِ صدر نہیں ہوتا           |
| rr• _         | نکاح کے لیے رسول اللہ مَثَاثِیْنِ کا حکم | ľ              | رازق خدا کی ذات ہے                           |
| rm _          | زُمِدوعبادت کی بھیل شادی سے ہوتی ہے      | ۲۳۰_           | رہبانیتاختیار کرناممنوعہے                    |
| rr1 _         | روحانی مشاغل میںخلل کا ایک حل ریجی ہے    | rr+_           | معاش کاارادہ کلیدِ قدرت ہے کھولنا جاہیے      |
| r~r_          | نکاح کی روحانی مصلحت و حکمت              | ۲۳۱_           | د نیا کومخدوم بننا پیندنهیں                  |
| ٣             | نكاح كے ثمرات                            | rr1 _          | اربابِ صدق کی روحانی کیفیات                  |
| 444           | میصوفیاء کی اچھائی ہے یائر ائی ہے        | rrr _          | ضرورت ہے زیادہ لینے والاصوفی نہیں            |
| ٣             | بہت سی بیویاں ہونا دنیا داری نہیں ہے     | rrr _          | فقرمیں ثواب وعذاب دونوں ہیں                  |
| ۲۳۳           | سُنتِ نکاح کی فضیلت                      | rmm _          | بابنمبرا۲                                    |
| ۲°۵_          | سُنتِ نَكَاحَ كَيْ غُرْضُ وغايت          |                | صوفیاء کے از دوا جی معاملات                  |
| rra_          | نکاح کے باعث ہونے والے فتنے              | 7mm _          | صوفی ہر حالت میں اللہ کی رضا کا طالب ہوتا ہے |
| ۲۳۵_          | بیوی کی زیا د توں پرصبر شکر کرنا         | 4 <b>m</b> m _ | شريكِ زند گ, كاانتخاب                        |
| <b>۲</b> ۳4_  | بیوی کی خاطر مدارت میں حدسے بڑھنا        | 44h            | شادی سے بےرغبتی کیوں                         |
| ۲۳٦_          | ايك لطيف ترفتنه                          | rmm _          | تجر دوتزونج کی فضیلت                         |
| rrz_          | حسن مجازی ہے مشاہدہ حق کا فتنہ           |                | تجرّ دی زندگی کے فوائد                       |
| rrz_          | تجرد کا فتنه                             | rra _          | از دواجی زندگی کے نقصانات                    |
| rm_           | باب مبر۲۳                                |                | تین کاطالب، دنیا کا ہو گیا                   |
|               | ساع کی فضیلت                             | rmy _          | سب سے خطرناک فتنہ                            |
| rm            | بہترین کلام کون ساہے؟                    |                | کس ہے کیا بہتر ہے؟                           |
| ۲۳۸ _         | ساع کی حقیقت                             | rmy _          | پورافضل کیسے حاصل ہو؟                        |
| rr9_          | ساع کے اثرات                             | i –            | سب سے بہتر شخص کون ہے؟                       |
| ۲۳۹_          | ساع رحمتِ الٰہی کاذر بعہ ہے              | rrz _          | سُنت کے ذریعے فرض کی ادائیگی                 |
| ۲۳۹           | رِقْت کے وقت دعا کوغنیمت جانو            | ۲۳۸ <u> </u>   | صوفی ہروقت نفس کشی میں مشغول ہوتا ہے         |
| rr9_          | گناہ سو کھے پتوں کی طرح جھڑ جاتے ہیں     | rm             | روزے رکھنا نفسانی خواہشوں کاعلاج ہے ۔        |
| ra+_          | ساع کے بارے میں حکم کیا ہے؟              | ı              | تفس کے خطرات یوں کم ہو سکتے ہیں              |
| 101_          | ساع کی حلال صورت اور حرام صورت           | •              | مجر دہونے کی حالت میں تحسنِ اوب              |
| rar           | وجدانی کیفیت کی پہچان                    |                | سخت مصیبت کیا ہے؟                            |
| rar_          | صوفیاء کرام پر رحمتِ الہی کانزول         | 1779           | کس کے لیے فلاح ونجات نہیں                    |

| ÷SZ           |                                                                   | W.            | 958 | عوارف المعارف                         | )50×                     |
|---------------|-------------------------------------------------------------------|---------------|-----|---------------------------------------|--------------------------|
| rya _         | کیا محفلِ ساع بدعت ہے؟                                            | rar_          |     | و کیفیات                              | وجدانی احوال             |
| <b>۲</b> ۲7   | باب نمبر۲۳                                                        |               |     | بےلازم ہے                             | سامع کے لیے              |
|               | ساع کی تر دیداورا نکار                                            |               |     | ۔<br>آفری ہے                          | خوشالحانى اثر            |
| <b>۲</b> ۲۲   | محفلِ ساع کاانعقادنفسانی خواہش کے لیے ہے                          | rom_          |     | فیاء کرام پرگھات                      | شيطان کی صو              |
| <b>۲</b> ۲7   | قیودوآ داب کےساتھ ساع خوانی                                       | ror           |     | ين ين                                 | خوش گلومغینا             |
| ry2 _         | گانا مکر وہ اور باطل شے ہے                                        | tor_          |     | مليهالسلام کی خوش الحانی <sub>_</sub> | حضرت داؤدة               |
| r42 _         | فقہاء کے نزدیک گاناسنا گناہ ہے                                    | 100           |     | ت ودانائی کی باتیں                    | اشعارمين حكم             |
| KAV =         | گانے کی مذمت                                                      | 107_          |     |                                       | ساع كاقرينه              |
| <b>۲</b> 49   | گانے سے زنا کی ترغیب ہوتی ہے                                      | 107_          |     | ر کی صورت                             | ساع سے انکا              |
| <b>۲</b> 49   | دف بجانا كيباہے؟                                                  | 101_          | حال | ون مصری میشاند کے وجد کا              | حضرت ذوالنو              |
| r49           | سُنّت کےخلاف عادات ومعمولات                                       | 104           | 9   |                                       | د کھاوے کا وج            |
| 12.           | تلاوتِ قرآن س كروجد كرنا                                          | 104           | 28  | ئز) توال <i>کے فتنے</i>               |                          |
| 121_          | دل <b>می</b> ں وسعت پیدا کر                                       | ron_          |     | صه                                    | درویشوں کار <sup>ق</sup> |
| 121_          | اُمرد(نوخیز جوان) کاساع فتنے کاباعث ہے                            |               |     | ت                                     |                          |
| <b>1</b> 21   | لوطی کی اقسام                                                     | 109_          |     | ا نکار ممنوع ہے                       | ساع كالمطلق              |
| 12T_          | صوفیاء کے لیے لازم ہے کہ                                          | 109_          |     | يصديقه فالفهاسي اشنباط                |                          |
| 12m _         | بابنمبر۱۹۴                                                        | 109_          |     | م سے ساع کا اشنباط _                  | آ ثارِ صحابہ کرا'        |
|               | باب ببرا <sup>۱۲</sup> ساع اوروجد کی حقیقت<br>ساع اوروجد کی حقیقت | ry•_          |     | ى مراد                                | جىيى نىپ وا              |
| 12r _         | وجداوراس کا حاصل                                                  |               | (   | يَنْهُم كے حضور ميں شعرخوانی          | ,                        |
| 121           | وجدسے متاثر ہونے والے لوگ                                         | <b>1</b> 11   |     | ت میں منع ہے؟                         |                          |
| 12° _         | وجدروح کی چیخ و پکار ہے                                           | ryi           |     | )ساغ کامنگر ہوتا ہے _                 |                          |
| <b>1</b> 27 _ | وجد کیسےطاری ہوتا ہے                                              | <b>۲</b> ۲۲   |     | ہلوۂ حق نے حواس کھود ب                | •                        |
| 12 M          | روح اورنغمه                                                       | <b>۲</b> 4٣ _ |     | مال قبم وا دراک سے بال                |                          |
| 120 <u> </u>  | مردِ کامل کامقام                                                  | _             |     | جمال كامشامده ونظاره                  |                          |
| 124_          | قربِ الٰہی کے مقام پر فائز شخص وجدے بے نیاز ہے _                  | <b>۲</b> 4۳ _ |     |                                       | اہلِ ساع کی کر<br>•      |
| 724           | روحانی مرتبے میں کمی اورزوال                                      |               |     |                                       | فينخ ابوطالب             |
| 144_          | شہود حق کی کیفیت ہر حال میں یکساں رہتی ہے                         |               |     |                                       | اہلِ ساع کے              |
| 122           | ساع کے وقت گریہزاری <i>کے محر</i> کات                             | <b>240</b>    |     | <i>ن کے پہ</i> لو                     | ساع میں تکلفہ            |

| - Of         |                                                        | W.            | عوارف الممارف                                                        |
|--------------|--------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------------------------------|
| 797          | نفس كى مخالفت اورخلوت نشينى                            | <b>1</b> /2/A | اہلِ ساع کے روحانی تصورات اور باطنی کیفیات                           |
| <b>19</b> m  | خلوت نشینی اورمشائخ کرام                               | 1             | گریهٔ ادراک وگریهٔ وجدان                                             |
| 491          | غارِحرامیں خلوت نشینی                                  | 129           | ابلِ بقا كاساع                                                       |
| <b>19</b> 1  | نزولِ وحی کے بعد آپ مناطبط کی حالت <u> </u>            | r             | ساع کے مختلف اثرات                                                   |
| r90_         | ورقہ بن نوفل سے ملا قات                                | MI            | بابنمبر۲۵                                                            |
| <b>797</b>   | دوسری باروحی کانزول                                    |               | محفلِ ساع کے آ داب                                                   |
| r92 _        | بابنمبر۲۷                                              | MAI _         | محفلِ ساع میں کیسے حاضر ہو؟                                          |
|              | چلّەشى كے كشف وكرامات                                  | MAI _         | وجدے گریزاورخود پرضبط کرے                                            |
| r92 _        | حِلّہ کشی میں غلط راہ اپنانے والے                      |               | ساع کی لغزش کئی گناہوں کا باعث ہے                                    |
| r92 _        | خلوت نشینی کی فضیات واہمتیت                            | 111           | وجدوحال كى حركتوں پر ضبط كرنا                                        |
| 19A          | •••                                                    |               | رسول اكرم مَثَلَ تُنْتِأُم كَي جا درمبارك اوركعب بن زہير طِلْتُعُوُّ |
| <b>19</b> 1  | خلوت شینی کا حاصل خیالات کی میسوئی ہے                  |               | صوفیاء کرام کے آداب                                                  |
| <b>19</b> A  | کشف وکرا مات اور تیجی فراست                            | 11AP          | محفلِ ساع کے دوران پھینکا گیاخرقہ کیے ملے گا؟                        |
| r99          | شریعت کی عدم پیروی اور کشف                             |               | پپاڑے ہوئے خرقہ کی تقسیم                                             |
| <b>199</b>   | مشاہد ہُ حق کا وقوع                                    |               | حدیث شریف سے استنباط                                                 |
| 799          | كياذ كرمين 'لَا إله وَالله الله "كبنا كافى ہے          |               | پھاڑے ہوئے خرقہ کی تقسیم مال کا ضیاع یا اسراف نہیں <u> </u>          |
| ۳۰۰          | وَكُرُ لَا إِلَـٰهَ إِلَّا اللَّهُ '' <i>كِثْمُرات</i> |               | قوال كوخرقه دينے كا حديث سے استدلال                                  |
| ۳••<br>—     | کثرت سے تلاوت قرآن کریم کے ثمرات ہے۔۔۔۔                |               | محفلِ ساعِ میں مختلف خیال لوگوں کا شریک ہونا                         |
| M+1_         | حقائق کی تجلتیات کاتخیل میں ظہور                       |               | فقراءومساكين كى فضيلت                                                |
| ۳۰۱          | تخیل کی حقیقت                                          |               | بابنمبر۲۷                                                            |
| ۳+۱          | ر پیثان حالی                                           |               | صوفیاء کرام کی چلّه کشی                                              |
| m+1          | واقعه کارونما ہونا                                     |               | چلّه کشتی کامقصد                                                     |
| ۳۰۲          | واقعہ کا سیح ہونامشروط ہے                              | -             | چلّه کشی کی اصل اور تخصیص<br>چلّه کشی کی اصل اور تخصیص               |
| <b>M.</b> F  | كشف اورخبراللي                                         | _             | حضرت مویٰ علیہ السلام کے چلّہ کی تفصیل                               |
| ۳۰۲          | کشف کے بارے میں واقعات                                 |               | حضرت موی علیه السلام کے روزہ کی کیفیت                                |
| <b>*•</b>    | ایمان کے چارار کان                                     |               | چالیس دن کی حکمت<br>ما                                               |
| <b>- ۱۹۰</b> | کشف کاایک واقعہ                                        |               | عالیس حجابات کا اُٹھانا کیوں کر ممکن ہے <u> </u>                     |
| ۳+۵          | پیسب خداداد با تیں ہیں                                 | rgm_          | چلّے میں اخلاص کی اہمتیت                                             |

| - B            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | W.      | عوارف المعارف                           |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------|
| M12_           | مختلف مزاح اورطبع کے نفوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | r.a_    | گمراہ اور بارگاہِ الٰہی ہے دورلوگ       |
| <b>MIN</b>     | رسول ا كرم مَنَّا فِيْزَمُ كَاشْقِ صدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | /r·a_   | سالک کوخو دفریبی ہے بچنا جاہیے          |
| m19            | نفسِ نبی اورنفسِ اُمتی میں فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | P+4_    | خلوت نشینی کااصل مقصود                  |
| <b>19</b>      | ہراضطراب پراخلاق ِعالیہ کاسبق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | بابنمبر۲۸                               |
| <b>P</b> YI    | 'دخُلُقِ عَظِيمٍ'' کی توضیح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | باب نمبر ۲۸<br>چِلَہ کئی کے آ داب       |
| <b>PTT</b> _   | اُمت کوحسنِ خُلق کی دعوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | P-2 _   | گوشہ بنی اہلِ صدق وصفا کا طریقہ ہے      |
| <b>M T T T</b> | فنااور بقا كامعامله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | r.2     | چلد شی، حکمت کی تنجی ہے                 |
| <b>""</b>      | خلق عظیم میں جا رصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | r.2 _   | چلنہ کشی کااصول ہیہے کہ                 |
| mrm <u> </u>   | اخلاقِ الهبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | P+A     | خلوت سے فقط نماز باجماعت کے لیے نکلے    |
| <b>PTP</b>     | مكارم اخلاق دس بي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1       | نماز باجماعت کے لیے نگلنے پراختیاط      |
| <b>**</b>      | جنت میں لے جانے والے اوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | r.A     | خلوت نشیں کو جا ہیے کہ                  |
| <b>m</b> tr    | دوزخ میں لے جانے والی باتیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | روحانی معاطے کی بنیادی باتیں            |
| <b>rr</b>      | پندیده خوشی کون سی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | P+9     | چلەكشى مىں غذا                          |
| rro _          | تصوف سرا پااخلاق ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | نفس کشی                                 |
| <b>777</b>     | اصلاحِ نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | نورِمشاہدہ سے بھوک مٹ جاتی ہے           |
| mrz            | اسائے حنہ، مسالکِ طریقت کے اوصاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | بھوک کی شدت کی حد کیا ہے؟               |
| mr2            | محاسنِ اخلاق كاجامع ارشادِ نبوى مَثَاثِيْرُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | صحابه کرام ومشائخ عظام کی فاقه کشی      |
| TTA            | رسول الله مَا لَيْنَا الله مَا لِيَنْ اللهِ عَلَى اللهِ مَا الله مَا لِيَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ |         | صادقین اورریا کارکی ایک راه             |
| mm.<br>        | ابابنمبر۳۰ ابابنمبر۳۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | mim     | مخلص فاقه کشِ برعنایاتِ اللّٰہی         |
|                | ' ",                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | mim     | روح ونفس کی تشش                         |
| <b>~~</b>      | اتواضع سب سے بہتر خلق ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | قدرت الهي كاايك مظهر                    |
| <b>rr.</b>     | تواضع کے بارے میں احادیثِ نبوی مَثَاثِیْرِمِ<br>یہ میں من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         | عالم ملكوت كى قدرت كانمودار ہونا        |
| <b>mm</b> l    | اولیاءکرام اورتواضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | فصلِ الٰہی کیا فاقہ کشی ہے مشروط ہے     |
| <b>mmr</b>     | ا قیدیوں سے حسنِ سلوک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | ہبرحال فاقد کشی ایک بہندیدہ طریقہ ہے    |
| <b>PP</b>      | ا ظاہری و باطنی اصول اسلام کاسر مایہ ہیں<br>اید ہذریہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | بابنمبر۲۹                               |
| <b></b>        | تواضع کے درجات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         | صوفیاء کرام کے اخلاق                    |
| <b></b>        | ا انواضع کی نشانیاں<br>منتب میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         | صوفیاءکرام سُنّت کا احیاء کرنے والے ہیں |
| <u> </u>       | ا انسان متواضع کب ہوتا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ~ Y<br> | اخلاق نبوی مَلَیْظِیم                   |

| ~ Q          | CERCIT TO THE                                  | <b>E</b>       | عوارف المعارف                       |
|--------------|------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------|
| <b>r</b> r2  | قبیلهاشعرکی ایک احچهی روایت                    | <b>mmm</b> _   | تواضع اورتكبر                       |
| mrz .        | جہاد کے دوران صحابہ کرام کا ایثار              | <b>"""</b> _   | تواضع اورتکبری اصل                  |
| ۳۳۸          | انصارومها جرین کا بھائی چارہ                   | <b>mm</b> /r _ | اگر کسی کونفس کی چوری کااشکال ہو    |
| ۳۳۸          | تخی فطرت والا ہی صوفی ہوسکتا ہے                | <b>rr</b> o _  | نفس کی سرکشی کاعلاج تواضع ہے        |
| mm.          | جودوسخاوت میں فرق                              | rra_           | کبرکیاہے؟                           |
| ٣٣٩          | سخامیں ریا کاری اور دکھاوانہیں                 | rro_           | ر کبر کی مذمت                       |
| ٩٦٦          | عفوو درگز ر                                    | ۳۳۲_           | انسان کی سرکشی اوراس کی حقیقت       |
| ra+          | تین با تیں برحق ہیں                            | mr2 _          | غرور، شیخی اورخو د داری             |
| ro1_         | جوال مردی کیا ہے؟                              | mrz _          | عزت اور کبر                         |
| <b>r</b> 01_ | مکارم اخلاق به بیں                             | ۳۳۸ _          | تواضع کے دو پہلو                    |
| <b>r</b> 01_ | خنده رو کی اور خنده پیشانی                     | ۳۳۸ _          | تواضع کی حقیقت کو پانا              |
| ror          | نرم مزاجی ومکنساری                             | ۳۳۸ <u>-</u>   | ربيول پاک مَثَاثِينَامُ کی تواضع    |
| ror          | رسول الله مَنَا لِيَّنِيَّا كَي شَكَفْته مزاجى | ۳۳9 <u>-</u>   | محل ومدارات                         |
| raa          | صحابه کرام فِی اُلْتُهُمُ کی خوش مزاجی         | mma _          | محل اور دوسروں کی اذیت بر داشت کرنا |
| ray          | تابعین کرام کی خوش مزاجی                       | امل            | عطائے رسول مَثَاثِیْنِ کی ایک مثال  |
| 207          | مبتدی مرید مزاح سے گریز کریں                   | <b>m</b> ml    | ایثاره جمدردی                       |
| 202          | ظرافت میں اعتدال                               |                | فراخ دل زامد کی پیجان               |
| 202          | ظرافت اورمزاح میں فرق 💆 🗸 🗸                    |                | انصارکامہاجرین کے لیے ایثار         |
| ran          | مزاح اور بنسی میں اعتدال                       | •              | كمال ايثاركي ايك مثال               |
| ran          | سادگی اور بے تکلفی                             | Į              | ایثار درایثار کی روشن مثالیس        |
| ran          | عہدرسالت میں سادگی کے مظاہر عیسے               |                | ایثار کی حقیقت کیا ہے؟              |
| 209          | حضرت يونس عليهالسلام كاواقعه                   | 1              | حقیقی ایثار پیے ہے ۔۔۔۔۔۔۔          |
| ٣4٠          | مهمان نوازی میں تکلّف نه کرو                   |                | صوفیاء کرام کی صحبت کافیض           |
| ٣4٠          | رسول الله مَنَا تُعْيَامُ كَي دعائے مغفرت      |                | تصوف کی بنیاد                       |
| <b>44</b>    | حفرت عمر رہائین کی تعلقف سے بیزاری             |                | ایک گھڑی زندگی کاایثار              |
| ٣4٠          |                                                | 1              | سامانِ دنیاسا لک کے لیے روانہیں     |
| <b>41</b>    | حضرت عیسیٰ علیهالسلام کی گز راوقات <u> </u>    | 1              | مال دنیاملا قات میں حائل ہو گیا     |
| <b>41</b>    | ئى ياك مَنْ النَّيْمُ كَى سخاوت                | mrz            | سفید پوشی کا بھرم نہ رہا            |

| S.           | CARC 10 TO THE                                                   | W.           | عوارف المعارف                            |
|--------------|------------------------------------------------------------------|--------------|------------------------------------------|
|              | باب نمبر۳۲                                                       |              |                                          |
|              | بارگاہ الہی کے آداب                                              | <u>۳</u> ۲۰  | قناعت اور فرمانِ نبوى مَلَاثِينَمُ       |
| <b>777</b>   | سر چشمهٔ آ داب                                                   | m4m_         | حلم اور بُر د باری                       |
| ۳۸۳          | التفات واعتراض ميں شانِ رسول مَنْ النَّيْرُمُ                    | אאיש_        | دوطرح کےلوگ                              |
| MAM          | نفس کی سرخثی                                                     | <b>747</b>   | اہلِ حق کی صاف د کی                      |
| ۳۸۳          | مَا ذَاغَ الْبَصَرُ كَلِمْ يِرْشِرْتَكَ                          | my0_         | ضبطِنْس                                  |
| 77.4         | انتهائی ادب                                                      | <b>777</b> _ | ہلاک کرنے والی اور نجات دلانے والی باتیں |
| <b>TAZ</b>   | بارگاوالہی میں حضوری کے آ داب                                    | 1            | غيظ وغضب كى حقيقت                        |
| ۳۸۷          | عارف کاادب تمام آواب سے بالا ہے                                  | <b>74</b> _  | صبطنفس کون کرسکتا ہے؟                    |
| MAA          | انبیاء کرام کے آ داب                                             | ۳49 <u> </u> | دوخصلتیں اللہ کو پہند ہیں                |
| ٢٨٨          | خواص کے آ داب                                                    |              | باجهی اُلفت ومحبت                        |
| mg.          | بابنمبر۳۳                                                        | rz+_         | محبت کے اثرات وثمرات                     |
|              | • طہارت کے آ داب                                                 |              | دىنى فرائض كى باجمى ادائيگى مين حكمت     |
| mg+ _        | اصحاب صُقه کی فضیلت                                              |              | محبت کے اثرات                            |
| m9+          | رفع حاجت کے آداب                                                 |              | اہلِ صدق وصفا کی صحبت غنیمت ہے           |
| <b>791</b>   | استنجاء کے فرائض<br>میں بیر من                                   |              | شکرگزاری                                 |
| <b>491</b> _ | استنجاء کی شنتیں                                                 |              | ثنائے الہی کی فضیلت                      |
| <b>m91</b>   | استنجاء كاطريقه                                                  | _            | حاجت روائی                               |
| <b>797</b>   | پیشاب کی طہارت کے حوالے سے وعید                                  |              | انسان کا کامل ہوتا                       |
| mam_         | قضائے حاجت کے لیے رسول الله مَلَّ اللَّهِ عَلَيْهِمْ كَامْعُمُول |              | امارت کی اہلیت                           |
| mam.         | پیشاب کرنے کے لیے رسول اللہ مَاکُٹیٹِمُ کامعمول                  | _            | بابنمبرا۳                                |
| <b>44</b>    | پیٹاب کرنے کے آ داب<br>یہ بنا ب فر سے میں است                    |              | تصوف کے آ داب اوران کی اہمتیت<br>سرت     |
| سماله        | ایک بدوی اور رفع حاجت کے آ داب<br>ت                              |              | ادب کی تعلیم                             |
| <b>464</b>   | استنجاء سے فارغ ہونے پردعا<br>ماہ سریو                           | _            | ادب کیاہے؟                               |
| ۳۹۴۰         | ہیت الخلاء کے آ داب<br>فعر سے میں                                |              | ادب کی فضیلت                             |
| m90 _        | رفع حاجت کے آ داب                                                | ۳۸.•         | ادب کی اہمیّت ونضیلت                     |
|              | <del> </del>                                                     |              |                                          |

| SCENT IN STATE                                                                                                 | عوارف المعارف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سبع مثانی یعنی سورهٔ فاتحه مینانی مینی سورهٔ فاتحه                                                             | بابنم ۱۳۹۳ سیم ۱۳۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بياز مين جھومنا اور جھولنا ااسم                                                                                | وضوكي داب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ما فل دل کی نماز قبول نہیں                                                                                     | مسواک کی فضیلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| رائض کی تکمیل نوافل سے ہوتی ہے                                                                                 | مسواک کے آ داب مسلم اسلام اسلا |
| لماز میں فرشتوں کی معیت 🔒 ۱۲۸۰                                                                                 | مواک کرنے کاطریقہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| î سان والوں کی ساری عبادتیں ایک رکعت میں                                                                       | وضو کا طریقه اوراس کی دعا کیس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ر کوع طویل کرنا                                                                                                | وضو کے فرائض وضو کے فرائض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| نمازی حالتیں اوراذ کار                                                                                         | وضوى منتيل وضوى منتيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| إبنمبر٣٤ سير٣٤                                                                                                 | وضو کے مستخبات ا ۴۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مقرّ بين بارگاوالهي کي نماز                                                                                    | بابنبر۳۵ سابر ۳۵۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| نماز کیلئے تیارینماز کیلئے تیاری                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نماز کاوقت معلوم کرنا نماز کاوقت معلوم کرنا                                                                    | وضومیں حضوری قلب مصوری قلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| نماز کس طرح ادا کی جائے مار                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| إجماعت نماز کی تا کید مام                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نماز کس طرح اداکرے میں میں میں اور کا میں اور کا میں اور کی اور کی اور کی اور کی کا میں کا میں کا میں کا میں ک |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نماز بندے اور رب کی براہ راست گفتگو ہے ۔۔۔۔۔۔ ۲۱۸                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| پہلی تکبیر کس طرح کہی جائے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ہاتھ باندھنے میں پوشیدہ نکتہ ہے۔۔۔۔۔                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| دل کے زُخ کی صفائی کیلئے وُ عا                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قیام کے آ داب ہا                                                                                               | • .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حضوریٔ قلب حضوری قلب                                                                                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خاصانِ خدا کی حضوری قلب خاصانِ خدا                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| رکوع کے آداب ا۲۲                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قومہ کے آ داب قومہ کے آ داب                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مجود کے آ داب مجاد کے آ داب مجاد کے آ داب مجاد کے آ                                                            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| نشہد کے آداب                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نماز کا اختیام نماز کا اختیام معرف                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| توريت ميں ذكررسول اكرم مُنَاقِيَّةً مِ                                                                         | صلوٰۃ کے معنی ہیں: دعا کرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| 4        |                                            | W.                                      | عوارف الهمارف                |
|----------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|
| ماساما   | اللہ سے دوری کی وجوہ                       | MY                                      | شیطان سے جنگ                 |
| rro      | نماز میں خشوع وخضوع                        | ۲۲۲                                     | نماز کی تکمیل                |
| مهم      | نماز کی پابندی کا حاصل                     | 44                                      | مواصلت ہے نہی                |
| ٢٣٦      | شيخ حاتم الاصم مِنشلة كي مثالي نماز        | ~rz_                                    | سلام کے دیگر آ داب           |
| 4        | نشه کی حالت میں نماز کی ممانعت             | ~r_                                     | باجماعت نماز کی فضیلت        |
| 447      | مؤمن کی نماز                               | MYA_                                    | بابنمبر۳۸                    |
| rr2      | جاہل وغافل کی نماز                         |                                         | نمازک واب واسرار             |
| MZ       | صافی قلوب ہی آسانی قلوب ہیں                | 7° FA                                   | نمازی کے بہترین آ داب        |
| MA       | حاصلِ کلام                                 | 1°11                                    | نماز کے آ داب کا تقاضا       |
| وسهم     | بابنمبر۳۹                                  | rra                                     | نماز کے دوران حرکتیں کرنا    |
|          | روز ہے کی فضیلت اور اثرات                  | M44                                     | نماز میں شیطانی حرکات        |
| وسم      | جس عمل کاا جرضا نُع نہیں ہوتا              | - • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | خثوع کیاہے؟                  |
| وسم      | روزے کی فضیلت                              |                                         | رکوع کے آ داب کا تقاضا       |
|          | ایک نفس' ہزار رُرائیاں                     |                                         | تلاوت کے آ داب               |
| ٠٠١٠٠    | شکم پُری اور بھوک                          |                                         | نمازے پہلے کے آ داب          |
| ابراب+   | یشخ طیالسی کی غذا                          | ا۳۳                                     | نماز کے شعبے                 |
| سرا      | م خوری اہلِ صدق وصفا کا شیوہ               |                                         | خضوریٔ قلب                   |
| 444 -    | مكالمه حضرت ليجي عليه السلام اورابليس تعين |                                         | نمازیوں کی اقسام             |
| <u> </u> | عبادت اور بھوک                             | mmr _                                   | گناہوں سے براُت وطہارت       |
|          | پیٹ کا ڈبر                                 |                                         | سب سے بُری چوری              |
| المالمال | کثیرمشانخ کرام کی نصیحت                    | -                                       | امانت اک بارگراں ہے          |
| -        | بابنمبره الم                               | - mm                                    | نمازی کے کیے دعااور بددعا    |
|          | صوم وافطار کے مختلف انداز                  | - mm                                    | الله اور بندے کے درمیان حجاب |
| רירר –   | ہمیشہ روزے سے رہنے والے                    |                                         | غایت در جے کی حیاء           |
| ~~~<br>~ | لگا تا رروز بےرکھنا                        | -                                       | قربِ الهي پريڤينِ كامل       |
| rra _    | حضرت داؤدعلیہ السلام کے روز ہے             |                                         | نماز میں خشیت والہی          |
| rra _    | روز ہ رکھنے کے پچھاورانداز                 |                                         | حیاب میں شار ہونے والی نماز  |
| rra _    | تشليم ورضا                                 | -<br>ساسا                               | نوافل کومعمو کی نه جانو      |

|              | JOSES IN TOTAL                            | XX.         | عوارف المعارف المحارف                       |
|--------------|-------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------|
| ma 9         | ذ کرالبی کی کھانے میں برکت                | rry _       | ریا کاری کا گمان                            |
| ۴۲۰          | کھانا کھاتے وقت قدرت الہی میں سوچ بچار    | 44.         | حوصلہا فزائی کے لئے مرید کی رفاقت           |
| ۳4٠          | متغیر مزاج قلب کاعلاج                     |             | شخ ابواکحن کا عجیب وغریب واقعہ              |
| 777          | بابنمبرمهم                                | ۲۳۸         | روزہ کے حوالے سے کچھاور معمولات شیوخ        |
|              | كھانے كے آ داب                            | 444         | بابنمبرام                                   |
| 777          | كھانے كا آغاز                             |             | روزے کے آواب                                |
| 74r _        | نمک سے علاج                               | 449         | روزے میں صوفیا ءکرام کے آ داب               |
| 777          | اکٹھے ہوکر کھانامشحب و بابرکت ہے          | ۳۳۹_        | ابل یقین اوراہلِ فریب کے اعمال              |
| ~4F          | دستر خوان پر کھا ناسنت ہے <u> </u>        | 444         | روزے کے آ داب                               |
| 74F          | کھانے کے دیگر آ داب                       | <u>سما_</u> | محض بھوکے بیا ہے رہنے والے روزہ دار         |
| ~4F          | دائیں جانب کامعمول سُنت ہے                | rai_        | روزے میں غیبت اور جھوٹ                      |
| M4W          | اگر کھانے میں کوئی گھلی والی چیز ہو       | rar         | صوفی کاروز ہ اوراس سے تو قع                 |
| ~~~ <u>_</u> | کھانے میں برکت کا نزول                    | ror         | لگا تار (بمیشه )روزه رکھنےوالے              |
| M4W          | کھانے میں عیب نہ نکا لنا چاہئے            |             | جماعت کی موافقت کرنی چاہئے                  |
| ~4~ <u> </u> | کھانے کے بعدانگلیاں جا ٹماسنت ہے          | rar         | خانقاه میں قیام پذیر صوفیاء                 |
| 444          | کھانے پر پھونک مارنا خلاف ادب ہے          | rom         | موافق ومخالفت دلائل                         |
| ~10 _        | سر کهاور سبز یول کی برکت                  |             | طالب ِحق درولیش کا بهترین ادب               |
| mas _        | سب کے فارغ ہونے تک کھانے سے ہاتھ نہ کھنچے | rar         | روزے کا اہم ترین اصول                       |
| 640          | کھانے کا ادب باعث برکت ہے                 | raa         | بابنمبرامهم                                 |
| ראץ_         | کھانے کے حوالے سے ایک اہم بات             |             | کھانے کےفوائداورنقصانات                     |
| <b>444</b>   | خادم نوازی                                | raa         | فسنِ نبیت سے عادات ،عبادات بن جاتی ہیں<br>  |
| r77 <u> </u> | کھانے سے فارغ ہونے کے بعددعا              | raa         | کھانا کھاناخصوصیت کا حامل ہے                |
| ראץ _        | کھانے کے بعدخلال کرنا                     | רמץ         | آ دمی مخصوص روحانی وجسمانی جواہر کا مرکب ہے |
| ۳۲۲ _        | کھانے کے بعید ہاتھ دھونا                  |             | مزاج کا معتدلِ ہوناصحت کا اصول ہے           |
| P72_         | تر ہاتھوں ہے آنکھوں کا مسح کرنا           | 102         | سب سے اہم اکلِ حلال ہے                      |
| ~1Z_         | کھانے کے بعدد گیرآ داب                    | 1           | کھانا کھانے میں صوفیاء کے آ داب             |
| ~1A _        | کھانا کھاتے وقت کی دعائیں                 | ran         | قلب کابگاڑ اوراس کی اصلاح                   |
| 74A _        | بن بلائے کھانے پر جانا مکروہ ہے           | 1009        | ز کرالبی اور کا شتکاری ساتھ ساتھ <u> </u>   |

| < 600      | G 19 3 15 16                          | SE.               | عوارف المعارف                                                             |
|------------|---------------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| M2A        | حضرت عمر بن عبدالعزيز بنالفؤهٔ كالباس |                   | ميز بان أورمهمان كابا بهم ادب                                             |
| ۴۷۸        | ديگراسلاف كالباس                      | _ ۸۲۸             | اجتماعی کھانے کے بعد دعا                                                  |
| r29        | رسول اگرم منافقیهٔ کی تواضع           | 749               | پیش کرده کھانے کوحقیر نہ جانو                                             |
| MZ9        | نفس آفات کا مقام ہے                   | 749               | نام ونمود کے لئے کھانا                                                    |
| 749        | سهولت اور ہمت                         | ۱۳۹۹              | دوست کے ہاں بغیرا جازت کھانا                                              |
| ٣٨٠        | الله حسین ہےاور مُسن کو حیا ہتا ہے    | ٩٢٩               | دعوت قبول کرناسنت ہے                                                      |
| ۳۸٠        | د نیاوی فخر وغرور کیلئے خوش کباس      | 72·               | بھائیوں کے ساتھ مل بیٹھ کر کھانا                                          |
| ۳۸۱        | مختلف الاحوال سالك                    | M21_              | بابنمبرههم                                                                |
| Mr         | بابنمبرهم                             |                   | لباس كے صوفيا نه آ داب                                                    |
|            | شب بیداری کی فضیلت                    | MZ1_              | لباس کی غرض و غائت                                                        |
| rar        | اہل ایمان کے لئے خدائی امداد          | اک <sup>م</sup> _ | لباس کے حوالے سے صوفیانہ نظریہ <u> </u>                                   |
| m          | نیند کی اہمتیت                        | 12r               | حضرت سفیان تو رگ اور رضائے الہی                                           |
| MM         | نيند كادورانيه                        | rzr <u>.</u>      | نفس کا تناسب علم کے تابع ہے                                               |
| ۲۸ ۳       | شب بیداری کی لذت وحلاوت               | M2 r              | لباس اور کھانے میں تناسب                                                  |
| ۳۸ ۴       | شب بیداروں کی فضیلت                   | 12m               | صوفياء کا پيوند لگالباس                                                   |
| M2         | شب تنہائی کے انوار و تجلیّات          |                   | لہاس ذریعۂ پہچان وشناخت ہے                                                |
| MY         | ول کی رقت                             | 142 Pr            | صحابه کرام کامعمول                                                        |
| MY         | ز مان ومکان کی نورقلب میں سائی        | 147 L             | بزم سے اُٹھادیا کہ بوں<br>ب                                               |
| M4         | عبادت میں رات گزار نے والے کا چیرہ    | r20               | صوفياءكرام كامعمول                                                        |
| <b>ΥΛΛ</b> | بابنمبر۲۴                             | r23               | کچھا یہے بھی ہیں جو گدڑی پوش نہیں<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
|            | شب بیداری اور نیند کے آ داب           | r20               | زم پوش و شخت پوش صوفیاء<br>                                               |
| <b>ΥΛΛ</b> | رات كاا شقبال                         | MZ7               | ہاں کےمعاملے میں شکیم ورضا<br>۔                                           |
| <b>ΥΛΛ</b> | مغرب اورعشاء کے مامین عبادت           | 127               | ىرگردەصوفياءگرام كالباس                                                   |
| ΥΛΛ        | نمازعشاء کے بعد کے آ داب              | 127               | رضیٰ مولیٰ کی اطاعت گزاری                                                 |
| M9         | ایک خراسانی بزرگ کامعمول              | 722               | للہ کے لئے لباس اختیار کرنا<br>ب                                          |
| ٣٨٩        | شب بیداری کاعز م اور تو فیق ٔ         | 722               | ندے کے اراد ہے میں اللہ کی موافقت                                         |
| rq.        | عادت کو بدل دیا جائے                  |                   | بن معاذ رازی کالباس                                                       |
| r9+        | کم کھانا،کم سونے میں معاون ہے         | 722               | عبيها ميسرآيالباس پهن ليا                                                 |

| < @ ` |                                                                                                                | W.      | عوارف المعارف                             |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------|
| ۵۰۵   | شب بیداری میں رکاوٹ بننے والی چیزیں                                                                            | الهما _ | وضوسونے کی فضیلت                          |
| D+4   | إبنبرهم                                                                                                        | _ ۱۹۱۱  | حِ محفوظ تک رسائی                         |
|       | نماز فجراوراس کی دعائیں                                                                                        | 194_    | کرئسی وجہ سے تا ز ہ دضونہ کر سکے          |
| ۲•۵   | دن کے دوطرفوں کی نمازیں                                                                                        | rgr_    | ونے کا طریقہ                              |
| ۵٠۲   | آیت ندکوره بالا کی شان نزول                                                                                    | 197_    | وتے وقت کی دعا ئیں                        |
| ۵٠۷   | فجر كااستقبال                                                                                                  | ۱۳۹۳    | بنمبريه                                   |
| ۵٠۸   | فجرسے پہلے کی دعا                                                                                              |         | صوفیاء کے رات کے معمولات                  |
| ۵٠٩_  | گھر سے نکلتے وقت کی دعا                                                                                        | ١٩٩٨    | ات كأنماز سے استقبال                      |
| ۵٠٩_  | رائے میں آپ مَالْمَیْزُم بید عاپڑھا کرتے تھے                                                                   | مامیا   | ات کے فرشتوں کوخوش آمدید                  |
| ۵٠٩_  | معجد میں داخل ہوتے وقت دعا                                                                                     | ١٩٩٨    | ملوة الاوابين                             |
| ۵۰۹_  | نماز فجر کے بعددعا                                                                                             | 490     | بازعشاءاوراس کے بعد نوافل                 |
| ۵۱۰_  | فجر کی مزید دعائیں                                                                                             | M94_    | تر کامؤ خرکرنا                            |
| ۲۱۵_  | باب نمبره ۵                                                                                                    | 1467    | تقصد كاتعين                               |
|       | صوفياء كے روزاند كے معمولات                                                                                    | M94_    | ندهٔ حق کی باطنی حالت                     |
| ۲۱۵_  | عبادات كيليئ پُرسكون جگه كاتعتين                                                                               | ۲۹۷ .   | يند کی حقیقت کیاہے؟                       |
| _٢١٥  | يوميه معمولات كاآغاز                                                                                           | ۴۹۸     | لمبارت کے اثرات                           |
| ۵۱۷_  | اورادواذ کار کے دوران احتیاطیں                                                                                 | 799_    | لماز تهجد                                 |
| ۵۱۷_  | طلوع آفاب کے وقت اذ کارواوراد                                                                                  | ۵۰۰     | إبنمبرهم                                  |
| ۵۱۸_  | نمازِ اشراق من المنافق | , .     | شب بیداری کی فضیلت                        |
| ۵19   | نمازاشراق کے بعدنمازاشراق کے بعد                                                                               | ۵۰۰     | پہلے نیک بندوں کاطریقه اور معمول <u> </u> |
| ۵19   | گھرے باہر نکلنے پرنوافل کی ادائیگی                                                                             |         | ،<br>نمازعشاءکے وضو سے نماز فجر           |
| ۵۱۹   | گھر میں آنے سے پہلے فل اور دعا                                                                                 | ۵٠١     | شب بیداری کی آسان اور بهترین صورت         |
| ۵۲۰   | حاشت کی نماز                                                                                                   |         | اسلام مشکلات کانہیں آ سانیوں کا نام ہے    |
| ۵۲۰   | حياشت كاونت                                                                                                    | ۵+۲     | تشبيح واستغفار                            |
| ۵۲۰   | نماز چاشت کی رکعتیں                                                                                            | ۵٠٢ _   | شب بیداری میں غفلت بھلائی سے محروی ہے     |
| arı _ | نماز جاشت کے بعد                                                                                               | ۵۰۳_    | نادانستہ گنا ہوں کے باعث محرومی           |
| ۵۲۱   | ظاہر کے ساتھ ساتھ باطن کا خیال رکھنا                                                                           | ۵٠۴_    | احتلام بھی ایک طرح کی سزاہے               |
| ۵۲۱   | دن کے وقت سونا                                                                                                 | ۵۰۴     | شیطان کی تین گر ہیں                       |

| ~ Q   |                                                | X.    | 938                                    | عوارف المعارف             | DED-                    |
|-------|------------------------------------------------|-------|----------------------------------------|---------------------------|-------------------------|
| ۵۲۸   | حضرت ثابت بن قبیس ڈالٹنز، کی شہادت             | orr _ |                                        | باطراف کی نمازیں          | ۔<br>دن کے دونو ا       |
| ۵۳۸   | شہادت کے بعد کرامت                             | عدد ا |                                        |                           | زوال کی نماز            |
| ٥٣٩_  | تقویٰ کے ذریعے دلوں کا امتحان                  | orm_  |                                        | كاعلاج                    | و لی کدورت              |
| ۵۳۰_  | حضرت شيخ عبدالقادر جيلانى ژلاڻنئ كاطرز ملاقات  | orm   |                                        | ات                        | ظهر کے معموا            |
| ari_  | شيخ کی خدمت و صحبت                             | orm_  |                                        | کے وظا نف                 | ظہر کے بعد ۔            |
| ۵۳۱   | خدمت شیخ کی چند مثالیں                         | orr_  |                                        | نىيت                      | مسواك كي فع             |
| arr - | ظاہری آ داب کے اصول                            | arr_  | U                                      | ں جانے والی قرآنی دعا ئی  | نماز میں پڑھی           |
| opp_  | ایک آیت سکھانے والابھی استاد ہے                | ara   |                                        | ن کےاثرات                 | نفسانی خواهش            |
| ۵۳۳_  | ہرگام پرشیخ کی پیندونا پیندکا خیال             | ary_  |                                        | روی سے پناہ               | خواہش کی پب             |
| ۵۳۳_  | م کا شفات پرشیخ ہے رجوع کرنا                   | ary _ |                                        | ں کے وظائف                | نمازعصراورا             |
| s mm_ | شیخ سے کچھ کہنے میں مناسب وقت اور موقع کا خیال | ۵۲۷_  | <u> </u>                               | ، بابر نکلے               | جب گھرست                |
| orr _ | بارگاہ نبوی کے آ داب کی مثال                   |       | 98                                     | معمولات <u>ا</u>          | عفرکے بعد               |
| orz   | بابنمبر۵۲                                      |       |                                        | کے باطنی معانی            | ایکآیت۔                 |
| . •   | مریدوں کے ساتھ شیخ کے معاملات                  |       | •                                      | ردیگرمعمولات              | عصر کے بعد              |
| ۵۳۷_  | بالادسی کی کوشش ہے اجتناب کر                   | -     | · .                                    | پرمعمولات                 | رات کی آ مد             |
| ۵۴۷_  | مریدوں کے ساتھ اولا د کی طرح برتاؤ             |       | ······································ |                           | بابنمبرا۵               |
| ۵۳۷_  | مريد كى اہلتيت اور صلاحيت كا حال جاننا         |       | کے آ داب                               | شخ کے لئے مرید            |                         |
| _ ۵۳۹ | خلوت نتینی کے لئے وقت کا تعین                  | ۵۳۱   |                                        | مرف پیروی کرو             | سبقت نہیں               |
| ۵79·  | روحانی حالت                                    |       |                                        | انفىير                    | اس آیت کی               |
| ۵۳۹ _ | . خلوت اورجلوت                                 |       |                                        | بتهاور طرزعمل             | مريد كاطريا             |
| ۵۵۰ _ | هسنِ اخلاق اورتواضع                            |       |                                        | ں مر نید کے آ داب         | مجلس شيخ مير            |
| ۵۵۱   | مریدوں کےساتھ نرمی اور خوش طبعی                |       |                                        | ومرتبه                    | فشخ كامقام              |
| ۵۵۱   | مریدوں کے ساتھ ہمدر دی کاروبیہ                 |       |                                        | ش کےاسباب                 | نفسانی خوا <sup>م</sup> |
| ۵۵۱   | مريدكاصدقّ عزيمت اور ضبطنس                     |       | ·                                      | ش                         | موتی کی تلا             |
| aar _ | پرخلوص اور بے لوث خدمت<br>م                    |       |                                        | لمت واہمتیت               | ادب کی فضب              |
| oor _ | سارامال صرف کردینا                             |       |                                        | اوراس کاثمر               | شيخ كاادب               |
| ۵۵۳   | حکت سے کام لیا جائے                            |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | <u>ں داری</u>             | ادب کی پاس              |
| oor_  | عفوو درگزر                                     | ۵۳۷   |                                        | ت بن قيس رڻاڻينهُ ڪاواقعه | حضرت ثابه               |

|       | TORKE (II) TORKETOR                      | X.    | عوارف المعارف كالمحارث                               |
|-------|------------------------------------------|-------|------------------------------------------------------|
| 34.   | لغزش کی معافی                            | ۵۵۳   | مرید کی راز داری                                     |
| 32r   | اخؤت کی شرا نُطاور حقوق                  | ۵۵۵   | باب نمبر۵۳                                           |
| 347   | اللّٰد کے لئے محبت کی پہچان              |       | صحبت کی حقیقت اوراس کے اثرات<br>                     |
| ۵۲۳   | بابنمبر۵۵                                | ۵۵۵   | بهم شینی وصحبت کااع <b>سل محر</b> ک                  |
|       | صحبت وافوّ ت کے آ داب                    | ۵۵۵   | صحبت وہم نشنی کی اصل و بنیا د                        |
| ۵۲۳_  | درویشوں کی صحبت کے آواب                  | raa   | ہم جنس ہونے کار جحان ومیلان                          |
| ۵۲۳   | دوسروں کوان کے عیوب سے آگاہ کرنا         | ۲۵۵   | عزلت وگوشه ثینی                                      |
| عده _ | خدمت خلق میں مصروف ربنا                  | ے ۵۵  | عزلت کی اقسام                                        |
| ۵۷۵   | خودکوکسی چیز کاما لک نه مجھنا            | ۵۵۷ _ | صحبت کے خطرات                                        |
| ۵۷۲_  | اپنے نفس کوقصور وارتھبرانا               | ۵۵۸   | صحبت کی فضیلت                                        |
| 027   | اہلِ علم وفضل کی قدر دانی                | 1     | اللّٰد کی رضا نہ جا ہے والاجھوٹا دوست ہے             |
| ۵۷۷_  | انصاف کرومگرطالب انصاف نه ہو             | 24.   | اللّٰدے محبوب بندے                                   |
| ۵۷۷_  | نرمی اختیار کرنی چاہئے                   | F 1   | بمدر داورمخلص دوست<br>ا                              |
| ۵۷۸   | ہم شینی کے لئے حریص رہنا                 | DYF   | رضائے الٰہی کے لئے باہمی محبت<br>·                   |
| ۵۷۸ _ | اپنے سے چھوٹوں پرشفقت                    | عدد   | غض دین کوخراب کر دیتا ہے                             |
| ۵49_  | صوفياء ميں چون و چرانہيں                 | 275   | نیک بندوں کی صحبت                                    |
| ۵۷٩_  | انة ت مين تكلّف پيندنهين                 |       | محبت وخلوت کے ثمرات ونقصانات<br>·                    |
| ۵۷۹ _ | خاطرتواضع اورظا ہرداری                   | 1     | ابنمبرم ۵                                            |
| ۵۷۹   | ہم شینی میں اعتدال کولحو ظ رکھنا         |       | صحبت اورانوّ ت کے حقوق                               |
| ۵۸۰ _ | ېرده دارې وعيب پوشي                      | 1     | تقوق صحبت کے آ داب<br>۔                              |
| ۵۸۰   | اپنے بھائیوں کے لئے غائبانہ استغفار کرنا | Į.    | نیک صحبت                                             |
| ۵۸۱   | ا پی خاطر مدارات کے لئے مجبور نہ کرنا    | 1     | رصحبت                                                |
| ۵۸۱   | اپنے مولیٰ کی رضا جوئی مقصود ہونا        | 1     | سحبت میں احتیاط<br>ن                                 |
| ۵۸۳_  | باب نمبر۵۱                               | AFG   | روحاتی محبت                                          |
|       | روح ونفس کی معرفت<br>تن                  | PYG   | غلوق کے ساتھ صحبت کی شرائط<br>نطوبات میں بھر نہ سیار |
| ۵۸۳_  | تخلیق انسانی کے مدارج ومراحل<br>پر سیان  |       | نطعی تعلقی میں بھی خیر سے ذکر کرنا<br>نامات سے       |
| ۵۸۴ _ | روح کی حقیقت                             |       | نظع تعلقی کے بعدرویہ<br>خن                           |
| ۵۸۴   | روح کی ماہیت کے بارے میں اختلاف رائے     | 04.   | فض کامعیاراورا ظهار                                  |

|      | THE TOTAL TO                                             |         | عوارف المعارف                                 |
|------|----------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------|
| 394_ | نسانی صفات کی بنیادیں                                    | عدد أنا | راوراست سے بھٹکے ہوؤں سے اعراض                |
| 394  | س کی فطری صفات                                           | فممه    | بدایت یا فته حضرات کی آ راء دا قوال           |
| 291  | س کی تین حالتیں                                          | ۲۸۵ انق | ،<br>اہل تصوف کی آراءوا قوال                  |
| ۵۹۹  | رّ باطن کیا ہے؟                                          | - 012   | روح کے مزیدمفاہیم ومطالب                      |
| ۵۹۹  | رِّ باطن کی حقیقت                                        | 200     | روح ایک عظیم اور برتر مخلوق ہے                |
| Y••  | نقل کی فضیلت وحقیقت                                      | ۵۸۸ _   | روح کی فضیلت واہم تیت                         |
| ۲۰۰  | عقل کی اہم <sup>ت</sup> یت                               | ۵۸۸     | روح اور کیا کیاہے؟                            |
| Y+1  | عقل کی ماہیت وحقیقت                                      | ۵۸۹ _   | روح کی اقسام وانواع                           |
| 4+٢  | سيدهى اوراً لني عقل                                      | ۵۸۹ _   | ارواح ہے میت کی ملاقات                        |
| 4+٢  | عقل کے پہلو                                              | ۵۸۹     | مخصوص دنوں میں اعمال کا پیش کیا جاتا          |
| 'Y+r | عقل کا نام' 'عقل'' کیوں؟                                 | ۵۹۰_    | رسول اكرم مَنَافِيْتِم حليم الطبع كيول كريتھ؟ |
| ۲۰۳  | عقل اورشر بعت                                            | ۵۹۰_    | روح کی افزائش اور ابلیس کی پیدائش             |
| Y•F  | عقل اور بصيرت                                            |         | علم کاروح سے ملاپ                             |
| Y•M  | ملک اورملکوت                                             | ۵91_    | متحکمینِ اسلام کانظریهٔ روح                   |
| Y+0  | بابنمبر۵۷                                                | 091     | بدن ہے جُداہو کرروح کاٹھکانہ                  |
|      | د لی تصوّ رات کی شناخت<br>انسان پرشیطانی اورملکوتی اثرات | ۵9۲_    | شیخ ابوطالب مکی نبیشہ کی رائے                 |
| Y+\$ |                                                          |         | شیخ شہاب الدین سہروردی (مصنف کتاب) کی رائے_   |
| 1.0  | اچھے برےاثرات معلوم کرنا                                 |         | علوی اور حیوانی روح                           |
| Y•0  | قلب کی صفائی                                             | _       | نفس يخليق                                     |
| ۲۰۲  | ذ کر کی اہمتیت وفضیات                                    |         | لطيفهُ قلب                                    |
| Y+Y  | تقوى اورذ كر                                             | _       | قلوب کی اقسام                                 |
| Y•Z  | شک وشبہ کےموقع پرادب کا تقاضا<br>:                       |         | عقل کا قلب ہے تعلق                            |
| Y•Z  | حق اور خط نفس                                            |         | عقل کا مقام اور ٹھکانہ                        |
| Y+A  | ملکوتی اور حقانی تصورات کاوروداور نفسانی کیفیت           |         | روح کاعالم ہالا ہے علق                        |
| ۸۰۲  | عالم بالا کی طرف سفر                                     |         | حرص وہُواکے مادے کا فناہونا                   |
| 1•/\ | یدروحانی کیفیت مستقل نہیں عارضی ہے                       |         | روح کا عالم سفلی (ارضی ) ہے تعلق              |
| 1•9  | واردات ِق كافتم ہوجانا                                   |         | روح دوطرح کی ہے                               |
| 1+9  | برےاثرات ہے محفوظ                                        | rea     | رورح اورنفس                                   |

|              | CONSTRUCTION OF THE PARTY OF TH | X.         | عوارف المعارف                      |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------|
| 441          | رضاوتو کل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1+9_       | واردات کی اقسام                    |
| 441          | ايك لطيفه نكته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i 41+      | گناہ سے دل پرسیاہ نقطہ             |
| 477_         | لامحدود فيض البي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>41+</b> | نفس اور قلب کے درمیان شکش          |
| 4rr _        | بابنمبروه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۱۱۱۲       | تصورات کے مشتبہ ہونے کے اسباب      |
|              | روحانی مقامات کے بنیا دی اصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | YII        | نفس شناسی مین روزی کا حجاب         |
| 777          | استغفار فلاح کی سبیل ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 711        | نفسانی اور شیطانی وسوسوں میں فرق   |
| 446          | تو به کی اہمتیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 414        | س جذبہ کی پیروی کی جائے            |
| 410          | حاراصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 41r        | واردات وخواطر ميں فرق              |
| 410 <u></u>  | زجروملامت كافقدان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 411        | نفس کی مخالفت                      |
| 444          | حال انتباه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 41m        | شک دشبه کی گنجائش باقی رہنے کی وجہ |
| 444          | حال بیداری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۳۱۳        | نفس کی تحریک                       |
| Y12_         | محاسبة نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 41r_       | روح کی بخبش وتحریک                 |
| 412          | نماز کے ذریعے محاسبہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Alle.      | میری دائے یہ ہے کہ                 |
| YFA          | محاہے کا ایک اندازیہ بھی ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 410        | تصورات (خاطرِ )عقل                 |
| YFA          | مراقبه کی اہمتیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | alr        | چھٹی شم،خاطرِ یقین                 |
| 479 <u> </u> | صحت انابت (رجوع الى الله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 410        | خواطر کی بنیادی اقسام              |
| 44.          | مابده نفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | YIZ        | بابنمبر۵۸                          |
| 4r.          | صبر کی اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | حال ومقام کی تشریح اوران کا فرق    |
| 4m+          | صبرادرتوبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | YIZ        | حال ومقام کےالفاظ میں اشتباہ       |
| 771          | خوشحالی میں صبر دشوار ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 41Z        | حال ومقام میں فرق                  |
| 171          | صبر کا اظہار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۷          | محاسبه ومراقبه                     |
| 4ml          | راضی برضا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11A        | مثابد بے کامقام                    |
| 7PY          | اُمیدوبیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 41A        | قلب کے دوجھے                       |
| 4PP          | مقام توبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | MIN        | حق اليقين                          |
| 4mm          | مقام زبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | مقامات واحوال خدا دادعطيه بين      |
| 4mm <u> </u> | سیرت نبوی مَنْ قَیْنَا کُم سے زُم کی مثال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 11/        | ایک مقام سے دوسرے مقام پزشقلی      |
| 4 mlh _      | وُنيا کي حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | توبه وزجر (ملامت)                  |
| 4mm          | ز بدوتو گل ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1ri        | مقام زېد                           |

|              | Cole (ro) To The                   | X.           | عوارف المعارف                |
|--------------|------------------------------------|--------------|------------------------------|
| ۲۳۲          | صبر کی ایک نا در مثال              | 444          | توبه پراستقامت               |
| 40°Z _       | صبر پرمنظوم اظهار خيال             | 1            | صیح مریدکون ہے؟              |
| 402          | فقر کیا ہے؟                        |              | فقروز ہر                     |
| 7M/ -        | فقر کی شان                         | ۳۵ _         | عملِ پیهم کی ضرورت           |
| 7M/ _        | فقر کی فضیلت                       | 1m4 _        | مقامِ بندگی                  |
| 469_         | تو حید کی نہلی منزل                | 4m4 _        | عالم جبرواختيار              |
| 469          | الله سے حیا کامعاملہ               | 424          | مقام فناوبقا                 |
| 70+_         | فقروصبر                            | 4PA _        | بابنمبر۲۰                    |
| 70+ _        | شکر کیا ہے؟                        |              | روحانی مقامات اوراقوال مشائخ |
| 101_         | شکر کے مفاہیم                      | . –          | توبه کے معنی                 |
| 101_         | هُمُر کی فضیلت                     |              | توبه کی اقسام                |
| 5 40r _      | شكركي حقيقت                        | 474          | عوام وخواص کی توبه           |
| Yar _        | خوف کیا ہے؟                        | 4m9 _        | برائی کی اقسام               |
| מר ביי       | خوف کی فضیلت                       | 429          | توبه کی جامع تعریف           |
| _ nar g      | رجاء(امید) کیاہے؟                  | 41r.         | ورع (پرہیز گاری)             |
| 3 40r -      | خوف درجاء ساتھ ساتھ                |              | زُہد کیا ہے                  |
| 100 _        | حضرت لقمان کی اپنے بیٹے کوفیے حت   | 7MI_         | زابدعلماء                    |
| 100 _        | توکل کیا ہے؟                       |              | ۇ نيا دارعلماء               |
| 104 _        | کامل تو کل                         | 464 _        | ذُمِداورمشائخ كرام           |
| 70Z _        | نفسانيت اورتو كل                   | 40r _        | زُ مِدور زُ مِد              |
| 10A _        | رضا کیاہے؟                         | 40m _        | زُ ہد در زُ ہد سے اگلامقام   |
| 10A _        | رضا کی فضیلت                       | 4 mm _       | صبرکیاہے؟                    |
| 709 <u> </u> | مقربین بارگاہِ الٰہی کے پانچ اخلاق | 4 mm _       | صبر کی حقیقت کیا ہے؟         |
| 709 _        | رضا کی اقسام                       | 4 mm _       | صبر کی اہمتیت وفضیلت         |
| 709 _        | راضی و ناراضی بیک وقت              | anr _        | سب ہے مشکل اور گراں صبر      |
| 44+          | مفاهيم رضا                         | מחר          | الصبر عن الله كي تشريح       |
| 44+          | مقام رضا تک رسائی                  | 767 <u> </u> | صبر والوں کے درجات           |
| 171          | رضا کی اصل اور بنیا د              | <b>Y</b>     | صبر کاغائت حصه               |
| <del></del>  |                                    |              |                              |

| ~ B          | TO CONTRACTOR OF THE CONTRACTO | <b>X</b>     | عوارف المعارف                 |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------|
| 140          | محبت کی تازگی اور حقیقت تو حید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 777_         | بابنمبرا۲                     |
| 140_         | اُنس کے مشمولات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | روحانی احوال اوران کی تشریحات |
| 727          | اُنس کی حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>44</b> F_ | ا ئيمان كى حلاوت كے ذرائع     |
| 727 <u> </u> | قُر ب کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>77</b> 7_ | خالص محبت                     |
| 144_         | سُكر وكويت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 444          |                               |
| 422_         | ہوش مندی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 444          | خواص کی محبت                  |
| 444          | قرب کامعیار کیاہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 442          | عام محبت                      |
| 441          | حیا کیا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 444          |                               |
| 441          | فاص حيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              | محبوبوں کاطریقه               |
| 449 <u> </u> | حیااوراُنس کی تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1            | محبوبوں کے طریقہ کا کمال      |
| ۲۸۰          | اتصال کیاہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •            | فاص محبت کے نتائج             |
| ۲۸۰          | عاملین کی اقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              | نفس اور زامد کی مشکش          |
| 4A+ _        | واصل اور متصل کا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 772          |                               |
| ٦٨١          | اتصال ومواصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |                               |
| 4AF _        | حق اليقين<br>چي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1            | •                             |
| 4AF _        | قبض وبسط کیاہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | AYK          |                               |
| YAF _        | قبض وبسط کاز مانه<br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 779_         | نوریقین اوراس کاغلبہ          |
| YAP _        | رنج ونشاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1            | محبت کی سوزش                  |
| 4AF          | قبض وبسط كاظهور<br>ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | I            | محبت کا ظاہر و باطن           |
| 4AF _        | قبض وبسط کے اسباب<br>ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | I            |                               |
| 4AF _        | قبض وبسط كاازاله<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1            |                               |
| 4A6 -        | بسط میں بےاعتدالی<br>ت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | l .          | شوق کاایک اورمفہوم            |
| 4A6 _        | قبض كاعلاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1            |                               |
| 4 <b>%</b> _ | اہلِ قبض وبسط اوراُ میدوہیم<br>سیریسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              | •                             |
| 4A6 _        | اسباب سے ناواقفی و کم آگہی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |              |                               |
| 4A6_         | ابلِ نفس مطمئنه<br>: •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              | <b>▼ •</b>                    |
| 440 _        | نفس كاقبض وبسط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1            |                               |
| 445          | فنا کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 424          | الله تعالی ہے اُنس            |

| 76                     | عوارف الممارف              | X.      | THE THE                                              | CH C               |
|------------------------|----------------------------|---------|------------------------------------------------------|--------------------|
| <br>نا کیا ہے؟         |                            | 110 _   | تجريدوتفريد                                          | 49M                |
| <br>اوبقا كالشيح مفه   | نهوم                       | YAY _   | وجد، تو اجدادر وجود                                  | 495                |
|                        | ے میں مختلف آ راء          | PAF     | غلبہ کیا ہے؟                                         | 190 _              |
| ئے مطلق کی ا           |                            | · YAZ   | مبامرہ کیاہے؟                                        | GPF                |
| ئے ظاہر                |                            | 414     | ئىگر ۋىتحو                                           | <b>797</b>         |
| ئے باطن                |                            | YAZ _   | محووا ثبات                                           | 797                |
| ت استغراق              |                            | 1AZ _   | علم اليقين وعين اليقين                               | 79Z _              |
| كاايك اورمفهو          |                            | NAF.    | حق اليقين                                            | <b>19</b> ∠ _      |
| رهٔ باقی               |                            | , אאר _ | وقت کیا ہے؟                                          | 19A _              |
| ي كامقام               | \3'\\\                     | YAA _   | غيبت اورشهود کيامين                                  | <b>19</b> A _      |
| بنمبر۲۴                |                            | 1/4     | ذ وق وشرب اورزَی                                     | 19A _              |
|                        | اصطلاحات صوفياء كى تشريحات |         | محاضره،مکاشفه اورمشامده                              | TPA _              |
| میں اضافہ کے           | کے ذرائع                   | PAF     | طوارق و بوادی                                        | 499                |
| ئخ صوفياء كانك         | علم عمل ولل                |         | نگوین کیا ہے؟                                        | 199                |
| ي کے فوائد             |                            | 1 7/9   | المرسمكين                                            | 199                |
| باطنی                  |                            | 190_    | فس کیا ہے؟                                           | <b>4.</b> *        |
| الله کاراز ہے          |                            | _ ۱۹۰ ا | إبنمبر١٣ المسلم المسلم                               | ۷٠١                |
| لدُ نی                 |                            | 190_    | صوفیاء کے ابتدائی دانتہائی مراحل<br>ب                |                    |
| وتفرقه کیاہے           |                            | .       | جیسی نیت و بیا کچل<br>بر                             | 4.1                |
| وتفرقه كااصل           | ل مفهوم                    | 191_    | عمل کا نیت ہے آغاز                                   | <u></u>            |
| ح وبدن کی تر           | ر کیب                      |         | خلوص نيت                                             | <u> ۲۰۲</u>        |
| صهٔ اقوال _            |                            |         | منازل طريقت                                          | <u> ۲۰۲</u>        |
|                        | يىٰ عليهالسلام كاحال       | 1 -     | قطع تعلقي                                            | Z+Y _              |
| ) واستتار              |                            | 1       | صدق کی اہمیّت وفضیلت<br>نبیاد                        | ۷٠٣_               |
| نتاركا فائده           |                            | 1       | معرفت نفس یعنی خود شناسی                             | <u> ۱۴۳</u>        |
| ئئ البی کی علا•        | امت                        | _       | صدق ایک برہنہ ملوارہے                                | ∠ • ſ <sup>~</sup> |
| ) کامفہوم <sub>_</sub> |                            | 1       | ہر کام میں اللہ کے لئے نیت برکام میں اللہ کے لئے نیت | ∠ • ſ*             |
| . 60./ 1.              |                            | 1400    | • • کُر ا م                                          | Z + M              |

| ~GY        | TORK IN TOWN TO                 | <b>Z</b>      | عوارف الممارف                                                                                                   |
|------------|---------------------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۱۵        | ا تباع سُنّت میں رخصت اور عزیمت | ۵+ک           | احوال واعمال اورنتيت                                                                                            |
| AIY :      | عمل كافيض                       | Z+Y           | تنہائی کی عادت بنا نا                                                                                           |
| AIY_       | ایک عجیب وغریب راز              | ۷٠٢           | زُ مِدِ وَتَقُو يُ انساني كمال ہے                                                                               |
| AIY_       | اُمت کے لئے فیض                 | ۷٠٢           | قول وفعل میں حدضرورت کالحاظ رکھنا 🔃 🔃                                                                           |
| ۸۱۷ _      | خلوت وجلوت                      | ۷٠۷           | د نیاداروں سے پر ہیز                                                                                            |
| ۸۱۷ _      | كمال معرفت كياہے؟               | ۷٠۷           | ایسے فقراء کی صحبت سے گریز                                                                                      |
| ۸۱۷ _      | عارفول کواستقامت کی حاجت        | ۷٠۷           | فرائض ونوافل کی پابندی اور جمعه کااهتمام                                                                        |
| ΛIΛ        | تصوف کے مراحل                   | ۷٠٨           | جمعه ترقئ درجات كأدن                                                                                            |
| \1\\       | انتها سے ابتداء کاسفر           | ۷•۸           | لباس كاانتفاب                                                                                                   |
| <b>^1^</b> | حيرانی                          | ۷٠٨           | تلاوت ِقرآن مجيد                                                                                                |
| A19        | محبوب خلائق                     | 4.9           | ذ کر کی غرض و غائت                                                                                              |
|            |                                 | ∠•9           | زبان ہودل کی رقیق                                                                                               |
|            |                                 | <b>∠+9</b>    | باطنی مراقبه کی ضرورت                                                                                           |
|            |                                 | <b>∠•9</b>    | نیازمندی خیروبرکت کاباعث ہے                                                                                     |
|            |                                 | ۸۱۰_          | فضول بات کا کفاره                                                                                               |
|            |                                 | <b>^!</b> * _ | صداقت کی اثر آفرینی                                                                                             |
|            |                                 | <b>^1+</b> _  | صادق کون ہے                                                                                                     |
|            |                                 | <b>A</b> II _ | صدیق کون ہے؟                                                                                                    |
|            |                                 | AH _          | ُ اربابِنهایات ِ<br>ا                                                                                           |
|            | Ç                               | AIF_          | اللہ کے سیابی                                                                                                   |
|            |                                 | AIP_          | عارف بالله کی علامتیں بر کی کی است کی سے کارٹ کی علامتیں کے کہ کارٹ کی سے کارٹ کی میں کارٹ کی کارٹ کی کارٹ کی ک |
| •          |                                 | AIP_          | د نیاایک دلہن ہے<br>سے واقعم رین د                                                                              |
|            |                                 | AIP"          | ایک غلطفنی کاازاله                                                                                              |
|            |                                 | AIT AIT       | عام مومنوں کا طرز حیات<br>نفس کی اصلاح                                                                          |
|            |                                 | AIT AIT       | س فی اصلات<br>منتبی سا لک کی خودمختاری                                                                          |
|            |                                 | VII.          | بی سالک می مودعیاری<br>اعتدال کاراسته                                                                           |
|            |                                 | 110           | اسران فاراسه<br>رسول اکرم منگانیا کے حال سے مشابہت                                                              |
|            |                                 | 7             |                                                                                                                 |

## ابتدائيه

اکابرین نے شریعت کی اتباع کوصوفی کے مسلک کے لئے لازم قرار دیا ہے۔ اتباع سُنت کے بغیر تصوف کی راہ چلناممکن نہیں، —

صوفیاء کرام نے تصوف کے موضوع پر عربی، فارس اورار دومیں گراں بہایادگاریں چھوڑی ہیں۔، —امتداوز مانہ سے بہت ساراعلمی سرمایہ ضائع ہوگیا — خاص طور سے تا تاریوں کی بیغار نے بیش بہاعلمی ذخیر سے نذرآتش کر دیئے — جس سے تاریخ اور تحقیق کے میدان میں مسلمانوں کی نسل درنسل کاوشات سینۂ ارض سے معدوم ہوگئیں —ان کے ظلم و ہر ہریت سے ہی جانے والی کتب پورپ والے اٹھا کرلے گئے۔ جن کی بنیاد پر آج وہ زندگی کے ہر شعبے میں چھائے ہوئے ہیں۔

آج تصوف کے موضوع پر جولٹریچر دستیاب ہے ، وہ وہی ہے جومشیتِ ایز دی سے ان کے ہاتھ لگنے سے محفوظ رہا۔ بیلمی ذخیر ہنٹر اور نظم ہر دوصور 'شی میں موجود ہے۔

تیسری صدی ہجری سے پہلے صوفیاء کرام نے تصوف بے موضوع پر کوئی کتاب نہیں کھی، — اس کی وجہان ادوار کی انار کی عظمی تھی، — تیسری صدی سے انہوں نے اس کی ضرورت اور اہمتیت محسوس کی اور اس طرف تو جہ فر مائی ، اور تصوف کے موضوع پر کٹریج کا آغاز ہوا۔

پہلے پہل تصوف کے موضوع پر زیادہ تر کتا ہیں عربی میں لکھی گئیں، بعدازاں فارسی زبان کواپنایا گیا، — تیسری صدی ہجری سے نویں صدی ہجری تک تصوف کے موضوع پر لکھی گئی کتب آج بھی مخطوظات یا مطبوعات کی شکل میں موجود ہیں۔

"عوارف المعارف 'سلسله سروردیہ کے بانی شیخ المشائخ حضرت شہاب الدین سبروردی ابوحفص عمر بن محمد (م-۱۳۲ه) کی مقبول عام تصنیف ہے۔ شیخ شہاب الدین سبروردی کی ذات صوفیائے کرام میں کسی تعارف کی مختاب بیس ۔ آپ روحانی حلقوں میں ایک ممتاز مقام رکھتے ہیں، سنصوف کی یہ بنیادی کتاب مکہ معظمہ میں کسی گئی، سے چھٹی صدی ہجری میں کسی گئی یہ گراں قدر کتاب روزاد ل کی طرح آج بھی مقبول ومعروف ہے، سالا ابواب پر مشمل علم تصوف پر بیا یک ایسی جامع کتاب ہے جس میں طریقت اور معرفت کے حقائق کوزیر بحث لایا گیا ہے۔ عربی زبان میں کسی گئی اس کتاب کا انداز بیان نہایت شگفتہ اور پر تا ثیر ہے۔ اس کے متلف زبان میں کسی گئیں۔ تلخیصات پر بھی طبع آز مائی کی گئی۔ اس کے متلف زبان میں کامی گئیں۔ تلخیصات پر بھی طبع آز مائی کی گئی۔

روحانی حلقوں میں''عوارف المعارف'' کی بڑی پذیرانی ہے۔اس کے مقبول عام ہونے کی وجوہ میں سے چندا یک یہ جیں: — پیضوف کی وہ کتاب ہے جس میں تصوف کے بنیادی اور ضروری مسائل تفصیل کے ساتھ بیان کئے گئے ہیں۔

تضوف کے اہم مسائل قرآن کریم اوراحادیث نبوی کی روشنی میں بڑے آسان فہم اور دکشش پیرائے میں پیش کئے گئے ہیں۔

- —اس کے ذریعے ایک سالک طریقت کوزندگی کے ہرشعبے میں مکمل روحانی رہنمائی مل سکتی ہے۔
  - ۔۔۔ یہ پرتا ثیر کتاب مرشد کامل کا بہترین فعم البدل ہے۔
- 🔾 اس میں گاہے بگاہے کئی فقالمی مسائل زیر بحث لائے گئے ہیں ، جن کا ندازِ بیان فقیہا نہیں صوفیا نہ ہے۔
- ۔ حضرت شیخ الثیوخ نے بخاری ومسلم اور تر مذی شریف کی طرح تمام احادیث اپنے مشائخ کی مسلسل اساد کے ساتھ لکھی ہیں۔ ہیں۔
- ے ۔۔۔اس کی انفرادیت میں ایک بات بی بھی ہے کہ تصوف کا کوئی بنیادی مسئلہ ایسانہیں جسے حضرت شنخ المشائخ نے قرآن کریم اور الیں صحیح احادیث سے ثابت نہ کیا ہوجن کے راویوں اور مشائخ کا سلسلۂ اسناد نام بنام صحابہ کرام اور رسول اکرم شائیا ہم تک مسلسل نہ ہو۔
  - الحمد لله نقشبندی سلسلے کی طرح سہرور دی سلسلہ بھی اتباعِ شریعت کا کمال درجے کا حامی ہی نہیں بلکہ مجسم عمل ہے۔

صاحب ''عوارف المعارف' امام سالکین شخ الثیوخ شہاب الدین ابوحف عمرسہ وردی بہتائیہ (م-۱۳۲ھ) ٹائی اثنین سید نا صدیق اکبر بڑائیڈ کی اولا دسے ہیں، ۔ اپنے چچا شخ ابوالنجیب سہروردی بھیائیہ (م-۱۳۵ھ) سے تربیت پائی۔ وہی آپ کے شخ طریقت بھی ہیں، ۔ شخ الثیوخ نے مجبوب صدانی غوث بزدانی حضرت شخ عبدالقادر جیلانی بڑائیڈ (م-۱۲۵ھ) سے بھی فیض پایا، طریقت بھی ہیں، ۔ شخ الثیوخ نے معدر شدو ہدایت کی ساری ذمہ داری آپ کے کندھوں پر آپڑی۔ چنانچیا الا معیس آپ مدرسہ نظامیہ، بغداد شریف کی مند درس وہدایت پر فائز ہوئے اور یہ سلسلہ آپ کے بوم وصال تک چلتارہا۔

ملک شبیر حسین عرصهٔ دراز ہے دینی لٹریچر کی اشاعت میں سرگرم مل ہیں۔ان کی اشاعتی خدمات کو ملقوں میں بڑی پذیرائی ملک شبیر حسین عرصهٔ دراز ہے دینی لٹریچر کی اشاعت میں سرگرم مل ہیں۔مولی کریم انہیں صحت و تندرتی اوراستقامت عطافر مائے۔ جس طرح انہوں نے قاوی کی اشاعت ان کی ذاتی دلچیں جس طرح انہوں نے قاوی کی اشاعت ان کی ذاتی دلچیں کی مرہونِ منت ہے، — اس طرح تصوف کے شعبے میں بھی معروف کتب کی اشاعت ان کی ترجیحات میں شامل ہے، — کی مرہونِ منت ہے، — اس طرح تصوف کے شعبے میں بھی معروف کتب کی اشاعت ان کی ترجیحات میں شامل ہے، "عوارف المعارف" کے دستیاب تراجم اپنی تقاصت کے باوجوداغلاط ہے مملو ہیں۔اور عصر حاضر کے تقاضوں پر پورانہیں اتر تے۔ ذرینظر نسخہ میں:

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

○ -- انداز بیان مبل اور آسان کردیا گیاہے،

🔾 — فریلی سرخیاں لگائی گئی ہیں تا کہ قاری کونفس مضمون سمجھنے میں سہولت رہے۔

-متن میں عصر حاضر کے تقاضوں کے پیش نظر مزید بہتری لائی گئی ہے۔

اوریہ سب میرے مرشد کریم مجد دعصر' ناشر مجد دیات' ماہر رضویات حضرت مسعود ملت پروفیسر ڈاکٹر مجم مسعود احمد بھٹائٹ کی ٹالہ التفات کا صدقہ ہے، — اگراس میں کوئی کی یا کہیں کوتا ہی نظر آئے تو یہ میری بے بضاعتی اور نالائقی کے باعث ہے — بہر حال زیر نظر نسخے کی تر تیب و تہذیب میں مخلصانہ کوشش کی گئی ہے۔ جن کرم فر ماؤں کی مساعی اس کی اشاعت میں شامل ہیں، وہ سب لائق تحسین و آفرین ہیں، — مولی کریم کے حضور التجاہے کہ 'عوارف المعارف'' کوہم سب کے لئے ذریعہ نجات بنا دے۔ آمین المحاد سید المرسلین ۔

خا کیائے صاحبدلاں محم عبدالستارطا ہرمسعودی عفی عنہ موضع کوڑے۔والٹن روڈ ۔لا ہور کینٹ

<u> عررت</u>یج الغو<u>ث ۳۳۳ اچ</u> ۱۲رمارج ۱۱<del>۰۱</del> و بروز هفته

# CONTROL OF THE SECOND OF THE S

# امام السالكين شيخ الثيوخ شهاب الدين ابوحفص عمرسهر وردى عينية

از:محمر عبدالستارطا برمسعودي

آپ کی ذات محتاج تعارف نہیں۔اہلِ علم وضل میں آپ کی شخصیت جانی پہچانی ہے۔

#### نام وچائے ولادت:

امام السالكين شيخ الشيوخ حضرت شهاب الدين ابوحف عمرسم وردى مُتاللة اواخرر جب يا اوائل شعبان المعظم ٣٩ هـ من قصبه سهرورد مين پيدا موئي سيرا مورد مين پيدا موئي سير سرورد ، زنجان كے مضافات مين واقع ايك غير معروف قصبه تھا جو آپ كے دم قدم سے اكناف عالم مين معروف ومقبول موگيا — يوقصبه عراق وعجم كے پہاڑى علاقے مين ايك اليمي سرك پرواقع ہے جو ہمدان سے زنجان كى طرف جاتى ہے۔

#### سلسلةنسب:

آ ب كاسلسلة نسب تيره واسطول سے يارغارسيدناصديق اكبر والفي سے جاماتا ہے:

شخ شهاب الدین ابوحفص عمر بن محمد بن ابی عبدالله بن محمد بن عبدالله البکری (المعروف به شخ عمویه) بن سعد بن حسین بن قاسم بن سعد بن نصر بن عبدالرحمٰن بن قاسم بن محمد بن ابی بکرصدیق رضوان الله عنهم \_

یہ سلسلۂ نسب صاحب'' تاریخ بغداد''ابن نجار کاتح ریر کردہ ہے، — جبکہ صاحب'' وفیات الاعیان''ابن خلکان نے حضرت معدوح کے چچاشنخ ابوالنجیب سہرور دی میں بھیلات کے حالات کے ضمن میں جوسلسلۂ نسب کھاہے،اس میں آپ کا سلسلۂ نسب سیدنا ابو بکر صدیق ڈنائٹۂ تک سولہ واسطوں سے پہنچتا ہے۔

### لعلیم وتربیت:

آب اوائل عمری سے ہی تعلیم حاصل کرنے کیلئے اپنے چپا شخ ابونجیب کے ہاں بغداد آگئے تھے۔اوران کے زیرسایہ تعلیم و تربیت پانے لگے۔ آپ کی ظاہری وباطنی تعلیم میں آپ کے سب سے بڑے استاد آپ کے چپاتھے، — آپ نے تفسیر،حدیث، فقداور دیگر متداولہ علوم دینیہ میں تبحر حاصل کیا۔

#### اساتذه كرام:

آپ نے گیارہ سال کی عمر سے علم حدیث کی تحصیل شروع کی۔ حدیث وفقہ میں آپ کے اساتذہ میں بیلمی وروحانی شخصیات قابل ذکر ہیں:

#### عواف المعارف كالمحارف كالمحارف

- (۱) حضرت ضياء الذين ابوالنجيب عبدالقا هرسهرور دى (م-٣٢٥ مي)
  - (٢) —شخ ابوالقاسم يحييٰ بن فضلان على البغد ادى (م-<u>۵۵</u>
- (٣) —محدث عراق شخ ابوالمظفر المعروف به مهة الله بن احمد الشبلي (م-200 م
  - (٣) —محدث اصفهان شخ ابواحمه عمر بن عبدالواحد بن فاخرالقرش (م-١٩٢٨ عير)
    - (۵) محدث بغدادابوالفتح محمر بن عبدالباتی (م-۱۸۲۵م)
      - (٢) ابوذ رعه طاهر بن محمد المقدى (م-٢٧٥ ج
- (2) ابوالفتوح الطائي محمد بن محمد الهمد اني (م-٥٥٥ جي) (رحمهم الله تعالى عليهم الجمعين)

#### شخ طريقت:

آپ کے شخ طریقت آپ کے چپاشنخ ابوالنجیب سہرور دی ٹیٹے اللہ ہیں، — آپ نے اپنے بعض ہم عصر شیوخ سے بھی فیض پایا ا۔

#### نيض غو ثيه:

آپ کے چپاورمرشد کریم کومجوب صدانی غوث یز دانی حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی ڈالٹنڈ (م-الاہمے) سے خاص عقیدت تھی ۔ اس لئے گاہے بگاہے ان کی بارگاہ میں آنا جانا رہتا۔ اپنے بھینے شیخ شہاب الدین سہرور دی کوبھی اپنے ہمراہ لے جایا کرتے۔ ہمارے معدوح کوعلم الکلام سے بڑالگاؤتھا۔ ایک دن آپ کے چپانے سیدناغوث الاعظم ڈگائیڈ سے آپ کی اس دلچیس کا ذکر کیا، سے معزت غوث الاعظم ڈگائیڈ نے حضرت شہاب الدین سہرور دی سے یہ کہتے ہوئے کہ:

" علم الكلام ميس كون كون مي كتاب برهي ہے" \_

آپ کے سینے پر اپنا دست مبارک پھیرا۔ آپ کے ذہن سے اسی وقت علم الکلام اور اس سے متعلقہ کتابوں کے نام محوہو گئے، — پھر حضرت غوث الاعظم وٹالٹنڈ نے فر مایا:

''ہم نے تمہارے سینے سے علم الکلام کومحوکر دیا،اوراس کے بدلے میں اسے معرفت الہی سے منور کر دیا ہے'۔ اس کے بعد آپ اکثر وبیشتر حضرت غوث الاعظم واللین کے حضور میں حاضر ہوکر فیض یاب ہوتے رہے۔

# حضرت غوث الاعظم اوراپنے چپا کی نیابت

ایک طویل عرصہ خلق خدا کو صلالت و گمراہی سے نکال کرراہ کہدایت پرگامزن کر کے الاق میں حضرت غوث الاعظم و گائٹیڈوصال فرما گئے، — آپ کے بعد بغداد شریف مدرسہ نظامیہ کی مند درس و ہدایت پرشنخ ابوالبخیب سہرور دی میشند تاکز ہوئے۔ جواس دور میں علمی دنیا میں سب سے بڑا منصب سمجھا جاتا تھا۔ رُشد و ہدایت کی خدمات انجام دیتے ہوئے انہیں بمشکل ایک سال ہی گزرا تھا کہ ۳۷ھے میں وہ بھی اللّٰد کو پیارے ہوگئے۔

### 

ان کے بعد ۲۸<u>۳۵ ج</u>یس شیخ شہاب الدین سہرور دی نے بغداد میں زمام رُشدو ہدایت سنجالی۔ آپ ہر دو بزرگول کے نائب تھہرے۔اورا پنے چچا کی خانقاہ میں وعظ اور درس وارشاد کا سلسلہ جاری رکھا۔ بے شارلوگ آپ کے وعظ ونصیحت سے راہِ راست پر آگئے۔

خلفاء كرام:

میں شخ شہاب الدین سہرور دی جب مندر شدو ہدایت پر رونق افروز ہوئے تو اہل عراق کے ساتھ ساتھ معروشام، عجاز اور ایران کے رہنے والوں نے بھی فیض پایا۔ نیز خطہ ہندو پاک میں بھی آپ کے نام کے ڈینے نج رہے تھے، —قرب وجوار میں آپ کافیض آپ کے خلفاء وکرام نے بھیلایا۔ آپ کے خلفاء میں درج ذیل نام معروف ہیں:

> (۱) — شخ نجیب الدین علی برغش شیرازی میشاند (م-۸<u>کا چ</u>) ع

بلا دعجم میں آپ کے ذریعے سلسلہ سہرور دید کو فروغ حاصل ہوا۔

(٢) — شيخ نورالدين مبارك غزنوى مِثالثة

جن کے ذریعے شالی ہندوستان میں سلسلہ سہرور دیہ پھیلا۔

(۳) — شيخ جلال الدين تبريزي ميالية

جن کے ذریعے اہلِ بنگال سہرور دی سلسلے میں داخل ہوئے۔

(۴) — حافظ صلح الدين سعدى شيرازى مِثالثة

فارس کے مشہور صوفی شاعر بھی آپ سے شرف ارادت وخلافت رکھتے تھے۔

(۵) — حضرت شيخ بهاءالدين زكرياملتاني ميشاللة (م-۲۲۲هـ)

برصغیر پاک وہند میں آپ کے دم قدم سے سلسلہ سہرور دید کی خوب اشاعت ہوئی۔ بلکه اس خطے میں سلسلہ سہرور دید کے بانی آپ ہیں۔

(٢) —شخ حميدالدين نا گوري محمد بن عطا ابنجاري مِناللة (م-١٧٢هـ)

(۷) — شيخ ضياءالدين رومي مِمَّاللَّهُ

(۸) \_ شيخ محريجي بيتانية

(9) <u>شنخ ظهیرالدین محمودین عبدالله عبدالله مین (م-۸۷) </u>

(١٠) ـ شخ محمد اليمني ميتاللة (م-١٩٢ هـ)

#### در بارخلافت كسفيرخاص:

حضرت شیخ شہاب الدین سہرور دی میں ایک درولیش صفت ہونے کے ساتھ ساتھ در بارخلافت کے سفیر خاص تھے۔ آپ نے اسلامی مما لک کوایک دوسرے کے قریب لانے میں اہم کر دارا دا کیا ، — اسلامی مما لک میں مصالحت یاکسی خاص سیاس کام

کیلئے جب کسی خاص سفیر کو جھیجنے کی ضرورت ہوتی تو آپ کی ذات ہی سرفہرست ہوتی، — اسی طرح سے جب کسی علمی یا روحانی شخصیت کی بغداد میں تشریف آوری ہوتی تو انہیں خوش آمدید کہنے کیلئے آپ ہی کو زحمت دی جاتی تھی، — خلفاء بغداد کی طرف سے آپ نے درج ذیل کیلئے سفارت اختیار کی:

ضوارزم شاه کی سفارت:

جب خوارزم شاہ نے خلیفہ الناصر کی بیعت خلافت ختم کر دی ،اورتمیں لا کھسواروں کے ہمراہ خلیفہ الناصر کومعزول کرنے کیلئے یداد کا ژخ کیا ، —

○ — حلب کی سفارت:

جب خلیفہ الناصر کی طرف ہے شاہ حلب کے دیوان قاضی بہاؤ الدین سے ملاقات کیلئے اربل تشریف لائے ،

🔾 — روم کی سفارت:

خلفاء بغداد کی طرف ہے آپ روم کے سلحو تی حاکم سلطان علاؤالدین کے قباد کے دربار میں تین بارسفیر ہوکر گئے۔

#### منج کی سعادت:

اسی سفر کے دوران آپ کی ' قصیدہ تائیہ' کے شاعر شخ ابن فارض سے ملاقات ہوئی۔

#### وصال:

آ خرى عمر مين آپ كى بينائى جاتى ربى \_آپ كاوصال كم محرم ١٣٣٠ هين بغداد مين موا\_

اس وقت عباسی خلیفہ مستنصر باللہ کا دورتھا، — آپ کی تدفین وردیہ کے قبرستان میں ہو گی۔ بی قبرستان باب الظفریہ کے قریب واقع تھا۔ظفریہ بغداد کے اس بڑے محلے کا نام تھا جو دریائے دجلہ کے مشرقی کنارے پرشہر کے آخری حصے میں تھا۔

آ پ کا مزار مبارک بغداد شریف میں با کو جانے والے راستہ پر واقع ہے، — بغداد میں آپ کوشنے عمر کے نام سے جانا جاتا ہے۔ آپ کے مزار کو جانے کیلئے شنخ عمر کے نام سے رہنمائی ملتی ہے، — آپ کا مزار قبرستان کے مشرقی جانب مسجد کے شال مغربی گوسے میں واقع ہے۔ یہ متوسط در جہ کی مسجد ہے۔ مسجد میں ایک درسگاہ، مکتب اور لائبر بری بھی ہے۔

#### آپ کے تلامذہ:

# 

- (۱) ـــمؤرخ عراق ابوعبدالله محمد بن سعيد بن يجيُّ الديبثي (م- سرايج)
- (٢) محدث شام ابوعبدالله محمد بن يوسف البرزاني اشبيلي (م-٢٣٢هـ)
  - (٣) \_\_مؤرخ عفر محر بن محود ابن نجار بغدادي (م-٣٧٢هـ)
- (٣) \_ محدث عصر قطب الدين محمد بن احمد بن على قسطلاني (م-٢٨٢هـ)
- (۵) <u>محدث عراق ابن نقط ابو بمرحمه بن عبد الغني بعقادي (م-۲۲۹ه</u>) (رحمهم الله تعالى عليهم اجمعين)

#### اولا دامجاد:

آپ کی اولا دمیں ایک صاحبز ادہ شخ عمادی مشہور ہیں۔

#### تصانیف:

آپ کی کتب میں درج ذیل معروف ہیں:

- (۱) جذب القلوب الى مواصلة الحوب
- (٢) رشف النصائح الإيمانية وكشف الفصائح اليونانية
  - (٣) اعلام الهدي وعقيدة ارباب القلي
    - (٤٨) بغية البيان في تفسير القرآن
      - (۵) كتاب الوصايا
      - (٢)مقامات العارفين
  - (۷)الرحيق المختوم لذوى العقول والمفهوم
    - (٨)رساله في اعتقادالحكماء
      - (٩) كتاب الاوراد
    - (١٠) اسرارالعارفين وسيرالطالبين
    - (١١) صفوة الصوفيه في آ داب المريدين
      - (١٢) عوارف المعارف

#### عوارف المعارف ايك درس كتاب:

عوارف المعارف نہ صرف علم تصوف کی ایک اہم اور بنیا دی کتاب ہے بلکہ اپنی فصاحت و بلاغت، زور بیان ، اثر آفرینی اور لطیف انداز بیان کے باعث بڑی اہمیّت کی حامل ہے، ۔۔ کئی مشاکح کرام نے صاحبِ کتاب شخ شہاب الدین سہرور دی مُشاللة سے سبقاً سبقاً پڑھا ہے، صوفیاء کرام نے اسے اپنی تدریس کالازمی جزوقر اردیا

O — برصغیریاک و ہندمیں سلسلہ چشتیہ کے معروف بزرگ حضرت بابا فریدالدین تنج شکر میشانیڈ نے بغداد جا کرآ یہ ہے اس کا

- O اسی خطے میں سلسلہ سہرور دیہ کے بانی حضرت بہاؤالدین زکریاملتانی میشانی میشانی بھی اس کا درس لینے کیلئے بغدا دتشریف لے گئے۔ ''
- بابا فریدالدین آنج شکر میشدید کتاب بغداد سے اینے ہمراہ لے آئے، اور یہاں ان سے حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء مُشاللہ نے اس کتاب کے یانچ باب پڑھے۔
  - سلسلہ سہرور دیہ کے معروف بزرگ مخدوم جہانیاں جہاں گشت میں اس کتاب کا درس دیتے رہے۔
- امام ربّا نی حضرت مجد دالف ثانی را النیز کے والد ما جد حضرت عبدالا حد میشانید تصوف کی جن کتب کا درس دیا کرتے تھے ان مين "عوارف المعارف" بهي شامل تقي \_
- 🔾 امام ربّانی حضرت مجد دالف ثانی طالتین نے چونکہ متداولہ علوم اپنے والد ماجد سے حاصل کئے تھے،اس کئے گمان غالب میہ ہے کہ آپ نے ان ہے ''عوارف المعارف'' کا بھی درس لیا تھا۔
  - 🔾 محدث اوچ شریف شیخ جمال الدنین اور دیگرمشائخ''عوارف المعارف'' کا درس دیا کرتے تھے۔

### عوارف المعارف كي شروح:

عوارف المعارف كشارحين مين مندرجه ذيل نام ملته بين

- 🔾 حضرت خواجه بنده نواز گیسودراز سیدمحمد بن پوسف انحسینی (م-۸۳۵ھ)
  - مخدوم علاؤالدین ابوالحن علی بن احمدالمهائی (م-۵۳۸ھ)
  - — شخ عبدالقدوس بن الى المكارم اساعيل الغزنوى (م-وسموه)

# عوارف المعارف كى تلخيص ،تعليقات وتخريج:

- O علامه سيد شريف زين الدين على بن محد الجرجاني (م- ١١٨هـ)
- امام ربّانی حضرت مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مندی (م- عرّا واجه)

- محدث حجاز محت الدين ابوالعباس احمد بن عبدالله الطهري (م-١٩٩٨هـ)
  - 🔾 شيخ عز الدين محمود بن على الكاشي

شخرتی: — شیخ زین الدین قاسم بن عبدالله المصری (م-۹ کرمیه)

شخ فخرالدین اساعیل بن عبدالمومن (م- ۱۹ جے)

\_ مولوی محمد ابوالحسن فرید آبادی ( لکھنؤ ) — (مطبوعه کھنؤ او ۱۸ اء ) ص بروفیسر سیدر شیداحمد ارشد ( کراچی ) — (مطبوعه لا مور د ۱۹ میر)

→ علامة سمس الحسن شمس بريلوي (كراچي) — (مطبوعه كراچي ١٩٩٨ع)

رسول اكرم مَثَلَ فَيْتُمْ نِهِ الكِ اورحديث مين ارشا وفر مايا:

بابتمبرا:

# تصوف كانكتهُ آغاز

جىسىز مىن، دىيا كىل:

حضرت شیخ شہاب الدین سہرور دی میں نے اپنے چچاشیخ الاسلام ابوالنجیب عبدالقاہر بن عبداللّٰہ بن محمد سہرور دی میں ا حدیث بیان کی جوان کے چ<u>یا</u>نے • ۲<u>۵ ج</u>میں انہیں لکھوائی تھی اورایئے اساتذہ کرام کی اسناداورامام بخاری کے واسطے سے حضرت ابومویٰ الاشعری و التفویز ہے روایت کی ۔ رسول اکرم منکافیونم نے ارشا دفر مایا:

''میری اوراللّٰہ کی طرف سے مجھ پر نازل ہو نیوالی وحی کی مثال اس شخص کی طرح ہے جواپنی قوم کے پاس آیا اوراس

''اے میری قوم والو! میں نے اپنی آئکھوں سے (ادھرآتے ہوئے) ایک لشکرکود یکھا ہے۔ چنانچہ میں تمہیں خبر دار کرنے آیا ہوں ، بھاگ چلواور جلد نکل چلو'' — کیچھلوگوں نے اس کی بات مان لی اور شام ہوتے ہی وہاں سے نکل کھڑے ہوئے۔ آ ہتہ آ ہتہ چلتے ہوئے وہ لشکر کی پہنچ سے دورنکل گئے۔ باقی لوگ جواس کی بات نہ مان کر وہیں تھہرے رہے، مبنح ہوتے ہی کشکران تک چہنچ گیااوراس نے ان سب کو ہلاک کرڈ الا'' — یمی مثال ان لوگوں کی ہے جنہوں نے میری بات مان لی اور میرے کے بڑمل کیا (وہ نشکر سے محفوظ رہے) اور جنہوں نے میری بات نه مانی، مجھے جھٹلایا اور میرے کیے بڑمل نہ کیا،ان کی مثال دوسری ہے (اوروہ کشکر کی زدمیں آ کر برباد ہوگئے )''۔

''اللہ نے مجھ پر جوعلم اور مدایت نازل فر مایا اس کی مثال اس طرح سے ہے جیسے کسی زمین پرموسلا دھار بارش ہوئی۔ ز مین کا جوحصہ بھیتی کے لائق تھااس نے یانی کو جذب کرلیا ،اس میں خوب گھاس اور سبز ہ ہوا ، — زمین کے ایک حصے نے یانی کوروک کرجمع کرلیا۔اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے خلقت کو فائدہ پہنچایا۔لوگوں نے وہ یانی خود بھی بیا اور اوروں کوبھی پلایااوراس ہے کھیتی باڑی بھی کی ، — زمین کا ایک حصہ ایسا بھی تھا جو بالکل بنجرتھا۔ جس میں نہ یانی تھہرا

\_\_\_\_\_ \_\_\_\_ شخ ابوالنجیب سہروردی بُریاشیہ حضرت شہاب الدین سہرور دی بھیلیہ صاحب''عوارف المعارف'' کے چیا اور استاد اور پیرومرشد تھے۔ آپ کا نام ضیاء الدین ابونجیب عبدالقاہر ہے۔ آپ بغداد کے مشہور ومعروف مدرسہ نظامیہ کے (جو کہ غوثِ اعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی ڈٹٹڑنے قائم کیا تھا۔ آپ کے دصال کے بعد ) مدرس اعلیٰ مقرر ہوئے۔ آپ معروف واعظ وخطیب تھے۔ آپ کی ولا دت و<u>وس میں</u> میں اور وصال <u>۵۲۲ میں ہوا۔ آپ نے نہ</u>صرف اہلِ سہرور د بلکہ خراسان اور بلا و مشرق کے تی مشائخ کوفیض یاب کیا۔زیرنظر کتاب''عوارف المعارف''میں کی احادیث اورمشائخ کے اقوال آپ کے سلسلہ اساد سے بیان ہوئے ہیں۔

عوارف المعارف CARLY TO THE OFFICE OF THE CONTROL O

اورنه بی سبزه پیدا هوا\_

پہلی دومثالیں ان لوگوں کی ہیں جنہوں نے اللہ کے دین کواچھی طرح شمجھا اور اللہ نے مجھ پر وحی نازل کی ہے اس سے ان کونفع ہوا۔انہوں نے بیٹلم خودسیکھااوراوروں کو بھی سکھایا، — بنجر زمین کی طرح و چنحص ہے جس نے اس کی طرف دهیان نہیں دیااوراللہ کی نازل کردہ مدایت کوقبول نہیں کیا''۔

# صاف دل يا كبازلوگ:

شیخ ابوالنجیب سہرور دی میں نے فر مایا کہ اللہ تعالی نے صاف دل اور پا کباز لوگ پیدا فر پائے تا کہ رسول اکرم مَثَاثِیْرُ آنے جو کچھ علیم فر مایا اسے قبول کرسکیں۔ چنانچہ صفائی اور پا کیزگی کا فرق ، فائدے اور نفع کی شکل میں ظاہر ہوا۔اس کی وضاحت اس طرح

- 🔾 بعض قلوب اس زمین کی طرح ہیں جو کھیتی کیلئے بہت بہتر اور لائق ہیں۔جس میں سبز ہ اور گھاس خوب پیدا ہوتا ہے، پیر ایسے خف کی مثال ہے جس نے علم سے فائدہ اٹھایا اور اسے ہدایت نصیب ہوئی اور رسول اکرم مَثَاثِیْزُم کی اتباع کے طفیل اس کے علم نے اسے فائدہ پہنچایا اور سیدھی راہ کی طرف اس کی رہنمائی کی۔
- —بعض قلوب جھیل اور تالا ب کی طرح ہیں۔ ( کہان میں پانی اکٹھا ہوتار ہتا ہے) ،صوفیاءومشائخ کرام میں ہے بعض زاہد علاء ہیں جن کے قلوب صاف اور یا کیزہ ہیں۔وہ تالا بوں کی طرح ہیں کیونکہ بید حفرات مزید نفع پہنچانے کیلئے مخصوص ہیں۔ حضرت مسروق ڈلٹٹؤ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللّٰہ مَآئُلٹِوْم کے صحابہ کی صحبت میں رہا۔ وہ جھیلوں اور تا لا بوں کی طرح تھے۔اس لئے کہان کے صاف دل (علوم کے ) محافظ ونگہبان تھے۔انہیں یا کیز وسوچ اور بصیرت حاصل تھی ،اس لئے ان کے قلوب علوم و فنون کےظروف اور مخزن بن گئے تھے۔

حضرت شیخ الا مام رضی الدین ابوالخیر احمد بن اساعیل القروین میسید نے اپنے شیوخ کی اساد وسے حضرت عبدالله بن حسن والنفواس بيرهديث روايت كى كه جب بير يت مباركه نازل موكى:

وَّ تَعِيسَهَا أَذُنٌ وَّاعِيَةٌ ٥ (ب٢٩، الحاقة ١٢) من "اسے يا در كھنے والے كان تين" ـ

تورسول اكرم مَنَا فَيْنِمُ نِي حضرت على طالتُنوُ على الشَّاوُر مايا:

''میں نے اللہ سے بیعرض کی ہے کہوہ تمہارے کان ایسے بنادے۔ (جوسیں اور یا در کھیں )'' حضرت علی رٹائٹنڈ فر ماتے ہیں کہاں دن سے میں کسی چیز کونہیں بھولا اور نہ مجھے کسی طرح کی بھول ہوئی۔

حضرت ابوبكر واسطى ميتانية فرمات بين:

''اس آیت میں ایسے کان مراد ہیں جنہوں نے اسراراللی کوسنا اور پھریا در کھا''۔

\_\_\_\_ آپ کا نام محمہ بن مویٰ ہے۔ فرغانہ کے رہنے والے ہیں، ای لئے ابن الفرغانی کے نام سے معروف ہیں۔ عراق سے تعلیم وتربیت حاصل کر کے خراسان تشریف لائے۔مروکےعلاقہ کواپنامرکزفیفل بنایا۔اصول تصوف کے ماہرین میں ثار کئے جاتے تھے۔آپ نہصرف ظاہری علوم بلکہ باطنی علوم کے بہت بڑے عالم تھے۔حضرت جنید بغدادی اور ابوالحسین النوری کے معاصرتھے۔ ۳۲۰ھے کے قریب آپ کا وصال ہوا۔

—انہوں نے بیجھی فر مایا:

''ان میں اسراراللی کےعلاوہ اور کسی چیز کا گز رنہیں ہوتا۔ یہ کان صرف اصلی مقصد کو یا در کھتے ہیں۔ وہ دوسری چیزوں سے خالی رہتے ہیں، —اس حالت میں طبیعتوں کی بے چینی ایک طرح کی جہالت ہے،اس سے زیادہ کچھ نہیں''۔

# اسرارِ اللي كے محافظ قلوب:

صوفیائے کرام کے قلوب اسرارالہی کے محافظ ہیں۔ کیونکہ انہوں نے تقویلی کی بنیاد کو تقویت دینے کیلئے دنیا کوترک کیا ہے۔ تقویل کے ذریعہ ان کے نوان کے بعد انہوں نے دنیاوی اشغال کو چھوڑ دیا تو ان کے باطنوں کے مسام کھل گئے۔ ان کے قلوب کے کان سننے گئے۔ اس معاملے میں زُہد نے ان کی بہت مدد کی۔

علائے تفسیر،محدثین کرام اور فقہاءعظام نے اپنے اپنے علم سے کتابت وسُنّت کے ذریعے نہ ہی علوم کا احاطہ کیا ،اوران سے دینی وفقہی احکام کا استنباط کیا (بینی اپنے اپنے نہم سے احکام اخذ کئے )اور نئے نئے مسائل کونٹر عی اصولوں کی روشی میں حل کیا۔اس طرح اللّہ تعالیٰ نے ان کے ذریعے دینِ مثین کی حفاظت فرمائی۔

#### علماء كرام كي خدمات:

الله تعالیٰ نے علماء کرام کے ذریعے دینِ متین کی حفاظت فر مائی:

○ — مفسرین کرام نے تفییر وتشریح کے اصول وضع کئے ۔علم تاویل سے شناسا کرایا۔عرب لغت کے طریقے معلوم کئے۔ صرف ونحو کے مفاہیم بیان کئے ،قر آنی قصوں کے اصول ،قر اُت کے مختلف انداز اپنا کے ۔مفسرین کرام نے مختلف موضوعات پر بہت سی کتابیں لکھیں۔ان کی ان کوششوں ہے مسلمانوں میں قر آنی علوم میں بہت وسعت اور کشادگی ہوئی۔

صحد ثین کرام نے صحیح اور حسن احادیث میں فرق کیا۔ حدیث کے راویوں کے بارے میں چھان پھٹک کرنے اوران کے حالات جاننے کیلئے اساءالرجال کاعلم وضع کیا۔ اس فن کی وجہ سے وہ یکتائے زمانہ ہوگئے۔ صحیح اور ضعیف حدیث میں فرق کیا جا سکے۔ کھوٹے کھر سے میں امتیاز ہو سکے۔ ان کے اس طریقہ سے روایت اور سند حدیث کا سلسلہ محفوظ ہو گیا اور اس کے ذریعے سے سُنت کی حفاظت کا سامان ہو گیا۔

— فقہاءعظام نے احکام الہی اور رسول اکرم منگا ٹیزئم کی سُنت مبار کہ سے احکام کا استنباط (اخذ کرنے) کی کوشش کی۔
مسائل کی فروعات سامنے لائی جائیں ، ان کا سبب معلوم کیا جائے اور فروع کو اصول کی طرف لوتا نے کی مساعی کی جائیں ، — ان
میں بنیادی وجہ دریافت کرلی۔ انہوں نے نت نے مسائل کا شریعت کے صاف اور بنیادی اصولوں کے ذریعے طل نکالا۔ اس تشریح
وتوضیح کے ذریعے علم فقد اور اس کے احکام سے اصول فقد اور علم خلاف ترتیب پائے۔ — علم خلاف سے علم الحجد ل اس اسنے آیا۔ اس
ا سے مناظرہ کے علم کو علم الحجد ل کہا جاتا ہے۔ یہ علم اصل میں مسائل کی تنقیح کیلئے وضع کیا گیا تھا۔ لیکن بعد میں اس گی خرض و غایت کوپس پشت ڈال دیا۔ اور اب اس سے کو اور کو اور کی بحث میں وقت کا ضیاع کیا جاتا ہے۔

ے یہ معلوم ہوا کہ اصول فقہ کاعلم ،اصول دین کے علم کے تحت تھا۔اس طرح علم الفرائض بھی علم فقہ سے نکلا۔علم الفرائض کو سمجھنے کیلئے علوم ریاضی اور جبر ومقابلہ (الجبرا) وغیرہ جاننے کی ضرورت محسوس ہوئی۔ان علوم پر (مختلف زاویوں سے ) کئی کتابیں کہ سی گئیں۔
اس طرح سے شریعت اسلامیہ کی خوب تروت بج وتوسیع ہوئی۔ دین حنیف کی بنیادیں مشحکم ومضبوط ہوئیں۔ سیچ اورسید ھے دین ،اسلام کی جڑیں اور مضبوط ہوئیں اور اس کی شاخیں خوب پھلی پھولیں۔

#### ایک آیت کی تشریخ:

علائے کرام کے قلوب کی سرز مین علم و ہدایت سے خوب سیراب ہوئی تھی ،ان سے سرسبز وشاداب میدان اور سبز ہ زار پیدا ہوئے ۔جبیبا کدارشاد باری تعالیٰ ہے:

اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ أَ بِقَدَرِهَا ٥(١٣٠١٥)

''اس نے آسان سے پانی نازل فر مایا،اورایے اپنے ظرف کے مطابق وادیاں بہنے لگیں''۔

🔾 — حضرت ابن عباس ڈاٹھٹنانے فر مایا کہ یانی سے مرادعلم ہےاوروادیوں سے مرادلوگوں کے قلوب ہیں۔

○ — حضرت ابوبکر واسطی میشدنی فیر مایا که الله تعالی نے بڑے جم کا ایک صاف وشفاف موتی بیدا کیا۔ جب اسے جلال

کی نظر سے دیکھا تو مارے شرم کے وہ پانی پانی ہو گیا اور پکھل کر ہنے لگا۔اس کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہوا:

أَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ الْمِقَدَرِهَا ٥(ب١٢٠)

"الله في آسان سے يانى برسايا تواس كے مطابق ندى نالے بہنے لكے"۔

— حضرت ابن عطا بیشانی نیس آیت کے بارے میں پیفر مایا کہ اللہ نے بیمثال بندے کیلئے بیان فر مائی۔ اس کی وضاحت یہ ہے کہ جب وادیوں میں سیلاب آ جاتا ہے تو ان کے ندی نالوں میں جس شم کی جس قدر نجاستیں ہوتی ہیں، سب کو بہا لے جاتا ہے اور آئیس صاف کر دیتا ہے۔ اس طرح سے وہ نور جواللہ نے بندوں کے اندرتقسیم فر مایا ہے جب چھلکنے گئا ہے تو اس نور کے جاتا ہے اور نہ کی طرح کی تاریکی۔ اس صورت میں اس آیت کامفہوم یہ ہوگا کہ اللہ نے آسان سے جب نورکو تقسیم کے بہاؤ سے نہ کوئی غفلت باتی رہتی ہے اور نہ کی طرح کی تاریکی۔ اس صورت میں اس آیت کامفہوم یہ ہوگا کہ اللہ نے آسان سے جب نورکو تقسیم کی اور نہ تو وہ من انوار و تجلیات جھلکنے لگے۔ اگر دل پر (باطل کا) جھاگ موجود ہے تو وہ من جائے گا۔ اور قلوب اس قدرروش اور منور ہوجاتے ہیں کہ ان میں سی قسم کامیل کچیل باقی نہیں رہتا۔

اس ہے آ گے ارشاد فرمایا:

وَ اَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلارَّضِ ٥

"اورجو چیزلوگول کیلئے مفید ہے وہ زمین میں باقی رہے گی"۔

یعنی باطل چیزیں فناہوجا ئیں گی اور حقیقتیں باقی رہ جا ئیں گی۔

○ — بعض اہلِ دل نے اس آیت کی یتفسیر کی ہے کہ یہاں پانی برسانے سے مراد کرامات کی اقسام ہیں۔ چنانچہ ہرقلب اس کی کا پچھ خصہ ملا ہے۔ یعنی مفسرین کرام ،محدثین وفقہاءعظام کے قلوب کی وادیاں اپنے اپنے اندازے کے مطابق بہنے

گئیں۔اورترک دنیا کرنے والے علاء زاہدین میں جوصوفیاء کرام تقویٰ کے حقائق کے پابند ہیں،ان کے قلوب کی وادیاں بھی اپنے اندازے کے مطابق بہنے گئیں، — چنانچہ جن کے قلوب میں دنیا پرستی کی آلائشیں ہیں،ان میں دنیا کی محبت، مال وجاہ کی تمنا اور منصب کی طلب ہے،اس کے دل کی وادی انہی خطوط پر بہے گی۔ — ایسے خص کو علم کا پچھ حصال جائے گا مگر وہ علم کے اصل حقائق سے محروم رہے گا، — اور جو خص نے دنیا کی طرف رغبت نہیں کی ،اس کے قلب کی وادی وسیع ہوجائے گی اوراس میں مختلف علوم وفنون کا یانی جمع ہو کرایک بہت بڑا تا لاب بن جائے گا۔

#### فقیہہ کون ہے؟

حضرت خواجه سن بصرى عِيلتا سے سى نے كہا: "فقہاء نے (اس معاملے میں) ايسا كہا ہے"۔

آ ب محتالیہ نے فر مایا:

'' کیاتم نے بھی کوئی فقیہہ دیکھا ہے؟ — درحقیقت فقیہہ تو وہ زاہد ہے جود نیا سے رغبت نہ رکھ'۔

لہذا صوفیاء کرام جب ظاہری علم حاصل کرتے ہیں تو یہ لم انہیں عمل کی تلقین کرتا ہے۔ اور جب وہ اپنے علم کے مطابق عمل کرتے ہیں تو یہ کہ کرتے ہیں تو اس سے انہیں علم وراثت حاصل ہوتا ہے۔ چنانچہ وہ دوسرے علاء کے علوم میں یکسال درجہ رکھتے ہیں۔ اور بید کہ دوسرے علاء کی نسبت وہ زیادہ علوم رکھتے ہیں۔ اس طرح سے وہ دیگر علاء سے یکسال درجہ رکھتے ہوئے ان سے ممتاز ہوتے ہیں۔ وہ ذاکہ علم ، وراثت کاعلم ہے۔ اور علم وراثت تفقہ فی الدین کا دوسرانام ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

فَلَوْ لَا نَفَرَمِنُ كُلِّ فِرُقَةٌ مِّنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ

(پاا،رکوعهم)

''ہرگروہ میں سے ایک جماعت کیوں نہیں نکلی تا کہ وہ تفقہ (مذہبی بصیرت) حاصل کریں۔ اور بتا کیں اور ڈرا کیں اپنی قوم کو، جب ان کے پاس جا کیں''۔

انذار مینی ڈرانا فقہ کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔ انذار کامفہوم یہ ہے کہ جن لوگوں کوڈرسنایا گیا ہے، علم کے آب حیات سے
انہیں زندہ کیا جائے۔ اس علمی احیاء یعنی (زندگی عطا کرنا) کارتبہ ومنصب اس شخص کا ہے جودین کا فقیہہ ہو۔ چنا نچد دینی بصیرت
حاصل کرنا اعلیٰ اور کامل ترین مرتبہ ہے جس پرایک زاہد (دنیا کا ترک کرنے والا) اور مقی عالم ہی فائز ہوسکتا ہے۔ کیونکہ اپنے علم اور
عمل کے باعث مرتبہ انذار (نذیر) کا وہی حقد ارہے۔

#### مدایت کامنبع وسرچشمه:

علم وہدایت کامنبع وسرچشمہ رسول اللہ مَثَاثِیَّا کی مبارک ذات ہے۔ آپ نے بارگاہ الٰہی سے جوفیض پایا، آپ کا ظاہر و باطن اس سے بخو بی سیراب ہوئے۔ آپ کے ظاہر کے سیراب ہونے سے دین متین کوتو انائی ملی۔

ا۔ آپ مشہور تابعی ہیں اور حضرت علی طالعیٰ کی عظیفہ ہیں۔ حضرت امام حسن طالعٰ کی اور خواجہ کمیل بن زیاد عمیۃ اللہ سے تربیت پائی ہے اسم وی میں ولادت ہوئی اور والع میں وصال ہوا کے وہیش ایک سوتمیں صحابہ کرام کی زیارت کی۔ اکثر سلاسلِ طریقت آپ ہی سے جاری ہوئے۔

#### 

دین ، فرمال برداری (اطاعت) اورتواضع کا نام ہے، — یہ ' دون' سے نکلا ہے، جس کامفہوم ہے: ' 'پیت ہونا'' سے بعنی دین کامعنی پیہے کہ بندہ اپنی ذات کوایے رب کے حضور میں پست کردے (جھک جائے )۔ارشاد باری تعالیٰ ہے: شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّيْنِ مَا وَصَّى بِهِ نُوْجًا وَّالَّذِي ٓ اَوْحَيْنَاۤ اِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَ اِبْرَاهِيْمَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى اَنُ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرَّقُوُ افِيهِ ط و

''اس نے تمہارے لئے دین کی وہی راہ نکالی جس کی طرف نوح (علیہ السلام) کی رہنمائی کی تھی ،اوروحی کے ذریعے تمہیں وہی راہ دکھائی ہے۔اوراس راہ کیلئے ہم سنے ابراہیم اورمویٰ اورعیسیٰ (علیہم السلام) کو ہدایت کی تھی ،اوریہ کہ دين كوقائم ركھواورنئ نئى را بين نەنكالو''۔

نئ نئی راہیں نکا لنے سے (فرقہ بندی سے ) دین کے تمام اعضاءضعیف و کمزور ہوجاتے ہیں۔ ظاہری شادابی اور تروتازگی جاتی رہتی ہے۔ ظاہری شادانی کیلئے اعضاء کو اس طرح سے آراستہ کیا جائے کنفس بھی مطمئن ہواور دل بھی شاد کام ہو۔ دل کی شاد کامی اور آسودگی علم کے ذریعے ہوتی ہے۔ دل کی بیتر و تازگی دریا کی طرح ہے۔ یعنی دل جب علم کے ذریعے آسودہ ہوتا ہے تو دریا کی طرح رواں دواں ہوجا تا ہے۔رسول اگرم مُنَافِیْتُم کا قلبِاطهمکم وہدایت کا ٹھاٹھیں مارتا ہواسمندر ہے۔قلباطهر کےموج درموج سمندر سے علم نے نفس تک رسائی پائی۔علم وہدایت کی جوتر وتازگی قلب اطہر پر ظاہر ہوئی وہی تر وتازگی اورسیرابی آ پ کے نفس مبارک پر ظاہر ہوئی۔جس کے باعث نفس کے تمام اوصاف اورا خلاق میں ایک نمایاں تبدیلی آگئی۔ پیشادا بی نفس ہے ہوتے ہوئے دیگرسب اعضاء تک جائینجی ،اوروہ بھی خوب تروتازہ ،سیراب وشاداب ہوگئے۔ آپ کا قلب اطہر ،نفس مبارک اور دیگرسب اعضاءاس علم وہدایت سے سیرانی کی انتہا کو پہنچ گئے تو تروتاز گی بھی بتا م کمال کو پہنچی ۔ تب اللہ تعالیٰ نے آپ کومخلوق کی طرف مبعوث فرمایا۔ آپ امت کے سامنے اس عالم میں جلوہ گر ہوئے کہ آپ کا قلبِ اطبر علوم اللی کا تھاتھیں مارتا ہواسمندرتھا۔جس سے فہم و فراست کی نہریں جاری ہوئیں۔ ہرنہر میں آپ کے موج درموج قلب اطہر کا جو حصہ اس کے نصیب کا تھا، بہنے لگا۔ یہی آب رواں جس جس کوجس قدرملا، دینی بصیرت کا حصہ تھا۔ یہی دین کی اصل ہے، یہی فقہ دین ہے۔

#### دینی بصیرت کامقام ومرتبه:

حضرت عبدالله بن عمر والفي الماروايت ہے كه رسول اكرم مَنَا لَيْنِمُ نے ارشا دفر مايا:

'' دین کی بصیرت (فقہ) سے بڑھ کر کوئی عبادت نہیں ، سے یقنی طور پر شیطان پر ایک فقیہہ (صاحب بصیرت) ایک

ہزارعابدوں سے زیادہ بھاری ہے، -- ہر چیز کا ایک ستون ہوتا ہے اور دین اسلام کاستون فقہ ہے'۔

ہمارے شیخ ابوالنجیب سہرور دی میشاند سے بالا سنا دروایت ہے کہ حضرت امیر معاویہ ڈلاٹٹنڈ نے خطبہ دیتے ہوئے فر مایا کہ میں نے رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُم كويدار شادفر ماتے ہوئے سنا:

''اللہ جس کے ساتھ بھلائی کاارادہ کرتا ہے اسے دین کی بصیرت (فقہ )عطافر ماتا ہے۔ میں تو صرف تقسیم کرنے والا (باغنے والا) ہوں ،عطا کرنے والا اللہ ہے'۔

'' علم جب دل تک پُنچتا ہے تو دل کی آئکھیں کھل جاتی ہیں۔وہ حق وباطل کودیکھنے لگتا ہے۔ ہدایت اور گمراہی کی پیجان کر لیتا ہے، — رسول اکرم مَثَاثِیَّا نے ایک اعرابی ( دیہاتی ) کے سامنے جب ہیآ یت پڑھی:

فَمَنُ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ٥ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شُرًّا يَّرَهُ ٥ (ب٣٠ سوره ٩٩)

''جو خص ذره برابرنیکی کریگا تو وه اس کاصله پائیگا، —اورجو خص ذره برابر برائی کریگا تو وه اس کابدله پائے گا''۔ بیآیت ن کراعرانی کہنے لگا:

"بس بس،مير ك لئے يهى كافى ہے" - تبرسول الله مَنْظَيْم نے ارشاد فر مايا:

'' فیخص فقیہہ ہو گیا'' — لیعنی سیجھ گیا ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس ولفظ نفائية

'' دین کی بصیرت اور نقه بهترین عبادت ہے'۔

اسی لئے اللہ تعالی نے فقہ (سمجھ) کودل کی صفت قرار دیا اورار شاد فر مایا:

لَهُمْ قُلُونٌ لَّا يَفْقَهُونَ بِهَا ٥ " "ان كول اي بيل كرج مجهنيس ركت "-

جب لوگ سیحضے لگتے ہیں (یعنی فقیہہ ہوجاتے ہیں) تو وہ علم کی حقیت جان لیتے ہیں، وہ اپنا علم کے مطابق عمل کرتے ہیں۔ جب وہ عمل کرنے لگتے ہیں تو انہیں معرفت حاصل ہوجاتی ہے۔ جب انہیں معرفت حاصل ہوجاتی ہے تو انہیں ہدایت نصیب ہوتی ہے۔ ، — چنا نچے جوزیا دہ بمحدار ہوگا (جتنا تفقہ فی الدین پیدا کریگا) وہ دین کے اصولوں کوجلد قبول کر لیتا ہے اور تسلیم کر لیتا ہے۔ اسے نورا بمان کا کثیر حصہ ملے گا۔ لہٰذاعلم ، قلوب کیلئے ایک خداداد نعمت ہے جے معرفت انتیاز عطا کرتی ہے۔ جبکہ ہدایت قلوب کے وجدان کا دوسرانام ہے۔ یعنی قلوب کا ہدایت کو یالینا۔

رسول أكرم مَنْ النَّيْمُ كِعلم كَى حقيقت:

رسول اكرم مَنَّا يُنْفِرُ في جوبيارشادفر مايا:

مثل مابعثى الله به من الهلى والعلم ("الله في محص بدايت اورعلم كرساته بهيجا")

ال کامفہوم یہ ہے کہ رسول اکرم مُلَّا یُوَّا کے قلب اطہر نے علم اللی کو حاصل کرلیا تھا۔ آپ نہ صرف خود ہدایت یا فتہ تھے بلکہ ہدایت دینے والے (ہادی) بھی تھے۔ یعلم آپ کے خمیر میں تھا جوآپ کو ابوالبشر حضرت آدم علیہ الصلوٰ قوالسلام سے وراثت میں ملا تھا۔ جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں سب چیزوں کے نام (وخواص) سکھا دیئے تھے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے علم کی بدولت انہیں اکرام عطافر مایا۔ جبیبا کہ ارشاد باری ہے:

عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَمْ يَعْلَمُ ٥ "انسان كوسكها دياجوده نبين جانتاتها" \_

حضرت آدم عليه السلام كے پيكر ميں جب علم وحكمت تركيب كئے گئے تواس كے مزاح ميں يہ خصائل پيدا ہوئے:

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری

○ — فهم وفراست، ۞ —معرفت ورافت، ۞ —لطف ومهر بّاني،

🔾 — محبت ونفرت، 🔾 — شادی وغم، 🔻 — رضا وغضب اور دانا کی

اس کے بعدان سب قو توں کو بر تنے کی تمنا جاگی۔ان کے قلب کونو ربصیرت عطا کیا گیا۔اس نو ربصیرت کی بدولت قلب نے اللہ کی راہ کی طرف رہنمائی یائی۔

رسول اکرم منگافیظ جب امت کی طرف تشریف لائے تو وراثت میں ملنے والا بینوربصیرت اور ایک اورنور جو خاص طور پر آپ کوعطا ہوا ،ان دونوروں کے ہمراہ مبعوث ہوئے۔

بعض مشائخ کرام نے فرمایا کہ جب اللہ تعالی نے آسانوں اور زمین کوخطاب کر کے حکم دیا:

أتياطوعًا اوكرهًا قالتا اتينا طائعين

"تم دونوں خوشی سے آؤیا مجبور ہوکر، —ان دونوں نے کہا: ہم آئے فر ماں بردار ہوکر"۔

اس وقت بدآ واز زمین کی طرف سے خانہ کعبہ کے مقام ہے آئی تھی۔اور خانہ کعبہ کے مقابل آسانوں پرواقع اس کے سامنے کے حصہ (بیت المعمور ) ہے یہی آواز آئی تھی۔

#### كائنات كاسرچشمه يعني مقصود كائنات:

حفرت عبداللہ بن عباس و النظام نے فر مایا کہ درسول اکرم منگا نی بیکر مبارک کی مٹی (طینت) کا اصل خمیر زمین کی ناف یعنی مکہ معظمہ سے لیا گیا تھا۔ اس بناء پر بعض علماء نے بیہ کہا کہ ایسا لگتا ہے زمین کی طرف سے حضرت محم مصطفیٰ منگا نی بی کے ذرہ مبارک نے ندائے اللی کا جواب دیا تھا۔ کعبہ کی سرزمین سے ساری زمین کو وسعت دی گئی۔ چنا نچہ رسول اکرم منگا نی بی وجود کا ننات کا نکتہ آغاز سے دیا تھے۔ یعنی آپ ہی کے وجود با وجود سے ساری کا ننات کو وجود ملا۔ آپ منگا نی بی کے اس ارشاد مبارک سے بھی اس طرف اشارہ ملتا

كُنْتُ نَبِيًّا وَّ الْاَمَ بَيْنَ الْمَآءِ وَالطِّيْنِ

"میں اس وقت سے نبی تھاجب کہ آ دم (علیہ السلام) پانی اور مٹی کے درمیان تھے"۔

ایک اور جگهاس طرح سے آیا ہے:

بَيْنَ الرُّوْحِ وَالْجَسَدِ" وهروح اورجم كورميان تظ"ر

آ پ سَالْقَیْظُ کالقب مبارک اُمِّی اسی لئے بِکارا گیا کہ مکمعظمہ کا ایک نام'' اُم القریٰ'' بھی ہے ( یعنی بستیوں کی ماں ) ، — اور دوذرہ مبارک جس نے ندائے الٰہی کا جواب دیا تھا جو کا ئنات کا نکتہ آ غاز ہے ،اسے''ام الخلیقہ'' کہا جاتا ہے۔

َ مَنْ کَامْمِیرِ عام طور سے اس جگہ کا ہوتا ہے جہاں اس کی تدفین ہونی ہو۔ اس اعتبار سے آپ کی تدفین کی جگہ مکہ معظمہ ہونا چاہئے ، کیونکہ آپ کے میمیر کی مٹی مکہ کی تھی ۔ لیکن یہ کہا جاتا ہے کہ جب علم کے پانی میں موجیس اٹھنے کیس تو اس کا جھا گ اردگر د میں پھیل گیا۔ اس وقت آپ سُلُانِیْمِ کا جو ہر مبارک اس جگہ جا پہنچا جہاں آپ کا روضۂ اطہر ہے۔ چنا نچے رسول اللہ مَنَانِیْمِ خلقت کے میں پھیل گیا۔ اس وقت آپ مَنَانِیْمِ کا جو ہر مبارک اس جگہ جا پہنچا جہاں آپ کا روضۂ اطہر ہے۔ چنا نچے رسول اللہ مَنَانِیْمِ خلقت کے

لحاظ سے کمی بھی ہیں مدنی بھی ہیں۔آپ کی جائے ولا دت مکہ معظمہ ہے جبکہ جائے تدفین مدینہ منورہ ہے۔اس بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

وَإِذْ اَخَذَ رَبُّكَ مِنْ مَنِيْ اَدَمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَاَشْهَدَهُمْ عَلَى اَنْفُسِهِمْ عَ اَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ طُ قَالُوْا بَلَى عَنْ (به، ركوع ١١:١١)

''اور یا دکرو جب تمہارے پروردگارنے اولا دآ دم کی پشتوں سے ان کی اولا دکو نکالا اوران سے یہ اقر ارلیا کہ کیا میں تمہارار بنہیں ہوں؟ — انہوں نے کہا '' کیون ہیں، (توہی ہمارار ب ہے)''۔

#### از لی عهدوالی حدیث کی تشریجات:

○ — ازلی عہد کے بارے میں اس حدیث پاک کی یہ تشریح آئی ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت آ دم علیہ السلام کی پشت پر ہاتھ پھیرا۔ ان کی اولا د ذرّات کی شکل میں نکلی۔ یہ ذرّات حضرت آ دم علیہ السلام کے بالوں کے مساموں سے نکلے اور اس طرح سے نکلے جیسے مساموں سے پیپنہ نکلتا ہے۔

بعض کایہ کہنا ہے کہ بیسے فرشتوں کی طرف سے تھا۔اس طرح فعل کی نسبت سبب کی طرف ہوئی۔

ص بعض مشائخ نے بیکہاہے کہ سے ہے ہاتھ پھیرنا مراز ہیں ہے، بلکداس کے عنی شارکرنا ہیں۔ جس طرح سے زمین کی بیائش کر کے اس کا ندازہ لگایا جاتا ہے، اس طرح سے انہیں شارکیا گیا۔

یہ واقعہ بطن نعمان کا ہے جو مکہ اور طائف کے درمیان واقع عرفہ کے برابرایک وادی ہے ۔ جب ذرّات کو کا طب کیا گیا تو انہوں نے بہلنسی کہہ کرا قرار کیا۔ تب بیا قرار نامہ ایک سفید اور روثن کا غذ پر لکھا گیا۔ فرشتوں نے اس پر گواہی دی۔ بیا قرار نامہ حجراسود میں رکھ دیا گیا۔ اس وقت رسول اکرم مَن اللّیٰ کے ذر کا وجود مبارک نے ہی زمین کی طرف سے جواب دیا تھا۔ علم و ہدایت آپ کی سرشت میں تھے۔ اللہ نے علم و ہدایت کے ساتھ بھیجا تھا۔ علم و ہدایت آپ کوموروثی عنایت ہوئے، جو کہ و بہی بھی تھے اور نعمت خداداد بھی۔

#### نفوس كائنات كى تخليق:

یہ جس کہا گیا ہے کہ جب اللہ تعالی نے حضرت جرئیل ومیکا ئیل علیم السلام کو بھیجا کہ وہ دونوں زمین میں سے خاک کی ایک ایک مٹھی بھر کر لائیں تو زمین نے دونوں سے انکار کیا۔ یہ انکار حکم اللہی سے نہیں بلکہ حضرت جرئیل ومیکا ئیل علیم السلام سے انکار تھا۔ چنا نچا للہ تعالی نے حضرت عزائیل علیہ السلام کو ایک مٹھی خاک لانے کیلئے بھیجا۔ وہ آئے اور شھی بھر کرخاک لے گئے۔ حضرت عزرائیل کی آمد سے پہلے بلیس نے زمین کو اپنے دونوں قدموں سے روند ڈالا تھا۔ اس دوران پچھز مین اس کے دونوں قدموں عزرائیل کی آمد سے پہلے بلیس نے زمین کو اپنے دونوں قدموں سے روند ڈالا تھا۔ اس دوران پھر نمین کا پچھ حصہ اس کے قدموں تلے روندا گیا۔ ۔۔ جس زمین کو ابلیس کے قدموں نے مس کیا تھا، اس مئی سے تمام مخلوق کے نفوس تخلیق پائے۔ یہ سب نفوس شرارتوں کا مرکز بن گئے ، ۔۔ اور ابلیس کے قدموں سے روند ہے جانے سے مخلوق کے نفوس تھا۔ اس مٹی سے انہیاء اور اولیاء کے نفوس مخلوق رہنے والی زمین سے ہی حضرت عزرائیل علیہ السلام خاک کی مٹھی بھرکر لے گئے تھے۔ اسی مٹی سے انہیاء اور اولیاء کے نفوس

تخلیق پائے۔ گویا یہی مٹی انبیاء اور اولیاء کی اصل ہے، — رسول اکرم مَثَّا ﷺ کا ذرہ وجود اللہ تعالیٰ کا مرکز نگاہ تھا اور عزرائیل علیہ السلام کی پہنچ سے باہر تھا اور ابلیس کے چھونے سے محفوظ رہا تھا، اس لئے وہ جہل کی آلودگی سے پاک وصاف رہا بلکہ یہ کہ جہل کو وہاں سے مکمل طور سے نکال دیا گیا تھا، اور وہ ذرہ وجود علم اللہی سے مالا مال ہو گیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اسے اس علم وہدایت کے ساتھ دنیا میں بھیجا تھا۔ یہی علم وہدایت آپ مَثَّا ہُی کے قلب اطہر سے دوسرے پاک قلوب کو متقل ہوئے اور آپ کے نفس مبارک سے دوسروں کے نفوس کو متقل ہوئے۔

# علم وہدایت کا دارومدار طینت کی طہارت پر ہے:

علم وہدایت کا دارومدارفطرت اورطینت کی طہارت و پاکیزگی پر ہے۔ جوشخص جس قدر پاک طینت و پاکیز ہفطرت ہوگا، وہ است قدرعلم وہدایت بھول کرنے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہوگا۔ صوفیاءکرام کے قلوب چونکہ زیادہ پاک ہیں،اس لئے انہیں علم وہدایت کا کثیر حصہ ملا۔ان کے باطن علم وہدایت کے جھیل اور تالاب بن گئے۔انہوں نے خودعلم سیکھا اور دوسروں کوبھی سکھا دیا۔ جسطر ح تالا بول اور جھیلوں سے آب رسانی اور آبیا ہی وکھیتی باڑی کی جاتی ہے،اسی طرح ان میں بھی تقویٰ کی بنیاد کی مضبوطی کی بنا پر ظاہری اور باطنی دونوں طرح کے علوم کے فوائد جمع ہو گئے۔

جب ان کے نفوں پاکیزہ ہو گئے تو تقوئی کے میقل سے ان کے دلول کے آئینے چبک اٹھے۔ ان میں قبول انعکاس کی جرپور صلاحیت آگئی۔ ان میں سب چیزوں کا عکس اصل صورت اور ماہئیت میں نظر آنے لگا۔ دنیا کی ماہیت چونکہ فہنچ تھی ، اس لئے اس کی متام تر قباحتیں اور برائیاں اس آئینہ قلب پر ظاہر ہو گئیں۔ انہوں نے اس کی قباحتیں دیکھ کراسے ترک کر دیا۔ اس کے برعکس جب آخرت کا حسن و جمال ان کے آئینہ قلوب پر آشکار اہوا تو وہ اس کے طلبگار بن گئے۔ جب دنیا سے انہوں نے برعبتی ظاہر کی تو ترک دنیا کے باعث انکے قلوب پر مختلف انواع واقسام کے علوم منکشف ہونے گئے۔ ظاہری علم کے ساتھ ساتھ انہیں دینی اور دوجانی بصیرت (علم وراثت) بھی عطا ہوا۔

#### مقربین سے مراد صوفیاء کرام ہیں:

اس بات کا خیال رہے کہ اس کتاب میں صوفیاء کرام کے جوعمدہ حالات بیان کئے جائیں گئ وہ مقرّبین کے احوال ہوں گئ ، —صوفی سے مرادمقرّب ہے۔ قرآن کریم میں چونکہ صوفی کا نام کہیں فدکور نہیں ہے بلکہ اسے مقرّب کے نام سے پکارا گیا ہے۔ جس پراس سے متعلقہ موقع ومقام پر گفتگو کی جائے گی۔ — واضح رہے کہ اسلامی مما لک کے مشرقی ومغربی حصوں میں صوفی کا نام مقرّبین کیلئے استعال نہیں ہوتا۔ بلکہ ان علاقوں میں لفظ صوفی کا اطلاق اہل صوف پر ہوتا ہے۔ (لیمنی جن لوگوں نے رسی طور پر صوف کا نام مقرّبین کیلئے استعال نہیں ہوتا۔ بلکہ ان علاقوں میں لفظ صوفی کا اطلاق اہل موف پر ہوتا ہے۔ (لیمنی جن لوگوں نے رسی طور پر صوف کا لباس پہن لیا اور وہ صوفی کہلانے گئے۔) بہت سے مقرّبین (اولیاء اللہ) بلا دِعرب، ترکستان اور ماور االنہ میں اس وقت موجود ہیں جو صوف کا لباس نہیں بہتے۔

الفاظ کے استعال میں چونکہ کوئی روک ٹوک نہیں ہے۔ اس لئے لوگ جس طرح جا ہتے ہیں استعال کرتے ہیں۔ (یہی معاملہ لفظ صوفی کے ساتھ ہے )۔ بہر حال الفاظ کے استعال ہے کوئی خاص فرق نہیں پڑتا۔صوفیاء ہے ہماری مرادمقر بین (الہی ) ہیں۔لہذا جن صوفیاءومشائخ کرام کے اسائے گرامی''طبقاتِ صوفیاء''اوردیگر کتابوں میں نظر آتے ہیں وہ سب کے سب مقرّبین (الہی) کی راہ اورمسلک پر تھے۔ان کے علوم انہی مقرّبین الہی کے احوال سے متعلق تھے۔ چنانچہ ابراروں سمیت جوکوئی بھی مقرّبین کے بلند مقام کوجانتا ہو'اسے بیگمان نہیں کرنا جا ہئے کہ وہ بھی مقرّب یا صوفی بن گیا۔

اللہ کے نیک بندوں میں سے جو کوئی مقرّ بینِ اللی کے مقام تک پہنچنا چاہے وہ اس وقت تک متصوّف کہلائے گا جب تک وہ صاحبِ حال نہیں ہوتا (بعنی ان جسیابن جائے)۔ جب اس کے صاحبِ حال ہونے کی تصدیق ہوجائے گی ، وہ صوفی ہوجائے گا۔ وہ صوفی کہلائے گا۔ مطلب میہ ہے کہ صوفی بننے کیلئے مقرّ بین کی طرح صاحب حال بھی بن جائے۔ (تب وہ صوفی کہلانے کا حقد ارہوگا۔)

ان دوطرح کے افراد کے علاوہ جوکوئی صوفیاء کے لباس میں ہو، — یا اپنے نسب کی وجہ سے صوفی کہلاتا ہو، یعنی کسی صاحب نسبت سے نسبی تعلق ہونے کی وجہ سے صوفی کہلاتا ہوتو حقیقت میں وہ صوفی نہیں بلکہ مشتبہ ہے۔ بہر حال بیضرور ہے کہایک ذی علم کے اوپرایک دوسرااہلِ علم ضرور ہوتا ہے۔

-

# باب نمبرا:

# محسنِ ساعت اورصوفياءكرام

حسنِ ساعت كامفهوم:

ہمارے شیخ ابوالنجیب سہروردی میشند نے اپنے مشائخ کرام اور دیگرراویوں کے حوالے سے حضرت زید بن ثابت را گائڈ کی زبانی بیصدیث سنائی کدرسول اکرم منافیز کم نے ارشادفر مایا:

''الله تعالیٰ اس مخض کوشاد آبادر کے جس نے مجھے سے کوئی حدیث سی اوراسے خوب یا در کھا، یہاں تک کہاسے دوسروں تک پہنچایا''۔

بہت سے اہلِ فقدا سے ہیں کہ انہوں نے مجھداری سے کام لیا کہ وہ اپنے سے زیادہ مجھدار فقیہہ کے مرتبہ پلنج گئے ، سے اور بعض اہلِ فقدوہ ہیں کہ جنہوں نے علم تو حاصل کر لیالیکن وہ مجھدار فقیہہ نہ بن پائے ۔بہر حال ہر بھلائی کی بنیاد حسنِ ساعت پر ہے یعنی'' خوب اچھی طرح سننا'' — ارشاد باری ہے:

> وَ لَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيهِمُ خَيْرًا لَّاسَمَعَهُمْ ط٥(ب٩، ركوع٤١٣:١) "اوراگراللهان ميس بهلائي يا تا تولازي أنبيس سنواتا"\_

- بعض صوفیاء کرام کہتے ہیں کہ کوئی بات سنے میں بھلائی کی علامت ہے کہ بندہ اسے پورے اوصاف کے ساتھ سنے اور حق
   سے حق بات سنے۔
- بعض صوفیاء کرام کا کہنا ہے کہا گراللہ انہیں سننے کا اہل اور جو ہر قابل پا تا (جیسا کہاو پر آیت کریمہ میں مذکور ہوا) تو سننے
   کیلئے ان کے کان کھول دیتا۔

چنانچہ جس بندے پروسو سے غالب آ گئے اور اسے اپنی دسترس میں لےلیا تو اس کے باطن پرنفس کے تھم غالب آ جاتے ہیں اور وہ حسنِ ساعت سے محروم ہو جاتا ہے، — لبندا صوفیائے کرام اور مقرّبین بارگاہِ الٰہی کو یہ پتہ چل گیا کہ اللہ کا کلام اور اس کی ارسال کردہ کتب اس کے بندوں کیلئے ہیں اور اس کے مخاطبات اُنہی کے لئے خاص ہیں، تو اس وقت ان پریہ حقیقت کھلی کہ کلام الٰہی کی ہر آیت علم کا ایک وسیع سمندر ہے۔ اس میں اسرار ورموز ہیں، ظاہری و باطنی علوم ہیں، جلی اور خفی علوم ہیں، — اور اس کا کلام خواہ ایک آیت ہی کیوں نہ ہو، جنت کا ایک دروازہ ہے۔ اس لئے کہ وہ آیت اس کی اس طرف رہنمائی کرتی ہے یا عمل کیلئے اس کی طرف بلاتی ہے۔ (کیونکہ وہ اللہ کے حکم کو جان لیتا ہے اور اس پڑمل کر کے اس کا اجر یا تا ہے)۔

خسنِ ساعت کی اہمیت:

وہ اس بات کا بھی علم رکھتے ہیں کہ رسول اکرم مَنْ النَّیْمِ کا کلام بھی خدا ہی کا کلام ہے۔ کیونکہ آپ خواہشاتِ نفسانی کی بنا پر کلام نہیں فرماتے تھے۔ بلکہ آپ مَنْ النَّیْمِ کی ہر بات اللّٰہ کی وحی ہوا کرتی تھی ، اس لئے انہیں بڑے غور سے اور دھیان سے سننے کی ضرورت ہے۔جیسا کہ ارشاد باری ہے:

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَواى ٥ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُّوْحلي ٥

''آپخواہشِ نفسانی ہے کلام نہیں فرماتے ،بس وہی کچھفرماتے ہیں جووجی کے ذریعہ آپ کو بھیجا گیاہے'۔

للمذاحسنِ ساعت کا تعین آپ مَنْ اَنْتَهُمْ کی ذات سے ہوا۔ جن صفات سے آپ کی ذات عالٰی متصف ہے، ان سب میں سب سے بردھ کرحسنِ ساعت کی قابلیت ہے، —صوفیاء کرام ومقرّبین بارگاہ اللی کے نزدیک غور سے سننا، عالم ملکوت کا در دازہ کھٹکھٹانا ہے، — اس سے خوف اللی اور رغبت کی برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ (یعنی بندے میں جس قدر حسنِ ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی اور رغبت کی برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ (یعنی بندے میں جس قدر حسنِ ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی اور رغبت کی برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ (یعنی بندے میں جس قدر حسنِ ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی اور رغبت کی برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ (یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی اور رغبت کی برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسنِ ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی اور رغبت کا برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی میں میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی قدر خوف اللی میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی میں برکتیں نازل ہوتی ہیں۔ ( یعنی بندے میں جس قدر حسن ساعت ہوگا، اسی میں برکتیں نازل ہوتی ہوئی ہوئی ہوئیں ہوئی ہوئی ہوئیں ہوئی ہوئیں ہوئیں ہوئی ہوئیں ہوئیں

'' وسوسہ وہ دھواں ہے جونفسِ امارہ کی آگ سے اٹھتا ہے، — اوروہ الیی عفونت اور گندگی ہے جو شیطان کے پھونک مارنے سے پیدا ہوتی ہے''۔

نفسانی لذتیں اور دنیاوی مزے جو ہوا و ہوں کی کپیٹ میں ہوں ، تباہی کا باعث ہیں ، — وہ ایسے ایندھن کی طرح ہیں جن سے آگ اور کھڑکتی ہے۔انسان تنگ دل ہوجا تا ہے۔للہذاانہوں نے دنیا کوچھوڑ دیا اور اس سے بے رغبت ہو گئے۔

نفسِ امارہ کی آگ کو کھڑ کانے والا ایندھن جب ختم ہو گیا ،اس کے شعلے ٹھنڈے پڑ گئے ، دھواں کم ہو گیا ،تو ان کے قلوب اور باطن علوم کے چشموں پر پہنچ گئے اور صاف و شفاف فہم کے ساتھ تیار ہو گئے ۔انہوں نے تو جہ کی ،اورخوب غور سے سنتے رہے۔ار شاد باری تعالیٰ ہے:

> اِنَّ فِی ذَلِكَ لَذِ كُولِی لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ اَلْقَی السَّمْعَ وَهُوَ شَهِیدٌ ٥ (سوره ٢٥:٥٠) "قیناس میں اس كیلئے نفیحت ہے جس كے پاس قلب ہو، یاوه كان لگا كرسنے، اور متوجہ ہؤ"۔

#### قلب سلیم کیاہے؟

قلبِ سلیم کے بارے میں مختلف اہل اللہ نے رائے اظہار فرمایا ہے:

" قرآن كريم كى نفيحت ال مخص كيلئے ہے جس كادل الله كى حضورى ميں ہو۔اوروہ ايك لمح كيلئے بھى اس سے غافل نہ

رہے ۔

# عوارف المعارف کی کارگراف المعارف کارگراف

حضرت کی بن معاذ الرازی مشتر فرماتے ہیں:

'' قلب دوشم کے ہیں:

🖈 ایک قلب وہ ہے جود نیا کے کاموں میں بہت مشغول ہو، یہاں تک کہ جب اطاعت الٰہی کیلئے کوئی کام آپڑے تو وہ بیہ نہ فیصلہ کریائے کہاسے کیا کرنا جائے ، کیونکہ اس کا قلب دنیا کے کاموں میں پھنس کے رہ گیا ہے۔

🤝 ۔ دوسری قشم قلب کی وہ ہے جوآ خرت کےاحوال میں مشغول ہے،اور جب بھی اسے دنیا کا کوئی کام آپڑے تواس قلب والے کو ی خبرنہ ہوکہ یہ کیا کرے،اس لئے کہاس کا قلب آخرت کی طرف رجحان رکھتا ہے۔

اس طرح سے قائم رہنے والے ہوش وحواس کی برکتیں اور دنیا کے فانی کاموں کی نحوشیں بیان کی گئی ہیں جوانسان کواطاعت ہے بے بس اور محروم کر دیتے ہیں۔

بعض حضرات نے قلب سلیم کے بارے میں ہیکہا ہے:

'' قلب سلیم سے مرادوہ قلب ہے جواغراضِ نفسانی اورامراضِ روحانی سے خالی ہو''۔

حسین بن منصور میتالندیم کا قول ہے کہ:

"جوصاحب ول ہےاس کے اندرصرف خدا کا جلوہ ساسکتا ہے"۔

پھرایک شعریڑھاجس کامفہوم اس طرح ہے ہے:

''میں تمہیں ان قلوب کے مردہ ہونے کی خبر سنا تا ہوں جن پر عرصہ دراز تک وحی کے ایسے بادل برسائے گئے جن میں حکمت کے سمندر کھرے تھے'۔

حضرت ابن عطاء مُتاللة سين فرمايا:

۔ سرب ان عطاء میتاللہ ہے سر مایا ۔ '' قلب سلیم سے مرادوہ قلب ہے کہ جب اس نے تعظیم کی نظر سے حق کودیکھا تو اس کیلئے سرایا گداز ہو گیا اور ماسویٰ التُدكوجِيورْ كرالتُدكا موكبا"\_

حضرت واسطى مناللة فرماتے ہیں کہ:

'' ندکوره بالا آیت میں ذکری کا جولفظ آیا ہے،اس سے سب لوگوں کونسیحت مراز ہیں بلکہ اس سے مخصوص افراد مراد ہیں، جو

لے — حضرت کیچیٰ بن معاذ الرازی اینے ونت کے مشہور بزرگ اور واعظ تھے۔ نہایت موثر انداز میں خطاب فر ماتے تھے۔'' واعظ'' کے لقب سے مرجع خلائق تھے۔ کئی کتب آپ کے قلم سے سین قرطاس پرا بھریں۔

ع بے سے حسین بن منصور الحلاج میشا اس کے شہر بیناء کے رہنے والے تھے تعلیم وتربیت واسط اور عراق میں ہوئی ۔حضرت جنید بغدادی ،ابوالحسین نوری رحمہم اللہ علیہم کی صحبت یائی۔انہوں نے'' انالحق'' کانعرہ لگایا۔بعض علماء کے فتو کی کے باعث و ۲۰ چیس انہیں قبل کردیا گیا۔ان کا کہنا تھا:

''الهي! دنيا کي مصبتيں مجھےعطا فر ما اوگوں کوا بي نعتيں عطا فر ما''۔

سے — ابن عطاء کا بورا نام ابوالعباس احمد بن نہل بن عطا الا دمی ہے۔مفاہیم قر آ ن سجھنے میں کامل بصیر تھے۔شخ ابراہیم المارستانی اورحضرت جنید بن محمد وغیر ہم کی صحبت میں رہے۔ بہت ی احادیث کے راوی ہیں۔ استھ یا استھیں وصال یا یا۔

ازل ہی سے قلب سلیم والے ہیں ، بیوہ لوگ ہیں جن کے بارے میں ارشاد باری ہے:

اَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَاَحْيَيْنَهُ o (پاره ۸: ركوع۲: ١)

'' کیابیوه مخض ہے جومردہ تھااوراسے ہم نے زندہ کیا''۔

حضرت واسطی میشدنے بیجھی فر مایا کہ مشاہرہ غافل کر دیتا ہے، جبکہ حجاب سے نہم وادراک حاصل ہوتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ جب کسی کے سامنے جلوہ گر ہوتا ہے تو وہ شے اس کے سامنے خشوع وخضوع اختیار کرتی ہے، --حضرت واسطی میشانیڈ کا بیار شادیجھ لوگوں کے حق میں صحیح ہے جومخصوص ہیں، مگر کچھلوگوں کیخلاف ہے آیت فیصلہ کرتی ہے، جوار بابٹمکین وہوش ہیں۔ار بابٹمکین کے یاس مشاہدہ اور فہم دونوں جمع رہتے ہیں فہم کامقام بات چیت کامقام ہے،اوروہ قلب کے سننے کامقام بھی ہے، — مشاہدہ کامقام ''' قلب کی آئکھیں'' ہیں۔جس طرح شمع (سننے) میں ایک حکمت اور فائدہ ہے،اسی طرح بھر (مشاہدہ) میں بھی ایک حکمت اور

🔾 — جوشخص حال کی بیہوثی (سُکر ) اور کیف میں ہوگا ،اس کی شمع ( سننے کی طاقت )اس کی (بھر ) بینائی میں غائب ہو جاتی

ے ۔ جو خص ہوش تمکین (صحو) میں ہوگا ،اس کی ساعت (سننے کی طاقت )اس کے بصر (بینائی) میں غائب نہیں ہوگی۔ کیونکہ وہ حال برقابویائے ہوئے ہے۔

صاحبِ حال ظروف وجودی کے ذریعے (جو کہ کلام سجھنے کے قابل ہوتا ہے ) فہم وادراک کرتا ہے۔وجہ یہ ہے کہ فہم وادراک، ساع والہام کی منزل ہے۔الہام وساع دونوں ظروف وجودی کے متاج ہیں۔ بیو جود خداداد ہوتا ہے، —اربابِ ہوش ونمکین کیلئے (جوہوش کے مقام میں ہو) دوسراو جودیعنی وجود وہبی پیدا ہوتا ہے۔وجود وہبی ،اس وجود سے الگ ہے جومشاہدہ کے نور کی جلوہ گری پراس شخص کیلئے لاشئے اورمعدوم ہوجا تا ہے جوفنا کی راہ ہے گز رکر قر ارگاہ فنا تک پہنچ گیا ہو۔

ابن شمعون مِثِينِهِ فرمايا:

'' پندونصیحت اس شخص کیلئے ہے جس کا قلب آ دابِ خدمت اور آ دابِ قلب کاعلم رکھتا ہو، — اس کی تین صورتیں ہیں:

- قلب جب عبادت کا مزہ چکھ لیتا ہے تو وہ شہوت (نفسانی خواہش) کی غلامی ہے آ زاد ہو جاتا ہے، اور جس نے شہوت چھوڑ دی اس نے ادب کا ایک تہائی حصہ حاصل کرلیا۔
- جھ حاصل کرنے کے بعدا گر کوئی اس چیز کا طالب ہو جواسے ادب سے حاصل نہیں ہوتی تو یوں مجھو کہ گویا اس نے ادب کا دونتہائی حصہ حاصل کر لیا۔
- اگر قلب اس چیز سے سیراب ہو جائے (اس کی تسلی ہو جائے) جس سے اس نے پورا کرتے وقت بخشش کا آغاز کیا تھا ،تو اس سیرانی سے اس نے ممل آ داب حاصل کر گئے۔

# SCELL OF TOTAL SECTION

امام محمد باقربن محمد بن على الله:

' (نفس کے خواہ شاِت میں مبتلا ہونے سے قلب کی موت واقع ہو جاتی ہے۔ چنانچہ جوشہوات کوجس قدرترک کرے، اس کے قلب کوزندگی کااسی قدر حصال جائے گا''۔

لہٰذااس مقام پریہ بات ملحوظ خاطر رہے کہ مع زندہ انسانوں کیلئے ہےمُر دوں کیلئے نہیں۔

جیسا کہارشاد باری ہے:<sub>ا</sub>

إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتِيْ (ب٠٢، ركوع١٠:١٥)

'' در حقیقت تم مرده انسانوں کو سننے کے قابل نہیں بنا سکتے''۔

#### ذكراللي يے غفلت:

حفرت مهل بن عبدالله التستري ومتالقي في ارشادفر مايا:

'' قلب ایک زم چیز ہے۔ اس پر برے خیالات اور وسوس کا اثر ہوسکتا ہے۔معمولی اثر بھی اس کیلئے بہت ہوتا ہے۔جیسا کہ ارشادباری ہے:

وَمَنُ يَعُشُ عَنُ ذِكْرِ الرَّحْمَٰنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَنَّا فَهُوَ لَهُ قَرِيْنٌ ٥ (ب ٢٥: ركوع ١:١٠)

''جوکوئی مہربان خداکے ذکر سے اندھااور غافل ہوتو ہم اس پر ایک شیطان مسلط کر دیتے ہیں جواسی کے ساتھ رہتا

قلب ایک نه تھکنے والا کارکن ہے۔نفس بھی ہمیشہ بیدارر ہتا ہے، وہ سوتا ہی نہیں۔ چنانچیانسان:

🔾 — يا توالله كى با توں كى طرف متوجه ہوگا،

یا پھر شیطان اور نفس کی طرف دھیان دےگا۔

چنانچیاں طرح ہرشے ساعت میں رکاوٹ بنے گی۔نفس کی حرکتوں سے اوراس کی جنبش سے شیطان کا راستہ کھلتا ہے جیسا کہ ارشادنبوی مَثَاثِیْتُم ہے:

'' اگر شیطان اولا دِ آ دم کے قلوب کے چاروں طرف نہ منڈ لاتے پھرتے تو انہیں آ سان میں فرشتوں کے مقامات (عالم ملکوت) ضرور دکھائی دیے''۔

\_ — حضرت مهل بن عبدالله التستر ی میشند نے اپنے مامو**ں محد** بن سوار ہے تربیت پائی۔ابومحمد کنیت تھی۔روحانیات میں آپ کے اقوال ضرب المثل ہیں۔ آپ کا وصال سر ٢٨ ج ين موا-آپ طبقه اول كے صوفيائے كرام ہے ہيں۔ ' تفسير تسترى' آپ ہى كى كاوش ہے۔ آپ يہلے مفسر ہيں جنہوں نے تفسير ميں صوفياء كا مسلك افتیار کیا۔لیکن اہلِ ظاہر کی موافقت بھی بالکلیہ ترک نہیں کی۔اس تفسیر میں الفاظ کے معنی لغت سے یا آ ٹاروا خبار سے نہیں بیان کئے گئے بلکہ معانی کوطریقت اور تصوف کرنگ میں پیش کیا گیا ہے۔

# صاحب دل کوسب کچھ حاصل ہے:

حسین بن منصور میشاند نے ارشادفر مایا:

"جوصاحب دل اورصاحب ساعت ہے،اسے:

- — اہلِ بصیرت کی بصارت، —عارفوں کی معرفت،
- اہلِ باطن علماء کا نور،
   آٹشتہ نیک لوگوں کے سید ھے رائے،
- — ازل اورابداوران دونوں کے درمیان جو پچھ ہے، وہ سب پچھ حاصل ہے''۔

لعنی کا کنات کاسب کچھاس کیلئے ہے جسے قلب حاصل ہؤیا وہ حسن ساعت برعمل پیرا ہو۔

# صحیح قلب وہ ہے جو .....:

حضرت ابن عطاء بمثاللة نے فر مایا:

''صحیح قلب وہ ہے جوتن کامشاہدہ کرتا ہواور کسی طرح بھی اس سے غائب نہ ہو۔وہ نہ صرف اس کے ساتھ سنتا ہے بلکہ اس سے سنتا ہے۔اس کے ساتھ حاضر ہوتا ہے،اس کی شہادت بھی دیتا ہے۔قلب جب چشم جلال سے حق کامشاہدہ کرتا ہے تو ڈرتااورلرز تا ہے۔اور جب نگہ جمال سے دیکھا ہے تواسے سکون اور قرار آجا تا ہے''۔

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں:

" جس کادل صاحب بصیرت ہوہ اسے صرف خدائی کیلئے وقف ہونے پر آ مادہ کرتا ہے۔ ایسافتص دنیا، خلقت اور خودا پنے نفس سے بھی کنارہ کش ہوجا تا ہے۔ خدا کے سواکسی اور کی طرف ماکل نہیں ہوتا، — ایک صوفی کا دل ساری دنیا سے الگ تھلگ رہتا ہے، — وہ سننے کے لائق با تیں سنتا اور اس کے جلووں کے نظارے کرتا ہے، — وہ سننے کے لائق با تیں سنتا ہے، وہ دیکھنے کے لائق چیزیں دیکھتا ہے، صرف اس لئے کہ وہ اپنے آپ کو اللہ ہی کیلئے وقف کر دے اور اس کی حضوری کا شرف حاصل کرے، — چونکہ سب اشیاء اللہ کے پاس ہیں اور وہ اس کی حضوری میں رہتا ہے، اس لئے وہ سب چیزیں اجمالی طور پر دیکھتا اور سنتا ہے۔ خواہ اس نے تفصیل کے ساتھ نہ آئیں دیکھا ہواور نہ سنا ہو ۔ تفصیلی مشاہدے اور ساعت کیلئے دیکھنے والی آئکھ (چیم شہود) کی وسعت چاہئے۔ کیونکہ ظروف وجودی کے تنگنا ہے کی وجہ سے تفصیلات نہیں معلوم ہو سکتیں ۔ لیکن اللہ کو تمام اِجمال اور تفصیل کا مست جاہے۔ اس سے نہ کوئی اِجمال اور تفصیل تجاب میں ہے۔

# لوگوں کے درمیان ساعتی فرق:

بعض اہلِ نظرنے انسانوں میں ساعت کے لحاظ سے مراتب کواس طرح سے مثالیں دے کرسمجھایا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ایک کسان اپنی مٹھی میں بیج بھرکر کا شتکاری کیلئے نکلا ،ان میں سے ،

○ — کچھیج رائے میں گر گئے ،جنہیں دیکھتے ہی دیکھتے پرندوں نے اُچک لیا۔

- کھونے ایسی پھر ملی زمین پر گرے،جس پر کچھ گیلی مٹی پڑی تھی۔اس نم دارمٹی کی بدولت چٹان پر کچھ دنوں کے بعد بھ پھوٹ پڑے۔ گر جب اس کی جڑیں پھر ملی زمین تک پہنچیں تو انہیں مزید آگے بڑھنے کیلئے کوئی راہ نہیں ملی ،اس لئے وہ سوکھ گئے۔
- — ان بیجوں میں سے پچھ حصہ ایک عمدہ قابلِ کاشت زمین پر گرا۔ جس پر پہلے سے پچھ کا نٹے اور گھاس بھی اُگے ہوئے سے ۔ یہاں وہ نیج اُگے اور ان کا پودا ہڑھا۔ تو کا نٹے اس سے الجھ پڑے۔ اور اسے خراب کردیا۔ اس مثال میں نیج والا ایک مرشد حکیم کی طرح ہے اور نیج حکمت وموعظت کی حیثیت رکھتے ہیں۔ چنا نچے:
- جوزیج رائے میں گرےان سے مراداں شخص کی ہے جو کلام کواس حال میں سنتا ہے کہاس کا اسے سننے کا کوئی ارادہ نہیں تھا۔
   جسے شیطان اس کے قلب سے اڑا لے جاتا ہے (یعنی اسے محوکر دیتا ہے۔)
- . جو پہے صاف اور ہموار پھریلی زمین پر گرےاس کی مثال اس مخص کی ہے جو حکمت کی باتیں سنتا ہے، انہیں اچھا سمجھتا ہے۔ چونکہ اس کے دل میں عمل کا ارادہ اور حوصلہ ہیں ،اس لئے یہ باتیں اس کے قلب سے دور ہوجاتی ہیں۔
- جون کانٹوں والی زمین پرگرےان ہے مرادابیا شخص ہے جو کلام کوسنتا ہے اوراس پرممل کرنے کا ارادہ بھی کرتا ہے مگر شہوانی خواہشیں اس کی راہ میں حائل ہو جاتی ہیں جواسے نیک ممل کرنے سے روک دیتی ہیں۔ وہ اپنے اراد ہے پرممل کرنے سے بازر ہتا ہے کیونکہ نفسانی خواہشیں اس پرغالب رہتی ہیں جیسا کہ مندرجہ بالا مثال میں بودا کانٹوں میں الجھ کے رہ جاتا ہے۔
- ۔۔۔ جو نیج بالکل پاکیزہ اور عمدہ زمین پر گرتے ہیں، انہوں نے نشو ونما پائی۔ ان سے مرادایسے سننے والی کی ہے جو مل کرنے کا عزم رکھتا ہے۔ بات کو بمجھ کراس پر مل کرتا ہے۔ اور اپنی نفسانی خواہشیں چھوڑ کر راو ہرایت پر چلتا ہے۔ ایسا شخص سیح معنوں میں صوفی ہے۔۔۔۔

نفسانی خواہشوں میں ایسی حلاوت اور لذت ہے کہ انسانی نفس اس کا ذا نقہ چکھ لے تو وہ ہرونت اسی طرف مائل رہتا ہے۔اور اسی کی لذتوں میں کھویا رہتا ہے، ۔۔نفسانی خواہشوں سے جولطف ولذت آتی ہے اس کی مثال کا نئے دار کی طرح ہے جو دل کے پودے کا گلا گھونٹ دیتے ہیں۔

# عشقِ حقيقي كي حياشني:

ایک صوفی کا دل عشق حقیقی کی حلاوت کا مزہ لیتا ہے۔ اس کی یہی پا کیزہ محبت دربارِ الہی سے وابسۃ کردیتی ہے۔ اس کی روحانی کشش اسے دربار الہی میں پہنچادیت ہے۔ اس کا قلب اورنفس دونوں اسی جذبہ عشق کی انتباع میں ہوتے ہیں۔ لہذا اس کے عشق حقیقی کی حلاوت نفسانی خواہشوں کی حلاوت اور مزے پر غالب آجاتی ہے، — نفسانی خواہش ایک ناپاک درخت کی طرح ہے جوزمین کی اوپروالی سطح سے جڑسے اُ کھڑگیا ہو۔ اب اسے برقر ارر ہنا دشوار ہوگیا۔ کیونکہ وہ نفسانی حدوں سے اوپر نہیں جاسکتا تھا۔ عشق ومحبت الہی کی حلاوت ایک ایسے پا کیزہ اور صاف سقرے درخت کی طرح ہے جس کی جڑیں زمین میں دور تک پھیل گئی

ہیں۔اوراس کی شاخیں آسان سے باتیں کررہی ہیں۔ کیونکہاس کی جڑیں روح تک اتری ہوئی ہیں۔اور شاخیں اللہ کی ذات تک پنچی ہوئی ہیں۔اوراس کےرگ وریشےنفس کی زمین میں بہت دور تک چلے گئے ہیں۔

ایباشخص جب قر آن کریم کی کوئی آیت یا حدیث نبوی کا کوئی جمله سنتا ہے تو دل و جان ہے اس کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔اس کی روح ،اس کا قلب اوراس کانفس اسے شراب کی طرح پی جاتا ہے۔اوراس پرسرایا نثار ہوکریہ کہتا ہے:

''میں تجھ سے نیم کی ایسی خوشبوسو گھتا ہوں جس سے میں نا آشنا ہوں۔ مجھے لگتا ہے کہ ایک شیریں دھن کی آستیوں سے اس کاتعلق ہے''۔

پھروہ کلمہاں میں رچ بس جاتا ہے۔اس کا ہر بال گوشِ ساعت اور ہر ذرّہ پشمِ بینا بن جاتا ہے۔وہ سرایا ساعت و بصارت (شنیدودید)بن کرعالم کل کانظارہ کرتا ہےاورزبانِ حال سے پہ کہتا ہے:

''میراساراوجود آنکھ بن جاتا ہے اور تجھے دیکھ دیکھ کرخوش ہوتا ہوں، — جب تیری یاد آتی ہے میں سرایا قلب بن جاتا ہوں' — جاتا ہوں'' — ارشاد باری ہے:

فَبَشِّرُ عِبَادِيَ اللَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتَّبِعُونَ اَحْسَنَهُ ﴿ اُولْلِئِكَ اللَّذِيْنَ هَداهُمُ اللَّهُ وَاُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَالْوَلَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَالْوَلَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَالْوَلَاءُ وَالْوَلَا الْاَلْبَابِ٥(باره ٢٣: ركوع١: ٩)

''آپ میرےان بندوں کو بشارت دے دیں جو بات کو سنتے ہیں اوراس کی اچھی طرح پیروی کرتے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہےاور یہی لوگ سمجھ رکھتے ہیں''۔

#### عقل وحكمت كے اجزاء:

تعق بزرگ فرماتے ہیں کے عقل وحکمت کے سوچھے ہیں۔ ۔ جن میں سے ننا نوے جھے رسول اکرم مگانیڈ کی کیئے ہیں، ۔ اورا کیک حصہ سب مسلمانوں کو عطا ہوا، ۔ مسلمانوں کو جوا کیک حصہ ملا، اس کے مزیدا کیس حصوں میں سے ایک حصہ میں سب مسلمان برابر ہیں اور وہ کلمہ طیب لاّ اِللّٰهُ اللّٰهُ مُحَمَّدٌ ذَّسُولُ اللّٰهِ ہے، ۔ باق بیس حصوں میں سب مسلمان برابر ہیں اور وہ کلمہ طیب لاّ اِللّٰهُ اللّٰهُ مُحَمَّدٌ ذَّسُولُ اللّٰهِ ہے، کو نظامی مقدار کے لحاظ ہے ایک دوسرے پرفضیلت رکھتے ہیں۔ مسلمان برابر ہیں بلکہ وہ اپنے ایمانی حقائق اور ایمان کی مقدار کے لحاظ ہے ایک دوسرے پرفضیلت رکھتے ہیں۔

#### رسول اكرم مَنَا لِيَمْ كَيْ فَضِيلِت كا ظهار:

بعض صوفیاء نے فرمایا کہ آیت مبارکہ فکیشر عبادی الّذین .....میں رسول اکرم مَثَاثِیْم کی فضیلت کا اظہار کیا گیا ہے۔ جو کچھ آپ کے کر آئے ہیں وہ احسن اور بہترین ہے۔ کیونکہ تخلیق کا کنات سے پہلے آپ کو صحبت تمکین (صحو) اور قرب استقر ارحاصل تھا۔ آپ کی ہر حالت میں انوار و تجلیّات کا ظہور ہوا۔ آپ سے بہت اچھی طرح خطاب کیا گیا۔ تمام مقامات پر آپ کو سبقت حاصل ہوئی۔ رسول الله مَنَا اللهُ مَنَا اللهِ مَنَا اللهُ مَنَا مِنَا اللهُ مَنَا اللهُ اللهُ مَنَا مَنَا اللهُ مِنْ مَنَا اللهُ مَنَا مُنْ مَنَا مُنَا مِنْ اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا مِنْ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا مُنْ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا اللهُ مَنَا مَنَا اللهُ مَنَا الله

''ہم وجود اور پیدائش میں سب سے آخر ہیں، گر بارگاہ قدی کے فضل وکرم کے خطاب اول میں سب سے آگے ہیں''۔ ہیں''۔

ارشاد بارى تعالى ہے:

يْنَاتُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا السُتَجِيْبُوُ اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ ٥ (باره ٥ ، سوره انفال: ١٠) "اے ایمان والو! الله اور رسول جب تهمیں بلائیں توانہیں لبیک کہو، اس چیز کیلئے جوتمہاری زندگی کا باعث ہے'۔

#### ابلِ الله كاطريقه:

حضرت جنید بغدادی مِناتَه عَر ماتے ہیں کہ (اہلِ اللّٰد کاطریقہ یہ ہے) کہ:

''انہوں نے ان تعلیمات کواپے دل میں بسالیا جن کی اللہ تعالی نے آئیس دعوت دی تھی۔ پھرانہوں نے بغیر کسی تاخیر کے دنیا کے مثعلوں سے منہ موڑلیا۔ تقوی واحتیاط کے ساتھ اپنونس سے علیحدگی اختیار کرلی۔ نفس کشی کی تکلیفوں کی تلخیوں کے گھونٹ پیلتے رہے اور معاملات میں اللہ سے سیچر ہے۔ جن کا موں کی طرف متوجہ وے ان میں حسنِ ادب کا خاص خیال رکھا۔ اس طرح مصببتیں ان پر آسان ہوگئیں۔ کیونکہ انہوں نے اپنے مقاصد کی قدرافزائی کی اور ابنی تو جہات کواپنے مالک و خالق کے سواکسی اور طرف مبذول نہیں کیا۔ اس لئے انہوں نے غیر فانی ہمیشہ زندہ رہنے والے اللہ کے ساتھ ہمیشہ کی زندگی یائی جو ہمیشہ رہے گا'۔

حضرت واسطى مِناللة نے فر مایا:

''ان پا کبازلوگوں کی زندگی قول وفعل دونوں اعتبارے گناہوں سے پاک وصاف ہے'۔

# استجابت كى توضيح وتشريح:

بعض صوفیاء کرام نے فرمایا کہ مذکورہ بالا آیت میں استجابت سے مرادیہ ہے کہ اللہ کی دعوت کواپنے باطنی اسرار سے قبول کرو، اور سول اکرم مَثَاثِیْمَ کی دعوت کو فلا ہری جسم سے قبول کرو، سے کیونکہ فس کی زندگی رسول اکرم مَثَاثِیْمَ کی اتباع سے ہے، اور قلب و جاں کی حیات غیبی انوار نے مشاہدہ پر منحصر ہے۔ ایسا تب ہی ہوسکتا ہے کہ بندہ اپنی کوتا ہی کود کھے کر اللہ سے خجالت و شرمندگی محسوس کرے۔

حضرت ابن عطا بياسينے اس آيت كي توضيح وتشريح ميں فرمايا:

"استجابت کی جارصورتیں ہیں:

🔾 — اجابت توحيد، 🔾 — اجابت تحقيق

O — اجابتِ تعلیم O — اجابتِ تقریب (قربت)

استجابت اور قبول کرنا ذوقِ ساعت کے مطابق ہے، — اور ذوقِ ساعت اس کے فہم وادراک کی حیثیت کے لحاظ سے ہے، —فہم وادراک، گفتگو کے درجات کو بہجان کرنے سے

معلوم ہوتے ہیں۔ کلام و گفتگو کے طریقے غیر محدود ہیں ،اس لئے فہم وادراک بھی محدود نہیں ہوسکتے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: قُل لَّوْ کَانَ الْبَحُرُ مِدَادًا لِّنگلِماتِ رَبِّی لَنَفِدَ الْبَحُرُ قَبْلَ اَنْ تَنْفَذَ کَلِماتُ رَبِّی وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ٥ (سوره کهف: ۱۰)

''(اے پیغیر!) آپ فرماد بیجئے کہ اگرمیرے رب کی باتیں لکھنے کیلئے ساراسمندرروشنائی بن جائے تورب کی باتیں ختم ہونے سے پہلے ہی روشنائی کے بیسمندرخشک ہوجائیں''۔

یعن قرآن کریم کے ہرکلمہ کی وضاحت کیلئے اللہ تعالیٰ کے پاس ایسی باتیں ہیں جن کے ختم ہونے سے پہلے روشنائی کے سمندر سو کھ جائیں۔اگراس کی ذات تو حید کے اعتبار سے دیکھا جائے تو سب باتیں ایک کلمہ بھی جائیں گی، ۔۔لیکن اگراس کے ازلی علم کی وسعت کو دیکھیں تو اس کا ایک کلمہ بہت سے کلمات (باتوں) کا مجموعہ ہوگا۔

#### مرآیت کاایک ظاہرہ،ایک باطن ہے:

حضرت حسن بھری مُشاہد سے شیخ ابوالبخیب سہرور دی مُشاہد نے ایک حدیث روایت کی ہے کہ رسول اکرم مَثَاثَیْرُ نے ارشاد مایا:

''قرآن کریم کی ہرآیت کا ایک ظاہر ہے، ایک باطن ہے، — اور ہرحرف کی ایک حداور ہرحد کا ایک مطلع ہوتا ہے''۔ شخ ابونجیب سہرور دی میشانشنے استفسار کیا:

''اے ابوسعید!مطلع ہے کیا مراد ہے''۔ — انہوں نے جواب دیا:

‹‹مطلعوہ چیز ہےجس کی بنیاد پرکوئی جماعت عمل پیراہوتی ہے' ہے

ابوعبید عِشد عِنْ الله عن بعری (عِشد ) نے بیتوجیه حضرت عبدالله بن مسعود رات فول سے حاصل کی ہے۔ کیونکہ مجھے اپنے مشائخ سے بالا سنادیدروایت ملی ہے۔ انہوں نے فرمایا:

'' کوئی حرف یا کوئی آیت الیی نہیں جس پر کسی قوم نے عمل نہ کیا ہو، — یا آئندہ کوئی اور جماعت اس پڑمل پیرا نہ ہو، — لہذا مطلع ایک ایسا مینارہ ہے جس پراپنے اپنے علم کی معرفت کی بدولت چڑھا جاسکتا ہے، —مطلع دراصل وہ فہم وادراک ہے جسے اللہ تعالی ہراس دل پر کھول دیتا ہے جسے اپنا نور عطا کرنا چاہے''۔

#### قرآن کے ظاہر وباطن میں اختلاف:

### 

- بعض نے یہ کہا کہ ظاہر سے مرادقر آن کریم کا نازل ہونے والامتن ہے جس پرایمان لا ناواجب ہے،اور باطن سے مراداس
   کی تعلیمات واحکامات برعمل پیراہونا ہے۔
- کھالوگوں کا خیال ہے کہ ظاہر سے مراد قر آن کریم کی اس طرح تلاوت کرنا ہے جس طرح وہ نازل ہوا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

وَرَتِّلِ الْقُوْانَ تَوْتِيلًا ٥ (١٩٥١، ١٩٥٥، مرل) " "اورقر آن كوسين اندازے برطو"

اوراس کے باطن سے مراداس میں غور وفکر ہے۔جبیبا کہ ارشاد باری ہے:

كِتَبُ اَنْزَلْنَهُ اِلَيْكَ مُبِلُوكٌ لِيَكَبَّرُوْا الينيهِ وَلِيَتَذَكَّرَ اُولُوا الْآلْبَابِ٥

'' یہ برکت والی وہ کتاب ہے جسے ہم نے آپ کی طرف نازل کیا۔ تا کہاس کی آیتوں میں غوروفکر کریں اور سمجھ رکھنے والے نصیحت حاصل کریں''۔

#### تفسیراورتاویل میں بردافرق ہے:

یہ جو کہا گیا کہ''ہرحرف کیلئے ایک حدہے' — اس کی توضیح وتشریح میں یہ ہے کہ اس سے تلاوت کرتے ہوئے حرف کی حد مراد ہے۔جس میں امام جوقر آن پڑھنے والا ہے اسے قرآن (کی متعینہ حد) سے تجاوز نہیں کرنا چاہئے ،اوراس کی تفسیر میں فقط نی ہوئی اورمنقول روایتیں بیان کی جائیں۔اس حوالے سے تفسیر اور تاویل میں بڑا فرق ہے:

- تفییر سے مرادوہ علم ہے جس سے آیات کا شان نزول ،اس کے قصہ یااصل واقعہ اوران اسباب کی وضاحت کرنا ہے جن کی بنا پران کا نزول ہوا، — اس تسم کی تفییر کا عام لوگوں کواعراض کے طور پر بیان کرنا بختی ہے منع ہے۔لیکن وہ ساعت اور منقول روایتوں کی مدد کے بغیر بیان نہیں کر سکتے۔
- تاویل سے مراد ہے کہ کسی آیت کے معنی کی الیمی توجیہہ کی جائے جو کتاب وسُنّت کے موافق ہو، تاویل، اس کے بیان کرنے والے کے ان حالات کے اختلاف کے ساتھ ساتھ بدلتی رہتی ہے جنہیں گزشتہ سطور میں بیان کیا گیا ہے۔ بینی:
  - - O -- قربِ اللي كِمراتب وغيره

#### كامل فقيهه مونے كيلئے لازم ہے كه:

حضرت ابودرداء رُلِالتُمُزُ فر ماتے ہیں کہ کو کی شخص اس وقت تک کامل فقیہہ نہیں بن سکتا جب تک اسے قر آن کریم کے مختلف معانی پرعبور حاصل نہ ہو، —

حضرت عبدالله بن مسعود رفات کاید کهنا بھی بڑا عجیب سالگتا ہے کہ کوئی آیت الی نہیں کہ اس کیلئے ممل کرنے والی آئندہ ایک قوم موجود نہ ہو، — ان کاید کہنا ہر ہمت والے طالب علم کواس بات پر ترغیب وتحریک دیتا ہے کہ وہ کلام کے مقامات کوواضح کرے

اوراس کے دقیق معانی اور چھیے اسرار در موز کوتہد دل سے سمجھے۔

#### بات كو مجھنااور سجھ كرعمل كرنا:

اینے زُمدِ دِتَقُویٰ اور ماسویٰ اللّٰہ ہے بِتَعَلَقی اور کنارہ کشی کے باعث صوفی ہرآیت ہے شناسا ہوتا ہے،

- ہیں،
- ہر بارغور وفکر بہم وادراک پرایک نے عمل کا آغاز ہوتا ہے کیونکہ وہ بھھنے کے بعد عمل بھی کرتے ہیں۔

ان کامل ان کے نہم وادراک کوئی زندگی عطا کرتا ہے۔ان کی نظر کودقت اور نہم کی پاکیزگی حاصل ہوتی ہے۔اس سے یہ بات سامنے آئی کہ نہم سے علم ہے، اور علم سے عمل، — علم وعمل ایک ساتھ نہیں، باری باری سے آتے ہیں۔ یہ مل قلوب کا عمل ہے جو قالب کے عمل سے بالکل مختلف ہوتا ہے، — قلوب کے اعمال اپنی لطافت اور صدافت کی وجہ سے علم کے ہم شکل وہم صورت ہوتے ہیں۔ ہوتے ہیں۔ سبنیس اور ہر وابستگی ،سئت وضم بر، روحانی تعلقات قلبی واردا تیں اور تمام پوشیدہ اسراران اعمال کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ جب وہ ان میں سے کسی پڑمل کرتے ہیں تو ان کے علم میں نئی نئی معلومات کا اضافہ ہوتا ہے۔اس طرح آیات کریمہ کے نہم وادراک کی نئی فضا سے مطلع ہوتے ہیں۔

#### انوار وتجليّات وبركاتِ الهي كاظهور:

میرے دل میں یہ بات کھنگتی ہے کہ اس فضا اور مطلع سے مراد صرف یہی نہیں کہ نہم وادراک کی صفائی کی بنا پر کسی بھی آیت کے دقتی معنی اور اس کے سربستہ راز معلوم ہو جائیں، — بلکہ مطلع سے یہ مراد ہے کہ صفائے نہم کی بدولت ہر آیت پر اللہ کا شہوداور انوار و تجلیّات حاصل ہوں۔ اس لئے کہ دیگر اوصاف کی طرح صاحب نہم میں یہ وصف بھی امانت کے طور پر رکھا گیا ہے۔ اور اس لئے آیات مبارکہ کی تلاوت اور ساعت سے بئی نئی تجلیّا تِ الٰہی کا ظہور ہوتا ہے۔ وہ اس کیلئے ایسے آئینے بن جاتے ہیں جو باری تعالیٰ کی عظمت وجلال کو ظاہر کرتے ہیں۔

حضرت امام جعفرصا دق والتنويظ كاارشاد ب:

''الله تعالیٰ اینے کلام میں اپنی تجلیّات کوظا ہر کرتا ہے مگر لوگ انہیں و کیونہیں پاتے''۔

چنانچیاس ارشاد کےمطابق ہرآیت''مطلع انواروتجلتاتِ الٰہی''ہے، ۔۔''حد''سے مراد حدِ کلام ہے، ۔۔ اور''مطلع''سے مراد حدِ کلام سے ترقی کر کے شہو دِ الٰہی تک پہنچنا ہے۔

حضرت امام جعفرصا دق رہائیں ہے ہے منقول ہے کہ وہ ایک بارنماز میں غش کھا کر گر پڑے۔ جب ان سے اس بارے میں یو چھا گیا تو آپ نے فر مایا:

\_ حفرت امام جعفرصادق مٹالٹنڈ ۸۳۔ ۸۰ وکومدیند منورہ میں پیدا ہوئے۔حضرت امام باقر مٹالٹنڈ کے بڑے صاحبز ادے ہیں۔ ۱۳۸ھ میں آپ کا وصال ہوا۔ حضرات اثناء عشریہ کے چھنے امام ہیں۔ کمال صدق گفتاری کی وجہ ہے آپ کوصادق کہاجا تا ہے۔ نہایت نیک سیرت تھے۔معاصر مشائخ عظام میں اعلیٰ مقام رکھتے تھے۔ آپ کے محامد وفضائل حدتح ریسے باہر ہیں۔

# 

''میں تلاوت کے دوران ایک آیت کو بار بار دہرا تار ہاجتیٰ کہ میں نے اسے خوداس کے متکلم سے سنا''۔

لہذا جب صوفی پر ناصیہ تو حید کا نور جیکنے لگتا ہے اور وہ اللہ کی وعد و وعید کوغور سے سننے لگتا ہے۔ اس کا قلب ماسوا اللہ سے جان چھڑا کر اللہ کے حضور میں حاضر ہوجا تا ہے۔ اس کمھے اس کی ، یاکسی دوسر ہے کی زبان تلاوت کرنے میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کے اس مبارک درخت کی طرح ہوجاتی ہے جہاں سے اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے مخاطب ہوکر یہ کہا تھا:

اِتِّي أَنَا اللَّهُ - " نَ بِشُكُ مِينِ اللَّهُ ولَ " اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

لہٰذا جب وہ اللّٰہ کی با تیں سنتا ہے اور اسے اپنی با تیں سنا تا ہے تو اس صورت میں اس کی ساعت اس کی بصارت، اور اس کی بصارت، اور اس کی بصارت، اور اس کی ساعت ہوجاتی ہے، — اس کے علم میں اور عمل میں کوئی فرق نہیں رہتا۔ اس طرح اس کا آخر اوّل اور اول آخر ہوجا تا ہے۔

#### آلَسْتُ بِرَبِّكُمْ كَ*غُرْضُ وغايت*:

الله تعالى في عالم ارواح مين ) ذريات سے بيارشا دفر مايا:

آنستُ برَبُّكُم " "كيا مِن تهارارب بين مول" ـ

اس وقت ذَریات نے اللہ کی بیآ واز نہایت صاف شی ہی۔ اس کے بعد بیذریات مسلسل اصلاب وارحام میں منتقل ہوتی رہی۔جبیبا کدارشاد باری ہے:

> الَّذِي يَرِ'كَ حِيْنَ تَقُوُمُ ٥ وَتَقَلَّبُكَ فِي السَّجِدِيْنَ ٥ (باره ١٩٥ ، ركوع ١٤٥٥) ''وهمهين ديكها ہے حالتِ قيام مِن اور تمهين بدلتار ہتا ہے بجدہ كرنے والوں مِن''۔

اس آیت مبارکہ میں تَقَدُّبَ (تبدیل ہونا) سے مرادیہ ہے کہ آپ کے آباؤ اجداد یعنی انبیاء کرام علیہم السلام ساجدین تھے۔ آپ کا ذرہُ مبارک ان کے اصلاب میں منتقل ہوتار ہتا تھا۔ چنانچہ بیذریّا ت ہمیشہ اس طرح منتقل ہوتی رہیں۔ یہاں تک کہوہ عالم اجسام میں نمودار ہوگئیں۔ وہ خاص حکمت کی بنا پرقدرت اور عالم شہادت (ظاہری دنیا) سے پوشیدہ رہے۔ مختلف اور کثیر اطوار میں بدلتے رہنے سے ان برتاریکیاں چھا گئیں۔

الله تعالی جب کسی بندے کو حسن ساعت عطا کرنا چاہے اور اسے صوفی صافی بنانے کا ارادہ کر ہے تو وہ اسے تصفیہ اور تزکیہ نس کے مرتبہ پرتر قی دیتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ عالم حکمت کے تنگ دائر ہے سے نکل کرقد رت کی وسیع فضا میں پہنچ جا تا ہے۔ اس کی آ ر پار ہونے کی قوت رکھنے والی چشم باطن سے حکمت کے پردے ہٹا دیئے جاتے ہیں۔ اس وقت وہ آلسنٹ بر ہیں گئے ہوں آ واز کو کشفی طور پرعلانیہ سنتا ہے اور دیکھتا ہے۔ اس کی تو حید و معرفت سرایا بنیان اور مجسم جمت و بر ہان بن جاتی ہے۔ تقلیب کے دوران چھانے والی مسافتوں کی تاریکیاں چھٹے گئی ہیں اور بندرت کے انوار درخشاں میں بدلے گئی ہیں۔

مسی اہلِ باطن نے فر مایا:

" مجھ یادہ کہ آنسٹ بر آگھ کا خطاب اس حال کی طرف اشارہ ہے"۔

سن سی صوفی میں جب اس قتم کے اوصاف پیدا ہو جا کیں تو اس کے اوقات ابدی وغیر فانی ہو جاتے ہیں۔اس پر ہروقت تعجلتات اللہی کا ظہور وشہود ہوتا رہتا ہے۔ وہ مسلسل کلام اللہی کی نئی نئی با تیں سنتا ہے۔ پھروہ اللّٰہ اور اس کے رسول مَنْ اَثْنِیْمَ کے کلام کو انجھی طرح سنتا ہے۔ جس طرح کہ اس کے سننے کاحق ہے۔

حضرت سفیان بن عینیه مواهد مراتے ہیں:

''علم کی ابتداساعت سے ہوتی ہے۔اس کے بعداس کافہم وادراک ہے۔ پھراسے یا درکھنا ہے،اس کے بعداسے یا د رکھنا ہے۔آخر کاراس پڑمل کرنااوراس کی نشر واشاعت کرنا ہے''۔

#### ساعت كاسليقهاورآ داب

بعض بزرگ فرماتے ہیں کہ توجہ کے ساتھ اچھی طرح سننے کا سلیقہ بھی سیکھنا چاہئے جیسے کہتم اچھے طریقے سے بات کرنا سیکتے ہو، — اور یہ کہ حسنِ ساعت میں یہ بھی کہ متکلم کوموقع دیا جائے تا کہ وہ اپنی بات کو پورا کر سکے۔اورا پنا چہرہ اورنگا ہیں سننے والے ک طرف رکھے، اِدھراُدھرندد کیھے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب اعظم مَثَافِیْجُ سے بیارشادفر مایا:

وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُتُقْضَى إِلَيْكَ وَحُينُهُ (إر ١٦١ مركوع ١:١٥)

'' وحی ختم ہونے سے پہلے قر آن پڑھنے میں عجلت نہ کرؤ''۔

· · · · الاتُحَرِّ كُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ( بار، ۲۹، سور، تيامت: ١٦)

'' قرآن کو جلت سے بڑھنے میں زبان کو حرکت نہ دو''۔

حسن ساعت کیلئے اللہ تعالی نے اپ رسول مُنَافِیْم کو یہ تعلیم دی۔ ان آبنوں کی تشریح یہ جب تک رسول اکرم مُنَافِیْم قرآن پاک کی آبنوں کے معنی پرخوداچھی طرح غوروفکر نہ کرلیں ، تب تک انہیں صحابہ کرام کونہ کھوا کیں۔ اور یہ کہ سب سے پہلے ان کے عجائب وغرائب کو آپ سمجھ لیں۔ ، ۔۔ کہا یہ جاتا ہے کہ جبرئیل علیہ السلام جب وحی لے کر حاضر ہوتے تو وحی کے نزول کے بعد آپ مُؤافِیْم فورا صحابہ کرام کے سامنے قر اُت فر مادیتے محن اس احتیاط سے کہ کہیں سہونہ جائے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے آپ کواس سے منع فر مادیا اور یہ ہدایت فر مائی کہ جبرئیل علیہ السلام جب تک آپ وکمل طور پر وحی نہ پہنچا دیں ، تب تک آپ اسے پڑھنے میں عبلت نہ کرس۔

# آ داب ساعت میں مطالعہ بھی شامل ہے:

کھی آثار واخبار رسول اللہ منگائی اور علوم وفنون کے مطالعہ کو بھی ساعت کے مطالب میں شامل سمجھا جاتا ہے۔ دوسر کے مطالعہ بھی ساعت ہے۔ کیونکہ ان علوم واحادیث، اہلِ لفظوں میں آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ اخبار رسول اللہ منگائی اور دوسر کے علوم کا مطالعہ بھی ساعت ہے۔ کیونکہ ان علوم واحادیث، اہلِ صلاح کی تاریخ، احکامات و حکایات اولیاء، کے مطالعہ کرنے کی ضرورت اس لئے پیش آتی ہے کہ ان کی بدولت آخرت کے عذاب سے نجات حاصل کی جائے۔ ایسی صورت میں مطالعہ کرتے وقت بھی حسنِ ساعت کے آداب پیش نظر رہنے چاہئیں۔ اس طرح سے مطالعہ بھی ساعت کے لائق بنتا ہے، اور جس طرح زہدوتقوی کے ذریعے قلب حسنِ ساعت کے لائق بنتا ہے، اور جس طرح زہدوتقوی کے ذریعے قلب حسنِ ساعت کے لائق بنتا ہے، اور

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری

اس وقت جو کچھ سنتا ہے،اسے س کربہترین چیزاخذ کرسکتا ہے۔اس طرح مطالعہ کرنے والابھی انہی آ داب اورشرا کط کوملحوظ ر کھ کر بہترین نتائج ومنافع حاصل کرتا ہے۔

چنانچ مطالعہ کے بھی کچھ آ داب ہیں۔ جن میں یہ ہے کہ جب کوئی شخص حدیث نبوی اور دیگر علوم دینی میں سے کسی کے مطالعہ کرنا چاہت و سے یہ بھی اچاہئے مطالعہ کتب بھی نفسانی خواہش کی وجہ سے یا ذکر الہی تلاوت اور عملِ صالح سے بے صبری کے باعث بھی کیا جاتا ہے، — اور مطالعہ سے بھی دل کو اسی طرح بہلایا جاتا ہے جس طرح لوگوں سے میل ملاقات اور بات چیت کرنے سے راحت محسوس ہوتی ہے۔ ایسی صورت میں ایک سمجھد ارشخص کو چاہئے کہ اپنے دل کو شؤلے اور مطالعہ کی جہاں تک اجازت ہے اس حد تک مطالعہ کر ہے۔ لطف اندوزی کیلئے اس میں اپنا ساراوقت نہ لگا دے کہ حدا فراط تک پہنچ جائے۔

جب بھی کسی کتاب یاعلمی مسئلہ کا مطالعہ کرنے کا ارادہ ہوتو مطالعہ میں عجلت نہ کرے بلکہ پہلے اللہ تعالیٰ سے رجوع کرے، اور اس کی رحمت کا طلبگار ہو۔ کیونکہ بھی بھی مطالعہ کے ذریعے بھی اسے وہ مراتب و درجات نصیب ہوجاتے ہیں جواس کی ترقی حال کا سبب بن جاتے ہیں، — مطالعہ سے پہلے اگر استخارہ کرلیا جائے تو اور بھی اچھا ہے۔ ایسا کر لینے سے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے افہام و تفہیم کا دروازہ کھل جاتا ہے۔ ظاہری علم کے ساتھ ساتھ اسے مزید علم بھی عطافر مایا جاتا ہے۔

علم کا ظاہری مفہوم بھی ہوتا ہےاور باطنی معانی بھی ہوتے ہیں۔ یہ باطنی معانی ہی حقیقی فہم ہے۔اسی فہم وفراست کی فضیلت کی طرف باری تعالیٰ نے یوں اشارہ فرمایا:

فَفَهَّ مَنْهَا سُلَيْمِنَ عَوَكُلًّا الْتَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا فَعِلْمًا فَ وَاره ١٥، ركوع ٢:٣)

" ہم نے اس کے بارے میں (حضرت) سلیمان کو سمجھادیا اور ہم نے ہرایک کو حکمت اور علم دیا"۔

اس آیت مبار که میں اس طرف اشارہ ہے کہ فہم وفراست کو حکمت اورعلم پرفضیلت دی گئی ہے،اورفہم وفراست کو حکمت وعلم پر نمایاں خصوصیت حاصل ہے۔ارشاد باری ہے:

إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَّشَآءُ ٥ " بِشك الله جع عام تا ع، منا تا ع، -

جب سنانے والی صرف اللہ کی ذات ہے تووہ:

کھی زبان کے ذریعے سے سنا تا ہے، اور

کی مطالعہ کے ذریعے اپنی باتوں کی وضاحت کرتا ہے۔

لہذا مطالعہ کے ذریعے اللہ علم کے جودرواز ہے کھولتا ہے وہ بھی انہی عنایات کے برابر ہے جوحسنِ ساعت کی برکات کی بدولت بندوں کو حاصل ہوتی ہیں۔ تا کہ بندہ اپنے حال کود کھے بھال لے اور علم وادب سیھے لے۔ کیونکہ بیرحمت وخیر و برکت کے درواز وں میں سے ایک وسیع وعریض درواز ہے۔ اور اللہ کی رحمت کے درواز ہے کھو لنے کیلئے مشائخ کرام ،صوفیائے عظام اور علماءوز ہاد کے اعلام سے ایک میں سے ایک عمل ہے۔ اور اس چیز سے بڑھ کراور کیا ہوگا جو آخرت کی راہ میں فائدہ مند ہے۔

# باب نمبرسا:

# علوم تقوف كى فضيلت

شرىرعلاءاورنىك علماء:

ہمارے شخ ، شخ ابونجیب سہرور دی میں شدنے متعد دراویوں سے بالا سنادیہ صدیث بیان کی ہے کہ ایک شخص رسول اکرم مَلَا تَشْیَام کی

خدمت میں حاضر ہوااور دریافت کیا:

" شركيا چيز ہے؟" - آپ مَلَا تَيْرُ نِ ارشاد فر مايا:

''مجھے سے شرکے بارے میں نہ پوچھو، مجھ سے خیر کے بارے میں پوچھو''۔

حضور مَنْ عَلَيْمُ نِهِ سائل سے بیتین بارفر مایا، --اس کے بعد آپ مَنْ الْفِیْمُ نے ارشادفر مایا:

" شریروں کے شریر، علائے شریر ہیں، - اور نیکوں کے نیک، علائے نیک ہیں"۔

یعنی سب سے بری چیز، برے علماء ہیں اور سب سے اچھی چیز، اچھے علماء ہیں، — یہی علماء:

O — امت کے رہنما، O — دین کے ستون، 🕒

ضطری جہالت کی تاریکیوں کے چراغ،

O - پیروانِ اسلام کے پیش رو، O - کتاب وسُنٹ کی حکمتوں کے خزانے ،

خلق خدامیں اللہ کے امین، ندوں کے طبیب و حیارہ ساز،

○ — دین حنیف کے نقاد، ○ — امانت کا بارعظیم اٹھانے والے ہیں۔

للنداوه:

کاوق میں تقوی و پر ہیزگاری کے حقائق کے زیادہ حقدار ہیں ،

دوسرول کی نسبت د نیا سے بے رغبتی اختیار کرنے کی انہیں زیادہ ضرورت ہے،

اس کئے کہ بیعلاءان باتوں کے نہ صرف اپنے لئے محتاج ہیں بلکہ دوسرول کیلئے بھی محتاج ہیں۔ کیونکہ ان کی خوبی اور خرابی

دونوں متعدی (ایک سے دوسرے میں سرایت کرنے والے) ہیں۔

سب سے بردا جاہل ،سب سے برداعالم:

حضرت سفیان بن عینیه مسلمین فرمایا:

''سب سے بڑا جاہل وہ ہے جس نے اپنے علم پڑمل کرنا چھوڑ دیا ہے، — اورسب سے بڑا عالم وہ ہے جس نے اس پڑمل کیا جو وہ کچھ جانتا ہے، — اور بہترین انسان وہ ہے جواللہ کے حضور میں سب سے زیادہ عاجزی اور اکساری کرنے والا ہے''۔

یہ قول سے ہے۔ اور اس بات کا فیصلہ کرتا ہے کہ عالم اگر اپنے علم پڑمل نہ کرے تو وہ عالم نہیں ہے۔ لہذا اس کی چرب زبانی ، قوت بیان ، مہارت فِن اور قوت ِ مناظرہ و مجادلہ کے فریب میں نہیں آنا چاہئے۔ کیونکہ وہ جاہل ہے ، عالم نہیں ، — سوائے اس کے کہام کی برکت سے اللہ اس کی تو بہ قبول کر لے ، کیونکہ ملم کی برکتوں کے ذریعے عالم ممل کی طرف لوٹ سکتا ہے۔ علم فرض بھی ہے اور فضیلت بھی ، —

فرض وہلم ہے جس کا جاننا (سیکھنا) انسان کیلئے ضروری ہے، تا کہوہ دین کے حقوق ادا کر سکے۔

○ سے نصیلت میں وہ علم ہے جوضرورت و حاجت سے زائد ہو، اور اس کے ذریعے انسان کو فضیلت حاصل ہو۔ اس میں شرط بیہ
 ہے کہ جوضرورت یا حاجت سے زائد ہووہ کتاب وسنت کے مطابق ہو۔

مگر جوعلم کتاب وسُنّت کےمطابق نه ہواوراس سےاستفادہ نه کیا جاسکے، — یاوہ کتاب وسُنّت کے سمجھنے میں مددگار ثابت نہ ہو، — یاان کی طرف منسوب نہ ہو،تو خواہ وہ علم کیسا ہی کیوں نہ ہو، ذلالت و برائی کاباعث ہے،فضیلت کا باعث نہیں۔ بلکہاس سےانسان دنیااورآ خرت میں ذلیل وخوار ہوگا۔

### فرض علوم کا حاصل کرنا ضروری ہے:

جوعلوم فرض ہے اور انسان کیلئے جس کا جاننا ضروری ہے (ان کے جانے بغیر انسان نہیں رہ سکتا۔) اس کے بارے میں حضرت انس بن مالک رٹیا تنفیز سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَلِّیْ تُلِم نے ارشاد فر مایا:
اُنٹاؤو واڈی آپ یا دُسٹان مادی ہے کہ رسول اگرم مَثَلِیْ تُلِم کے ارشاد فر مایا:

اُطُلُبُوا لَعِلْمَ وَلَوْ كَانَ بِالصِّيْنِ فَإِنَّ الْعِلْمَ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ. 
" علم طلب كروخواه وه چين ہى ميں كيول نه ہو، كيونكه علم كاطلب كرنا ہرمسلمان پرفرض ہے "۔

### کون سے علوم حاصل کرنا فرض ہے:

اس سلسلے میں اہلِ علم کا اختلاف ہے کہ وہ کون سے علوم ہیں جن کا حاصل کرنا فرض ہے:

بعض کا کہنا ہے کہ علم اخلاص اور وہ علم جس کے ذریعے انسان آفات اور خراب اعمال سے بچار ہے، بہت ضروری ہے۔ کیونکہ اخلاص علم دیا گیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

وَمَا آُمِرُو ا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ ٥ (باره ٣٠٠، سوره بينه)

''انہیں صرف اس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ خلوص دل سے اللہ کی عبادت کریں''۔

یہاں اخلاص کا حکم دیا گیا ہے۔نفس کے دھو کے ،اس کی فریب کاری ،اور پوشیدہ خواہشیں اخلاص کو تباہ و ہرباد کرتی ہیں ،اس لئے اس کی حفاظت کیلئے علم اخلاص کا جاننا ضروری اور فرض ہوا۔جیسے اخلاص فرض ہے ویسے ہی اس کاعلم بھی فرض ہو گیا ، — کیونکہ

اس علم کے ذریعے انسان اخلاص کا فریضہ انجام دے سکتا ہے۔

— بعض کابی خیال ہے کنفس کے خطرات اور وسوسات (بینی نفیاتی رجحانات) کاعلم جاننا ضروری ہے۔ کیونکہ لکی بنیا داور نشو ونما انہی نفیاتی رجحانات اور خطرات پر منحصر ہے، — اور اس علم کے ذریعے ملکوتی اور شیطانی وسوسات میں امتیاز ہوسکتا ہے۔ (بیعنی نیک بندول اور شریر بندول میں فرق کرسکتا ہے)، — جب خیالات اچھے ہوں گے توعمل بھی اچھا ہوگا۔ — چنانچہ ایساعلم حاصل کرنا فرض ہوگیا جو بندے کے اعمال کواچھا کرسکے۔

حضرت مهل بن عبدالله تسترى ومشالله مأتے ہیں:

''علم الوقت (ضروری علم) وہ ہے جس کے ذریعے اللہ اور اس کے بندے کے درمیان دنیا اور آخرت کے حال اور تعلقات کاعلم ہوسکے''۔

—بعض نے کہاہے کہ علم حلال حاصل کرنا لازم ہے۔ کیونکہ حلال مال کھانا فرض ہے،اس لئے کہ دینی فرائض کے بعد رز ق حلال حاصل کرنا بہت ضروری ہے، —اکلِ حلال کےضروری ہونے کے باعث اسکاعلم بھی ضرور ہوگیا۔

— یہ بھی کہا گیا ہے کہ ما باطن حاصل کرنے کا تھم ہے،اسے حاصل کرنا اس لئے بھی ضروری ہے کہ اس علم کے ذریعے بندے کویفین وایمان حاصل ہوتا ہے، — یہ مان زاہد ومقرّب علمائے ربّانی اور نیک بندوں کی صحبت میں بیٹھنے سے حاصل ہوتا ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنالشکر بتایا ہے۔وہ حق کے طالبوں کواپٹی طرف بلاتے ہیں،اورانہیں اپنے طریقے کے مطابق طاقت دے کران کی رہنمائی کرتے ہیں۔ یہی لوگ علم نبوی کے وارث ہیں اورانہی سے علم الیقین حاصل کیا جاسکتا ہے۔

— پچھلوگوں کا خیال ہے کہ خرید وفروخت اور نکاح وطلاق کاعلم بھی ضروری ہے۔ ان معاملات ہے جب کسی کا تعلق واسط ہوتو ان کا شرع علم حاصل کرنا اس کیلئے ضروری ہوجا تا ہے، — لہذا جب کوئی کسی کام کا ارادہ کرے، اور اس کے بارے میں شرعی احکام نہ جانتا ہوتو اسے اپنی رائے سے ایسا کا منہیں کرنا چاہئے، کیونکہ وہ اس کے نفع ونقصان سے ناواقف ہے۔ اس لئے کسی عالم سے رجوع کر کے اس سے مسئلہ دریا فت کرنا چاہئے تا کہ وہ اپنی بھیرت کے مطابق اس کی رہنمائی کر سکے۔ لہذا ضرورت پڑنے پرائیں وقتی ضروریات کاعلم سیکھنا واجب ہوجا تا ہے۔

بعض اصحاب نے ارشاد فر مایا کہ علم تو حید کا حاصل کرنا فرض اور ضروری ہے، — اس علم کے حاصل کرنے میں بعض غور واستدلال کے طریقے کے قائل ہیں، — اور بعض نقل وروایت (علم منقول) پراعتقا در کھتے ہیں۔

### کوئی خکش عقیدے میں خلل کا باعث ہوتو:

بعض صوفیاء کرام فرماتے ہیں جب کسی بندے کا باطن درست ہواور اس نے اسلامی اصولوں کواچھی طرح سے تسلیم کر لیا ہو — ان کے بارے میں اس کے سینے میں کوئی خلش نہ ہوتو وہ تیجے مسلمان ہے، — لک سے

○ — اس کے سینے میں کوئی خلش ہے، —

- 🔾 پاکوئی ایبادسوسه پیدا ہوگیا ہے جس سے عقیدہ میں خلل پیدا ہونے کا اندیشہ ہو، —
- یاوہ کسی ایسے شک وشبہ میں مبتلا ہو، جس کے خطرات اسے کسی بدعت اور گمرا ہی میں ڈال دیں ،

تو ایسی صورت میں اس کیلئے ضروری ہو جاتا ہے کہ اپنا شبہ دور کرنے کی کوشش کرے ،اورایسے اہلِ علم کی طرف رجوع کرے جواسے سیجے بات بتاسکیں اور راہ راست پر ڈال دیں۔

# فرائض پنجگانه کاعلم سیصنا فرض ہے:

حضرت شخ ابوطالب مکی مشاتشیانے فر مایا:

تصوف کی معروف کتاب'' قوت القلوب''آپ ہی کے قلم کا شاہ کار ہے۔ جوتصوف کے حقائق ومعارف پر بلند پایہ کتاب مانی گئی ہے۔

''ان یا نچ فرائض کاعلم حاصل کرنا ضروری ہے جن پراسلام کی بنیا د ہے۔اورسب مسلمانوں کوان پڑمل کرنا فرض مھہرایا

گیاہے، ۔ چنانچہ جب ان پڑمل کرنا فرض ہے توا نکاعکم (سکھنا) بھی فرض ہوگا''۔

انہوں نے یہ بھی فرمایا کہ ملم تو حیداس میں شامل ہے، کیونکہ ان پانچ فرائض میں پہلافرض کلمہ کشہادت ہے۔علم اخلاص بھی اس میں شامل ہے۔اس لئے کہ بیاسلام کی ضروریات میں سے ہے۔اور سیج اسلام کا اسی پر انحصار ہے، - بہرحال جس حدیث مبارک میں رسول اکرم مَثَاثِیْتِم نے بیارشا دفر مایا:

''علم (سیکھنا) ہرمسلمان پرفرض ہے''۔

اس سے مرادابیاعلم ہے جسے حاصل کئے بغیر کوئی چارہ نہیں ہے، ۔ علم کی مذکورہ بالاضروری قسموں کے بارے میں جواقوال بیش کئے گئے ہیں مثلاً:

🔾 — علم الحلال (تمام ماليه و ماعليه كے ساتھ )،

علم اليقين (جوعلائے آخرت سے حاصل ہوسكتا ہے۔)

ان میں ہے اکثر علوم ایسے ہیں جن سے عام مسلمان بے ملم ہیں۔، — اگرایسے تمام علوم ان پرسیکھنا فرض ہوتے تو اکثر لوگ ان کوسکھنے سے عاجز رہتے ، بلکہ ان پڑمل کرنے سے بھی عاجز رہتے ، ماسواان کے جنہیں اللہ تو فیق دیتا۔، — اس لئے میشکیم کرنا مشکل ہے کہ ان علوم کا سکھنا فرض کیا گیا ہے۔

ان مذكوره بالا اقوال ميں ہے ميرار جحان شيخ ابوطالب مكى مينية كقول كى طرف ہے، جنہوں نے فرمایا كه فرائض پنجگا نه كاعلم سکھنا فرض ہے، — میں اس بزرگ کے قول کو بھی ترجیح دیتا ہوں جنہوں نے بیفر مایا کہ جس شخص کاخرید وفروخت اور نکاح وطلاق سے تعلق واسطہ ہے،اس کیلئے ان معاملات کاعلم سیکھنا بہت ضروری ہے۔ بلکہ ہرمسلمان کا فرض ہے کہ وہ ان کے بارے میں شرعی ے۔۔۔۔حضرت شیخ ابوطالب مکی تیناللہ کااصل نام محمر بن عطیہ حارثی ہے۔ مکہ معظمہ میں ولا دت ہوئی،بھر ہمیں تربیت ہو پائی۔ — بعدازاں بغدادشریف کواپنامسکن بنايا \_شيخ ابوالحسن محمر بن ابي عبدالله احمد بن سالم بصرى كي صحبت پائى \_٣٨٣ ج ميں بغداد ميں وفات ہوئى \_

# حر عواف المعارف المحارف المحار

معلومات حاصل کرے اوران فرائض پنجگانہ ہے بھی آگاہ ہوجن کا شیخ ابوطالب کی میشاند نے ذکر فرمایا ہے۔

### امرونهی کاعلم سیکھنا فرض ہے:

ضروری علم کے حصول کے سلسلہ میں، میں نے ایک جامع اور مکمل تعریف وضع کی ہے جسے میں بیان کرتا ہوں:

" "جس علم کاسیصنا ضروری ہے وہ یہ ہے جس کے ذریعے شری احکام اور دینی محر مات کاعلم ہو۔اور یہ بھی جان سکے کہ کن اعمال کے کرنے پر ثواب ہے اور کن اعمال کے کرنے پر غذاب ہے ، — ان شری احکام اور ممنوعات میں سے بعض ایسے ہیں جن پر ہمیشہ عمل کرنا ہر مسلمان پر لازم ہے ، — بعض ایسے ہیں جن کا اطلاق مخصوص واقعات (امور حادث) کے در پیش آنے پر ہوتا ہے ، — لہذا جو مستقل اعمال ہیں ان کاعلم ہر مسلمان کیلئے ہر وقت ضروری ہے۔ مگر وہ اعمال جو وقا فو قا (امور حادث) پیش آتے ہیں ، ان کا علم ان مخصوص واقعات کے در پیش ہونے پر سیکھنا ضروری ہوجا تا ہے۔اور ایک مسلمان کو اس عمل کے سیھے بغیر کوئی چارہ کا رئیس سے معلم ان محتوص واقعات کے در پیش ہونے پر سیکھنا ضروری ہوجا تا ہے۔اور ایک مسلمان کو اس عمل کے سیھے بغیر کوئی چارہ کا رئیس سے معلم ان کو تعریف کی گئی تعریفوں سے عام ہے۔

#### استقامت كاحكم:

صوفیاء کے مشائخ کرام اور عابد و زاہد علماء نے علم سکھنے میں نہایت محنت کی علم سکھنے کے بعد انہوں نے امرونہی کو قائم کیا اور اللہ کی توفیق سے اپنی کوشش میں کامیاب ہوئے۔ رسول اکرم مُلَاثِیَّا کی اتباع کرتے ہوئے دین کے معاملہ میں استقامت اختیار کی ، ثابت قدم رہے۔ جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ثابت قدم رہنے کا حکم دیا تھا۔ار شاد باری ہے:

فَاسْتَقِمْ كُمَآ أُمِرْتَ وَ مَنْ تَابَ مَعَكَ ٥(پاره٢١: ركوع٠١:٣)

''اے پیغمبر!تم بھی ثابت قدم رہوجیسا کہ مہیں حکم دیا گیا ہے،اوروہ بھی جس نے تمہارے ساتھ تو بہ کی''۔

ان کی اس استقامت کے باعث اللہ تعالیٰ نے ان پرعلوم وفنون کے دروازے کھول دیئے۔ جیسا کہ اس بارے میں پہلے ذکر کردیا گیا ہے۔

بعض اصحاب کا کہنا ہے کہ استفامت کے خطاب کا موضوع وہی شخص بن سکتا ہے جس نے اللہ کی مدد سے انوار و تجلیّات الہی اور آثار صادقہ کے مشاہدات ِقدی کر چکا ہو، — اور ان دلائل کی بدولت ثابت قدم رہا ہو۔ جبیبا کہ ارشاد باری ہے:

وَلَوْلاَ أَنْ ثَبَّتُنهُ كَا إِره ١٥، ركوع ٨) - "الرجم تهبين ثابت قدم ندر كتے" ـ

اس کے بعدمشاہدہ اور بالمشافہ گفتگو کے وقت آپ کی حفاظت کی گئی — قربِ الٰہی کے مقام پر آپ کوسنوارا گیا، آراستہ کیا گیا۔اور بساطِ انس ومحبت پر حضرت محمصطفیٰ مَثَاثِیْا ہُم کونخاطب کیا گیا، —اس کے بعدیہ کہا گیا:

فَاسْتَقِهُ كَمَا أُمِرْتَ "مم ويسي بى ثابت قدم ر موجيت تهمين حكم ديا كياب" ـ

ارشاداتِ ربّانی کےمطابق اگر بلندمقامات پرسرفراز نہ کیا جاتا تو جن امور کیلئے آپ مَلَاثِیَّامِ کو مامور کیا گیا تھا، ان میں استقامت نہیں ہوسکتی تھی۔

# استقامت تمام اعمال سے افضل عمل ہے:

حضرت ابوحفص مشيري سے يو جھا گيا:

'' كون ساعمل افضل هے؟'' — فر مايا:''استقامت!'' — كيونكه رسول اكرم مَثَاثِيَّةٍ نے ارشا دفر مايا:

" ثابت قدم رہو،اگر چیتم اس کی حفاظت نہیں کرسکو گے"۔

معضرت امام جعفرصادق والتنوزة تريت مباركه فاستقيم كمآ أمِرت كي تفسير مين فرمايا:

"عزم صادق ئے ساتھ اللہ کی طرف رجوع کرو"۔

صالحین کرام میں ہے کسی کوخواب میں رسول الله مَالَيْفِيْلِم کی زیارت ہوئی۔انہوں نے عرض کیا:

" آپ نے (کسی مقام پر) فرمایا ہے کہ مجھے سور ہ ہوداوراس جیسی سورتوں نے بوڑھا کر دیا ہے"۔

آپ مَنَا لَيْنِ نِي ارشاد فرمايا: "بال!" - انهول نے بات کو بر هاتے ہوئے کہا:

'' کیا آپان سورتول میں انبیائے کرام کے قصوں اور قوموں کی ہلاکت کے ذکر کے باعث بوڑھے ہوئے ہیں''۔ آپ مَلَّا لِیَّا ِ نِے فرمایا:

" نهيس، بلكهان الفاظ فاستقِمْ كَمَا أُمِرْتَ نِي مجمع بورْ ها كردياب".

لہذا جس طرح رسول اکرم مُنَافِیْزِم سے مشاہدات کے ابتدائی مراحل طے کرنے کے بعدیہ خطاب کیا گیا ہے اور آپ سے استقامت کے اصولوں کا مطالبہ کیا گیا ہے۔ بالکل اس طرح عابدوز اہد علاء اور صوفیاء مقربین کواللہ تعالیٰ نے ان مشاہدات کا ایک بڑا حصہ عطا فر مایا ہے۔ پھر الہام کے ذریعے ان سے استقامت اور ثابت قدمی کے دق کی ادائیگی کیلئے تقاضا کیا گیا۔ اس لئے وہ استقامت کوافضل واشرف مقصد اور عظیم تھم سمجھتے ہیں۔

#### كرامت نهيس، استقامت طلب كر:

حضرت ابوعلی جوز جانی میشاند فر ماتے ہیں:

''استقامت کی طلب کر، کرامت کی طلب نه کر \_ کیونکه تیرانفس تو کرامت کی خواہش رکھتا ہے کیکن تیرارب تجھ سے استقامت جا ہتا ہے''۔

حضرت ابوعلی جوز جانی تریزالات کا بیدارشاد ایک برسی بات اور اصل اصول ہے، اور ایک ابیاراز ہے جس کی حقیقت سے بہت سے اہلِ تصوف غافل رہے۔ کرامت کی طلب اور کرامت کی خواہش کی وجہ یہ ہے کہ تصوف میں کوشش و زُمد اور عبادت گزاری کرنے والے طالبان حقیقت نے سلف صالحین (سابقہ بزرگوں) کے حالات من رکھے ہیں۔ انہیں یہ بھی پتہ چلا ہے کہ ان بزرگوں سے بعض کرامات اور خلاف عادت عبا بات کا ظہور ہوتا رہا ہے۔ اس لئے ان لوگوں کے نفوس بھی ہمیشہ انہی چیزوں کی تمنا کرتے سے بعض کرامات اور خلاف عادت عبا بات کا ظہور ہوتا رہا ہے۔ ایران کے شہر غیثا پور کے مضافات میں واقع موضع کوروآ باد میں ولادت ہوئی۔ اس ہو حضور کا اس کے ایران کے شہر غیثا پور کے مضافات میں واقع موضع کوروآ باد میں ولادت ہوئی۔ عبیداللہ بن مہدی، ایوروی اور علی نفرآ بادی کی صحبت پائی۔ قدیم مشائخ میں شار کئے جاتے ہیں۔ ذکر الہی حضور قلب سے کرتے تھے، سے محاجے میں وفات پائی۔

عواف المعارف المحارف ا

ہیں اور وہ جاہتے ہیں کہ ان ہے بھی کوئی کرامت اور خرق عادت ظاہر ہو، — اس امر کے خواہاں ہوتے ہیں کہ سلف صالحین کواس سلسلے میں جو کچھ عطا ہوا ہے، اس کا کچھ حصہ ہمیں بھی عطا ہو جائے، — کرامت کی طلب رکھنے والوں میں ہے اکثر کو یہ چیز نصیب نہیں ہوتی ۔ جس سے وہ شکستہ دل اور ممگین ہو جاتے ہیں۔ پھر اپنے نفس کو الزام دیتے ہیں کہ شائد ہمارے اعمال میں کوئی خامی ہے۔ ورنہ کوئی وجہ نہ تھی کہ ہمیں بھی کرامت کے صدور کی قوت میسر آتی، — اگر ان پراصل حقیقت کھل جاتی تو معاملہ کو ہجھنا ان کسلئے آسان تھا۔ اسے پتہ چل جاتا کہ اللہ تعالی طالب حقیقت پر کرامت کا دروازہ محض اس لئے کھولتا ہے کہ ان کیخلاف عادت کسلئے آسان تھا۔ اسے پتہ چل جاتا کہ اللہ تعالی طالب عث ہوں۔ یوں ان کا ترک دنیا (زُہدوتقویٰ) کا عزم مصم اور تو کی ہو جائے اور قدرتی کر شیحاس کے یقین وایمان میں اضافہ کا باعث ہوں۔ یوں ان کا ترک دنیا (زُہدوتقویٰ) کا عزم مصم اور تو کی ہو جائے اور وہنسانی خواہشیں چھوڑ دے۔ ا

بعض اوقات یوں بھی ہوتا ہے کہ بعض بندے محض یقین محکم کی بدولت میں مکا شفہ حاصل کر لیتے ہیں ، اور ان کے دل سے بیگانے بن کے حجاب ہٹا دیئے جاتے ہیں۔ چنا نچہ جیسے ہی محض یقین محکم سے مکا شفہ حاصل ہوجائے وہ خلاف عادت وکرامات کے مطالعہ ومشاہدہ سے بیناز ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ ان کرامات وخلاف عادت کا اصل مقصد بھی یقین حاصل کرنا ہے ، سے اور جب کشف سے ہی کلی یقین حاصل ہوگیا تو پھر خلاف عادت کی ضرورت نہیں رہتی۔ کیونکہ ایسے شخص کے سامنے اس قسم کا کشف و کرامت اگر ظام بھی ہوجائے تو اس کے یقین میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔ لہذا حکمت ومصلحت اللی کا تقاضا میہ ہے کہ اس کیلئے خلاف عادت کی اس منے ہو۔ عادت کی سامنے اس کیلئے خلاف عادت کی مند کے سامنے ہو۔

چنانچہ جس شخص کوکلی یقین حاصل ہو چکا ہے، وہ طالب حقیقت، کشف وکرامات سے بے نیاز ہے، — اور جوشخص کشفِ قدرت اورخرقِ عادت کاتمنائی ہے، یہ کلی یقین رکھنے والا روحانی قابلیت اوراستعداد میں اس سے کامل ترسمجھا جائے گا۔ کیونکہ اسے کسی کرامت یا قدرتی کر شے کامشاہدہ کئے بغیریقینِ کامل حاصل ہوگیا۔

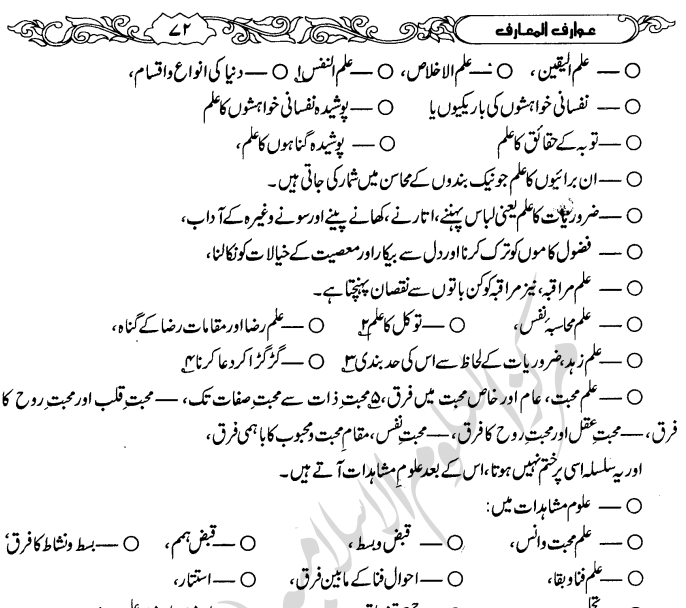
خرق عادت اور کرامت کی طلب میں خود ببندی اور غرور کی آفت کے سراٹھانے کا خدشہ بھی ہے۔ اس لئے ایک سے طالب حقیقت کا طریقہ یہ ہے کہ وہ اپنے نفس سے استقامت کا مطالبہ کرے، کیونکہ اس کی سب سے بڑی کرامت یہی استقامت ہے، — اس کے بعدا گراستقامت کی طلب میں کسی خلاف عادت یا کرامت کا ظہور ہو گیا تو بہتر اور جائز ہے، — اگر ایسی کسی خلاف عادت یا کرامت کا ظہور نہ ہوتو وہ مطلق پرواہ نہ کر سے۔ اور نہ اس بات کی فکر کرے کہ اس کی استقامت نفس کو بچھ نقصان چہنے کا خطرہ نہیں، — اصل نقصان یہ ہے کہ اس کے حق استقامت کے فرائض میں کوئی خلل یا نقص واقع ہو۔ لہذا اس بات کوخوب اچھی طرح سمجھ لینا جائے کہ طالبین کیلئے استقامت نفس، اصل اصول ہے۔

# علوم معرفت كي وسيع وعريض كائنات:

علوم معرفت کا دائرہ بہت وسیع وعریض ہے۔مشائخ صوفیاء کرام نے حق استقامت کے فرائض کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ وہ علوم بھی حاصل کئے جن کا بزرگان سلف نے مشورہ دیا ہے اور جنہیں ضروری علوم کے سلسلے میں بیان کیا جا چکا ہے۔ان میں

○ — علم الحال، ۞ — علم القيام، ۞ —علم الخواطرل

ا ـــعلم الخواطر پرعلیحدہ سے ایک مستقل باب میں انشاء اللہ گفتگو کی جائے گی۔



 قبض جمم، المسط ونشاط كافرق، ← جمع وتفريق، 🔾 — لوامع وطوامع علم بوادي، O <u>س</u>صحووسکر،

یتمام علوم علم معرفت کے دائرے میں آتے ہیں۔اس سے ان کی وسعت کا بخو لی اندازہ کیا جاسکتا ہے۔اگروفت کی گنجائش ہوتی تو ہم ان سب کی تفصیل بیان کرتے۔جس کی شرح وبسط کئی جلدوں پرمحیط ہوتی۔ گرافسوس پہنے کہ حیات مستعار کی مدت \_\_\_\_لے ملم انتفس یعنی نفس شناسی اور اخلاق نفس کاعلم بھی اہم ہیں۔علم انتفس اور علم نفس شناسی اہلِ تصوف کے خیال میں بہت اہم ہے۔ جسے اس کا زیادہ علم ہوگا، وہ \_\_\_\_\_ سیدهی راه دیکھسکتاہے۔

ع ـ توکل کی صورت میں متوکل سے کیا کوتا ہیاں سرز وہوتی ہیں۔کون سی چیزیں اس راہ میں خلل کا باعث ہیں اور کون سی خلل کا موجب نہیں ، ۔ اس تو کل میں فرق، جوایمان کے لحاظ ہے واجب ہے، — اور وہ تو کل جواہلِ باطن کے ساتھ مخصوص ہے۔

سم ِ— دعاکے اوقات کون سے ہیں ، اور دعا سے سکوت کے اوقات کون سے ہیں ، — ·

ھے۔۔ عام محبت کی تشریح ' بھیل تھم' میں بیان کی گئی ہے۔علائے ظاہر نے علائے باطن کی خاص محبت کے دعویٰ سے انکار کیا ہے۔ اس طرح انہوں نے رضا ہے بھی ا نکار کیا ہےاور پہ کہاہے کہ وہ صبر سے زیادہ اور پھی ہیں۔

### عوارف المعارف کی کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری ک

نہایت کم ہے اور وقت عزیز ہے، — اگر غفلت اس میں شامل نہ ہوتی تو وقت کی مقدار موجودہ وقت سے بھی کہیں کم ہوتی، — بہرحال زیر نظر تالیف' عوارف المعارف' صوفیاء کرام کے تمام علوم کے عمدہ حصہ کو سمیٹے ہوئے ہے۔ اللہ کریم سے امیدوار کرم ہوں کہ لوگوں کواس سے فائدہ حاصل ہو،اوراسے میرے فائدہ کیلئے جمت بنائے۔ یہ کتاب ہمارے نقصان کا باعث نہ ہو۔

جن علوم کامیں نے ذکر کیا ہے،ا نئے علاوہ اور علوم بھی ہیں۔جن پر علائے آخرت (عابدوز اہد علاء) نے عمل کر کے کامیا بی پائی گر دنیا دار علاء اس سے محروم رہے، — ان علوم کو' علوم ذوقیہ' کہا جاتا ہے۔ بیعلوم ذوق سلیم پر مبنی ہیں، ذوق سلیم کے بغیر حاصل نہیں ہوتا۔ بیا یسے ہی ہے جیسے شکر کی مٹھاس کو الفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا، جواسے چکھتا ہے اس کی حلاوت کا ہزہ وہی جانتا ہے۔

### علماوردُ نيا ڪي محبت

علوم تصوف کی فضیلت کا اندازہ اس بات ہے ہوسکتا ہے کہ دیگرتما معلوم دنیا کی محبت اور زہدہ تقوی کی کے خلل کے ساتھ ساتھ سیکھے جاسکتے ہیں۔ بلکہ دنیا کی محبت ان علوم کے سیکھنے میں ممدومعاون بن جاتی ہے۔ ابتدا میں اگر چہ بیعلوم سیکھنانفس پر بہت شاق گزرتے ہیں۔ لیکن چونکہ انسان کے خمیر میں جاہ پرسی شامل ہے، اس لئے جب انہیں یہ پتہ چاتا ہے کہ علم سیکھنے کے ساتھ ساتھ جاہ و جلال اور دنیاوی مراتب حاصل ہوں گے، تو علم سیکھنے کیلئے تمام تکلیفیں اٹھا کیں، شب بیداری کو برداشت کیا، سفر کی پریشانیاں سمیس، خلال اور دنیاوی مراتب حاصل ہوں گے، تو علم سیکھنے کیلئے تمام تکلیفیں اٹھا کیں، شب بیداری کو برداشت کیا، سفر کی پریشانیاں سمیس، خربت کاغم اٹھایا، لذتوں اور خواہشوں کو ترک کیا، سلیکن صوفیاء کرام کے علوم، دنیا کی محبت کے ساتھ نہیں سیکھے جاسکتے۔ اس کی حقیقت اس وقت کھلتی ہے جب نفسانی خواہشیں بالکل ختم کر دی جا کیں۔ ان کی تعلیم دنیا کی کسی درسگاہ میں نہیں، بلکہ زہر وتقوی کے داویہ میں ہوتی ہے۔ جبیا کہ ارشاد باری ہے:

وَاتَّقُوااللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ " "الله عدد رو، الله معاكر عا".

اس طرح الله تعالیٰ نے علم کوتقو کی کی میراث قرار دیا۔ دیگر علوم تقو کی کے بغیر بھی سیکھے جاسکتے ہیں، سے علم معرفت کی فضیلت سیسے کہ آخرت کافضل و کمال اہلِ حقیقت پر ہی ظاہر ہوتا ہے۔ اہلِ حقیقت (اولوالالباب) صرف زاہدوں کا گروہ ہے جنہیں دنیا کیلئے کوئی رغبت نہیں ہوتی۔

## سارى مخلوق مىںسب سے زيادہ عقلمند شخص:

کسی فقیہہ کا کہنا ہے کہا گرکوئی شخص بیہ وصیت کر جائے کہاس کا مال سب سے زیادہ عقلمند شخص کو دیا جائے ، یااس پرخرج کیا جائے ، — توبیہ مال زاہدوں کو دیا جائے گا ، یا زاہدوں پرخرج کیا جائے گا ،اس لئے کہ ساری مخلوق میں سب سے زیادہ عقلمندو ہی ہیں۔

حضرت مهل بن عبدالله تستري عن الله في مايا:

دوعقل کے ایک ہزارنام ہیں، — ہرایک نام کے مزید ہزارنام ہیں، —اور ہرنام کا اہل حصر ترکِ دنیا ہے'۔ ،

دُنيادارعلماء كاواقعه:

سیخ ابوالفتح محمہ بن عبدالباقی میزائند نے بالا سناد حفرت عبداللہ خواص میزائلہ خواص میزائلہ نے بیان کی ہے جو حاتم اصم میزائلہ نے ابوالفتح محمہ بن عبدالباقی میزائلہ نے بالا سناد حفرت عبدالرحمٰن حاتم اصم کے ہمراہ رے شہر میں پہنچا۔ ان کے ساتھ تین سوہیں افراد سے ساتھیوں میں سے سے ۔ انہوں نے کہا کہ میں ابوعبدالرحمٰن حاتم اصم کے ہمراہ رے شہر میں پہنچا۔ ان کے ساتھ تین افراد سے جو جج بیت اللہ کے اراد ہے سے نکلے سے ۔ یہ سب مسافر جبہ پہنے اور کمبل اوڑ ھے ہوئے سے ۔ نہ تو شہدان پاس تھا نہ کھانے پینے کا کوئی سامان ۔ ، ۔ رے شہر میں ہم ایک سوداگر کے پاس اتر ہے۔ جوایک عابد درویش تھا اور درویشوں سے محبت کرتا تھا۔ رات کو اس نے ہم سب لوگوں کی دعوت کی ۔ صبح ہوئی تو اس نے شخ حاتم اصم سے کہا:

"اے ابوعبد الرحمٰن! تمہیں کسی چیز کی ضرورت ہے تو کہو۔ ۔۔۔ کیونکہ مجھے اس وقت یہاں کے فقیہہ عالم کی عیادت کیلئے جانا ہے۔ جوعرصہ سے بیار ہیں'۔

شیخ حاتم اصم نے جواب دیا:

''اگرتمهارافقیہ عالم بیارہے، میں بھی اس کی عیادت کیلئے تمہارے ساتھ جاؤں گا۔ کیونکہ فقیہہ عالم کی عیادت کرنے کی بڑی فضیلت ہے اور فقیہہ عالم کی طرف دیکھنا بھی عبادت ہے'۔

وہ بیارفقیہہ عالم رے شہر کے قاضی محمہ بن مقاتل رکھائیہ تھے۔ چنا نچے ہم سودا گر کے ساتھ ان کے بیہاں پہنچے۔ انکامکان بڑا عالی شان ہوسکتا شان تھا۔ دروازہ بلند و بالا اور خوش نما تھا۔ حاتم اصم دروازہ دیکھ کرسوچ میں پڑ گئے کہ ایک عالم کا دروازہ ایبا عالی شان ہوسکتا ہے! ۔۔۔ جب انہیں مکان کے اندر جانے کی اجازت ملی۔ اندر داخل ہوئے تو کیا دیکھتے ہیں کہ مکان نہایت عمدہ ہے۔ اس میں شاندار نفیس قسم کا فرش بچھا ہے۔ پر دے لئک رہے ہیں۔ خادم خدمت میں مصروف ہیں۔ بہت سے لوگ جمع ہیں۔ بیرنگ دیکھ کر حاتم کی حمرت میں مزیداضا فیہوا۔ پھے لیعداس کمرے کی طرف بڑھے جہاں قاضی صاحب بیار پڑے تھے۔ وہاں بھی نفیس فرش بچھا تھا۔ اور قاضی صاحب اس پر آ رام فرما تھے۔ ایک لڑکاان کے سر ہانے مورچپل جھل رہا تھا، ۔۔ وہ سودا گرتو بیٹھ گیا اور قاضی صاحب کی مزاج پری کرنے لگا۔ گرحاتم اصم کھڑے رہے، ۔۔ قاضی محمد بن مقاتل نے انہیں بیٹھنے کا اشارہ کیا، مگر حاتم نے بیٹھنے ساحب کی مزاج پری کرنے لگا۔ گرحاتم اصم کھڑے رہے، ۔۔ قاضی محمد بن مقاتل نے انہیں بیٹھنے کا اشارہ کیا، مگر حاتم نے بیٹھنے سے انکار کیا۔ اس پرائن مقاتل نے وجھا:

''کیاشہیں کسی چیز کی ضرورت ہے؟''

حاتم اصم نے جواب دیا:

"لا إمل أب عن ايك بات يو جهنا جا بهنا مول" ـ

قاضى صاحب نے كہا: "فرمائية!" —اس يرحاتم نے كہا:

"آ پاٹھ کراچھی طرح بیٹھ جائیں، تب میں آ پ سے بات پوچھوں گا"۔

ا — حاتم اصم کا پورا نام حاتم بن عنوان، — یا حاتم بن پوسف اور کنیت ابوعبدالرحمٰن ہے۔ بلخ کے رہنے والے تھے۔حضرت شفیق بن ابراہیم بلخی محین اللہ کی صحبت پائی، — شخ احمد بن خصر دییآ پ کے ارشد تلاندہ میں سے تھے۔ ماوراءالنہر کے مضافات میں واقع موضع واثیجروکی ایک خانقاہ میں عرسی ہے میں وفات پائی۔

اس پرقاضی صاحب اپنے خادموں کی مددسے سہارا لے کربیٹھ گئے۔ان کیلئے تکیدلگادیا گیا، - تب حاتم نے کہا:

"" ب فعلم كن سي سيكها ب " - انهول في جواب ديا:

'' ثقه اور معتبر علاء نے مجھ سے حدیث بیان کی'' — حاتم نے یو چھا:

"انہول نے حدیث کس سے تن"! - قاضی نے کہا:

"انہوں نے رسول الله مَالَيْنَا مِسے حديث ين" - حاتم نے پھريو جھا:

"رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْ إِنْ عَلَم كَهِال سِي سَكِها؟" - قاضي نے جواب دیا:

"جرئيل (عليه السلام) عن - بين كرحاتم في كها:

''اےرے شہر کے نقیبہ! - جو چیز جبر کیل اللہ سے لائے اور اسے رسول اللہ مَثَاثِیْنِ کَ کَ بِهِ پَایا، اور رسول اللہ مَثَاثِیْنِ کَ کَ بِهِ پِایا، اور رسول اللہ مَثَاثِیْنِ کَ کَ بِهِ پِایا، اس نقه حضرات نے اے اسے اسے سے اس کی بہنچایا، - ان نقه حضرات نے آپ سے بیان کیا۔ - کیا تم نے ان حضرات سے بھی بیر حدیث نی ہے کہ:

'' جوشخص اپنے گھر میں امیر ہواور اس کے بہت سے خدمتگار ہوں، اللہ کے ہاں بھی اس کی یہی شان وشوکت ہوگی (جس طرح دنیامیں منزلت وشان رکھتا ہو )''۔

ابن مقاتل نے کہا: 'میں نے ایسانہیں سنا'' — حاتم نے کہا: ' پھرکس طرح سنا ہے'۔

ابن مقاتل نے کہا:

''میں نے بیرحدیث سی ہے کہ جس شخص نے دنیا کی طرف رغبت نہیں گی ، بلکہ آخرت کی طرف رغبت کی ، ۔۔۔ اور مساکین سے محبت کرتار ہا، ۔۔۔ اور آخرت کیلئے ذخیرہ پہلے سے جمع کیا ، تو اللہ کے زویک اس کا مرتبه زیادہ ہے'۔۔ حاتم اصم نے کہا:

'' پھرتم نے کس کی پیروی کی ہے، — کیا نبی کریم مَثَاثِیْرُ اور آپ کے صحابہ اور نیک بندوں کی پیروی کی ہے، — یا فرعون اور نمرود کی اقتداء کی ہے، جنہوں نے سب سے پہلے چونے اور اینٹوں سے عالی شان عمارتیں اور محل تغمیر کرائے، —

اے دنیا دارعالمو!، —اے علائے سُوء! —تمہارے جیسے لوگوں کود کھے کراگر کوئی دنیا دار جاہل انسان یہ کہے گا: ''جب علاءاس حال میں ہیں تو میں ان سے برانہیں''۔

یہ کہ کر حضرت حاتم اصم میشاند وہاں سے چلے آئے۔قاضی ابن مقاتل، حاتم اصم کی اس گفتگو سے برگا بگارہ گئے۔

### طنافسی کا قصہ:

رے شہر کے رہنے والوں کو جب حاتم اصم اور ابن مقاتل کے اس مکا لمے کاعلم ہوا تو انہوں نے کہا: ''اے ابوعبد الرحمٰن! شہر قزوین میں اس ہے بھی بڑی شان وشوکت والا عالم ہے''۔

# موارف الممارف الممارف

ان کا اشارہ طنافسی کی طرف تھا۔ حاتم اصم قصد آن سے ملنے کیلئے قزوین گئے۔اور طنافسی سے کہنے گئے: '' میں ایک عجمی شخص ہوں۔ میں چاہتا ہوں کہ آپ مجھے دین اسلام کی سب سے پہلی چیز سکھا کیں جو نماز کی گنجی ہے ۔۔۔ کہ میں نماز کیلئے وضو کیسے کروں''۔

طنافسی نے کہا:''بہت اچھا!'' ۔۔ پھراپ خادم ہے پانی لانے کیلئے کہا۔خادم ایک برتن میں پانی لے آیا۔طنافسی نے بیٹھ کروضو کیا اور اعضاء کو تین تین باردھویا۔اس کے بعد انہوں نے حاتم اصم کووضو کرنے کیلئے کہا کہ ایسے وضو کرو، ۔ چنانچہ حاتم نے وضو کرنا شروع کیا۔اور اعضاء کو تین تین باردھویا گر جب بازوؤں کو دھونے گئے تو انہیں چار باردھویا۔اس پر طنافسی نے انہیں ٹوکا اور کہا:

> ''تم نے ایک چلو پانی کااسراف کیا ہے' — حاتم نے پوچھا: وہ کیسے؟'' — طنافسی نے کہا:

"تم نے اپنے باز وؤل کوچار جاربار دھویا ہے" - اس پر حاتم نے کہا:

''سجان الله! میں نے ایک چکو یانی کا اسراف کیا، مگرآپ نے ان سب چیزوں میں اسراف نہیں کیا؟'' —

طنافسی ان کے اشارہ کو سمجھ گئے کہ سائل کا مقصدان سے بچھ سیکھنانہیں ، بلکہ انہیں ٹو کنا ہے۔ وہ شرم کے مارے گھر کے اندر

چلے گئے اور چالیس دن تک باہرنہ نکلے، نہ ہی لوگوں سے ملے۔

### حاتم اصم کے تین خصائل:

حاتم اصم جب بغداد بہنچے تو اہلِ بغدادان کے پاس آئے کسی نے ان سے بوچھا:

''اے ابوعبد الرحلٰ اِتَم ایک عجمی اورغیر ضیح آ دمی ہو، — جب کوئی تم سے بات کرتا ہے تو تم اسے عاجز کردیتے ہو۔ ب کیابات ہے؟''۔

انہوں نے جواب دیا:

''مجھ میں تین خصلتیں ہیں،جن کی بدولت میں اپنے حریف پرغالب آجا تا ہول'۔

ان سے یو جھا گیا کہ وہ حصالتیں کون ی ہیں، تو انہوں نے کہا:

میراحریف جب سیح بات کرتا ہے تومیں خوش ہوتا ہوں ،

O — جب وہ خطا کرتا ہے تو مجھے رنج ہوتا ہے۔

اینفس پر جہالت کوغالب نہیں آنے دیتا، (یعنی کسی جہالت کاارتکاب کرنے سے اپنفس کو بچاتا ہوں۔)

### وُنيا سے امن وسلامتی بانے كانسخه:

ماتم اصم مُنظِيد كى بير با تيں امام وقت حضرت احمد بن عنبل مُنظِيد تك يہنچيں تووہ آپ سے ملنے كيلئے تشريف لائے -اور كہا: "سجان الله! فيخص كتناعقل والا ہے!" — دوران ملا قات ان سے بوجھا:

### عوارف المعارف المحارف المحارف

"ا ابوعبد الرحمٰن! دنیا ہے سلامتی کا کیا طریقہ ہے؟" - حاتم اصم نے کہا:

''اے ابوعبداللہ! تہہیں دنیا ہے امن وسلامتی اس وقت تک نہیں مل سکتی جب تک یہ چار خصلتیں تم میں نہ پائی جا کیں'۔

انہوں نے پوچھا:''وہ کون سی ہیں؟'' — حاتم اصم نے کہا:

اوگوں کی جہالت کومعاف کردو۔ (تمہارے ساتھ جہالت کاسلوک کریں توتم درگز رکرو۔)

○ — این جہالت ہےان کودوررکھو۔(این جہالت ان سے نہ برتو۔)

لوگوں پرانی چیز یں خرچ کرو۔

○ — ان ہے کی چیز (احسان وغیرہ) کی تو قع ندر کھو۔

''جب جاہلوں (اہلِ دنیا) کے ساتھ تمہارا برتاؤالیا ہوجائے گا،اورتم میں بیہ خصائل پیدا ہوجا کیں گے تو تم دنیا سے امن دسلامتی کے ساتھ نکل جاؤ گے''۔

اس کے بعد حاتم اصم میشین بغداد سے مدینہ منورہ تشریف لے گئے۔

### الله كا دُرر كھنے والوں كاعلم:

ارشاد باری تعالی ہے:

إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَآءُ ٥(٢٢، ركوع٢:١١)

"الله كا دروى ركهت بين جوعلم والے بين" ـ

اس ارشاد باری میں انہائے تھم کے ذریعے علاء کا ذکر کیا گیا ہے تا کہ یہ بتایا جائے کہ جواللہ کا ڈرنہیں رکھتے ان میں حقیقی علم نہیں پایا جاتا۔مثال کے طور پرایک شخص نے یہ کہا:

انهایدخل الدار بغدادی -- " کرس بغدادی بی داخل ہوتا ہے"۔

اس جملے کا مطلب میہ ہوا کہ غیر بغدادی گھر میں داخل نہیں ہوتے ہیں، — لہذا اہلِ باطن علائے آخرت پریہ بات واضح ہو گئی کہ علوم ومعارف اور قرب الہی کے مقامات کی راہیں سب لوگوں پر بند ہیں۔ جولوگ زُہد وتقویٰ اختیار کرتے ہیں، یہ راہیں صرف انہی کیلئے کھلی ہیں۔

ایک بارحضرت ابویزید میشندنے اینے احباب سے گزری شب کا حال سناتے ہوئے کہا:

''کلرات میں صبح تک کوشش کرتار ہاکہ زبان سے لااللہ الله کاکلمہادا کروں ،گرستی بلیغ کے باوجودمیری زبان سے وہ کلمہنادا ہوسکا، ۔''

احباب نے وجہ پوچھی:''یہ کیسے ہوا؟'' — تو آپ نے فر مایا:

"جین میں ایک بات کہی تھی، وہی بات رات کو یادآ گئی، اور ذہن سے چپک کے روگئی، --اس بات کی وحشت اتنی

غالب ہوئی کہاس نے مجھے کلمہ تو حید کہنے ہے روک دیا، -- مجھے تو اس مخص پر جیرت ہے جواللہ کا ذکر کرتا ہے،اوروہ اس تتم کی کسی صفت ہے متصف ہے'۔

### علم میں راسخ لوگ:

صفائے تقوی اور دنیا سے کمال درجہ بے رغبتی کے باعث بندہ علم میں راسخ ہوجا تا ہے۔،

- شیخ واسطی و خاطه فرماتے ہیں:

''علم میں وہی لوگ رائخ ہیں جواپی ارواح کے ساتھ غیب الغیب میں رازوں کے راز سے رائخ ہو گئے، ۔۔۔ ہر کوئی انہیں نہیں بہپان سکتا۔ اس کے اہل ہی اس کی بہپان کر سکتے ہیں، ۔۔۔ چنا نچہ جوانہیں بہپان سکااس نے بہپان لیا، ۔۔۔ وہ فہم وادراک کے ساتھ علم کے سمندر میں غوطہ زن ہوئے تا کہ ترقی پاسکیں، ۔۔ اس وقت ان کیلئے کلام کے ہر حرف کے بیخ فہم وادراک اور عجیب وغریب خطاب کے ذریعے جمع شدہ (علم ومعرفت کے ) خزانے کھل جاتے ہیں، اور وہ فیصلہ کن گفتگو کرنے گئے ہیں'۔

O — بعض صوفیاء کا کہناہے کہ:

''علم میں راسخ وہ خص ہے جو گفتگو کے موقع اور کل ہے آگاہ ہو''۔

( یعنی خطاب کا کل سے کیا مراد ہے، اور خطاب کی غرض وغایت کیا ہے )

شغ خزار عند کاقول ہے:

''علم میں راسخ و پیخص ہے جس نے تمام علوم میں کمال معرفت حاصل کرلیا ہو،اوروہ تمام خلائق کی ہمتوں سے واقف ہو''۔۔

— شیخ ابوسعید کااس بارے میں جوقول ہےاس کا پیمطلب نہیں ہے کہ علم میں راسخ شخص کوعلوم وفنون کی تمام جزئیات کا بھی علم ہونا چاہئے۔خواہ انہوں نے تمام علوم میں کمال حاصل کرلیا ہو۔اوروہ تمام خلائق کی ہمتوں کو جان چکے ہوں۔

ابوسعید کے قول کے مطابق راسخ فی انعلم کیلئے ضروری ہے کہ وہ تمام علوم کی جزئیات سے بھی آگاہ ہو،اوران علوم پر پورا کمال اورعبور رکھتا ہو، ۔۔۔ حضرت عمر بن خطاب رٹائٹ راخین فی انعلم تھے، ۔۔۔ اس کے باوجودانہوں نے اس ارشادالہی: وفا کہت وابا کے معنی (طرح طرح کے میوے اور گھاس) میں تو قف کیا،اور فرمایا: "اب" کیا چیز ہے؟" ۔۔۔ پھرخود ہی فرمایا:

''بہ نکلیف کے سوااور چھیل''۔ ''بہ نکلیف کے سوااور چھیل ''۔

بعض بزرگوں کا بیکہنا ہے کہ اب کے معنی میں بیتو قف حضرت عمر طالفیئونے نہیں بلکہ حضرت ابوبکر طالفیئونے فر مایا تھا۔ — بہر حال شیخ ابوسعید کے قول کا آخری حصہ اس کے ابتدائی حصے کی وضاحت کرتا ہے۔اوروہ اس طرح سے ہے:

'' علم میں راسخ علماءتمام مخلوق کے ارادوں ہے آگاہ ہوتے ہیں'' — اس کا مطلب یہ ہے کہ تقی پر ہیز گاراور عابدو زاہر کا باطن سیح معنوں میں صاف ہو جاتا ہے، — بلکہ اس کے دل کا آئینہ اس قدرروشن اور مصفا ہو جاتا ہے کہ وہ

ایک حدتک ''لوح محفوظ'' کے سامنے پہنچ جاتا ہے۔ اس لئے اپنی باطنی صفائی کی وجہ سے وہ تمام بنیا دی علوم اور ان کے اصولوں سے آگاہ ہو جاتا ہے، — بول وہ علاء کی علوم میں انہائی معلومات سے باخبر ہوکر ہرعلم کے فائد ہے سے واقف ہو جاتا ہے۔ لیکن جزوی علوم تعلیم اور مثق ہی کے ذریعے دلول میں راسخ ہوتے ہیں۔ اس لئے کلی علم علم کی علیمہ علی کے سے انہیں بے نیاز نہیں کرتا جوائی حاجت رکھتے ہیں۔ ، — ان لوگوں کے نفوس کے ظروف جزوی علوم سے اس قدر کھر گئے ہیں کہ وہ ان میں اس قدر مصروف رہتے ہیں کہ کی علم سے ان کا کوئی واسطنہیں رہتا''۔

ابلِ باطن كاعلم:

اہلِ باطن زاہد علاء نے دین کے ضروری اصولوں اور شرع کے بنیادی فرائض کواخذ کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف رُخ کیا۔ اور
اشیاء سے قطع تعلق کر کے اسی کے ہوگئے، — ان کی روحیں قرب الہی کے مقام تک پہنچنے کیلئے وقف ہوجاتی ہیں۔ اس وقت جو
روحیں ان سے پہلے مقام قرب تک پہنچ بچی تھیں۔ انہوں نے ایجے دلوں پر انوار برسائے، جس کے باعث ایجے قلوب نے علوم و
معارف کو سجھنے کی لیافت حاصل کر لی — ان کی ارواح عالم از لی کی طرف اتن مائل ہیں کہ ترقی کرتے کرتے علوم کی حدادراک
سے بھی او پر بہنچ گئی ہیں۔ اس موقع پروہ ایسے وجود سے مجردومنفرد آزاد ہوگئی ہیں جوعلم کے لئے ظرف بننے کی صلاحیت رکھتا تھا، —
نفوس سے نسبت کی وجہ سے ان کے قلوب اسی طرح ' نظروف وجودی' بن گئے ہیں جس طرح علم کا وجود' نسبت وجودی' سے
را بطے میں رہتا ہے، — اوروہ علوم سے بالکل گھل تل گئے ہیں، کیونکہ لوح محفوظ سے ان کے اتصال کی وجہ سے علوم منفصل ہو گئے
ہیں۔ ان کے انفصال سے صرف یہ مراد ہے کہ وہ لوح محفوظ ہی میں منقش ومندرج کردیۓ گئے ہیں۔

مقام ارواح سے قلوب کا اتصال کا بیمعنی ہے کہ قلوب کی نفوس کی طرف کشش ہے۔ اس طرح دومنفصل اور الگ تصلگ چیزوں (بعنی علوم اور قلوب) میں ایک قدرمشترک پیدا ہوگئ ہے جوایک دوسرے کورا بطے میں رکھتی ہے۔ اس طرح انہیں علم حاصل ہوتا ہے اور حق پرست علم علی میں راسخ ہوجاتے ہیں۔

### قلوب علم كامركزين:

الله تعالى نے بعض الہامى كتابوں ميں بنى اسرائيل كى طرف بيوجى نازل فرما كى:

"اے بنی اسرائیل! بیمت کہوکہ:

- 🔾 عالم آسان ہے علم کوکون اتارے گا،اور
- نہ یہ کہو کہ زمین کی اطراف اور کناروں میں اسے کون چڑھائے گا،اور
  - ۔۔ بینہ کہوسمندر کے اس یا را تر کر کون جائے اور اسے لے کرآئے۔

بلکہ حقیقت ہے ہے کہ تمہارے قلوب علم کا مرکز ہیں۔میرے سامنے تم فرشتوں کی طرح آ داب بجالاؤ، —صدیقین کے اخلاق کے ساتھ میرے یاس آؤ، —اس طرح سے علم تمہارے دلوں سے بھوٹ نکلے گا اور وہ تمہیں اپنے دامن

ين چھيا لے گا''.

اس عبارت میں فرشتوں کے سے آ داب بجالانے کامفہوم یہ ہے کنفس کواس کی طبعی خواہشوں سے روکا جائے ، سے علم کے واضح اصولوں کی روشنی میں ہرقول وفعل سے ان نفسانی خواہشوں کی جڑکاٹ دی جائے ، —

جس نے جان لیا اور قرب پالیا، اس نے اللہ کے حضور حاضر ہونے کا راستہ پالیا، — وہی حق کی خاطر حق کے ساتھ محفوظ ہےگا۔

شیخ ابونجیب سپروردی میشدند اینے مشائخ سے بالا سناد حسان بن عطیہ کی بیروایت بیان کی کہ حضرت شداد بن اوس طالفنو دوران سفرایک منزل پراتر ہےاور فرمایا:

'' دسترخوان ہمارے سامنے لاؤتا کہ ہم اس سے چھیٹر خانی کریں''۔

سننے والوں نے بین کرنا پسندیدگی کا اظہار کیا ،اس وقت حضرت شداد رہالٹیؤنے فرمایا:

''جب سے میں مسلمان ہوا ہوں ، میں نے منہ سے کوئی بات نہیں نکالی جب تک کداسے لگام نہ لگالوں ، — ایک کے بعد دوسری لگام لگا تا ہوں۔اس لئے تم اس بات کابرانہ مانو''۔

فرشتوں کے ہے آ داب بجالانے کی بیا یک مثال ہے۔

## علم سيهواوراس برعمل كرو:

— انجیل میں لکھا ہے کہ جس کا تمہیں علم نہ ہو،اس کاعلم اس وقت سیھو جب تک تم موجودہ علم پڑمل کر کے نہ دکھاؤ، — 🔾

رسول اكرم مَثَاثِيْتِمْ نِے ارشا وفر مایا:

"شیطان علم کے ذریعے مہیں ٹالٹار ہتا ہے" - صحابہ کرام نے عرض کیا:

" يارسول الله! وه جميل علم ك ذريع كيسة ثالثا ب" - آب مَا لَيْ الْمَانِينَةُ مُايا:

''وہ کہتا ہے:''علم حاصل کرو،اور جب تک تم علم کی بھیل نہ کرلوعمل نہ کرو'' —اس لئے بندہ علم حاصل کرنے میں لگا رہتا ہےاورعمل کوٹالتار ہتا ہے جتیٰ کے موت آلیتی ہے مگروہ کوئی (نیک)عمل نہیں کریا تا'' —

حضرت عبدالله بن مسعود واللغن كاارشاد ب:

'' بکثرت روایت کا نام علم نہیں بلکہ مم تواللہ کا خوف دلاتا ہے'۔

حضرت حسن رالتينون فرمايا:

''یقیناً الله کوصاحب علم اورصاحب روایت کی کوئی پرواه نہیں، —اس کے ہاں فقط صاحبِ فہم وبصیرت کی قدرو قیمت ئے''۔

۔ لہذا علوم وراثت (باطنی علوم) علوم درایت (تعلیمی اور ظاہری علوم) سے نکلے ہیں۔ بیعلیمی اور ظاہری علوم خالص دودھ ک طرح ہیں جو پینے والوں کے حلق ہے بآسانی اتر جاتا ہے۔ جبکہ علوم وراثت ایسے کھن کی ظرح ہیں جو خالص دودھ سے نکاتا

### عوارف المعارف المحالف المحالف

ہے۔اگردودھنہ ہوتو مکھن بھی نہ ہوگا۔اصل مقصدتو مکھن کی چکنائی ہے جودودھ سے نگلتی ہے۔ایسے میں دودھ کی مثال ایک جسم کی سے جس سے چکنائی کی روح برقر اررہتی ہے،اور پانی اسے قائم رکھتا ہے۔جسیا کہارشاد باری ہے:

وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَتِي ٥

"اورہم نے یانی سے ہرشے کوزندہ رکھا"۔

أو مَنْ كَانَ مَيْتًا فَاحْيَيْنَاهُ

''وہ مخص مردہ تھا، پھرہم نے اسے زندہ کیا''۔

لیعنی وہ اپنے کفر کے باعث مردہ تھا، ہم نے اسے اسلام کے ذریعے زندہ کیا۔

#### علوم اسلامی:

اسلام کے ذریعے زندہ کرناعلم کا پہلا حصہ (قوام اول) اور پہلی بنیاد (اصل اول) ہے۔ تاہم اسلام کے بہت سے علوم ہیں جو اس کے بنیادی اصولوں سے متعلق ہیں۔ اگر تصدیق کی نظر سے دیکھا جائے تو اسلام کا وجودایمان کے بعد ہے۔ اسلام کے ثبوت کے بعدایمان کی بہت می شاخیس اور مراتب قائم ہوتے ہیں۔ جیسے:

○ \_علم اليقين، ○ \_عين اليقين، ○ \_حق اليقين،

کے درجے ہیں۔جنہیں دوسرےالفاظ میں: تو حید ،معرفت اور مشاہرہ کہا جاتا ہے۔اس طرح ایمان کی ہرشاخ سے کئی علوم پھو منے ہیں۔مگرفرق بیہ ہے کہاسلام کے علوم ،علوم القلوب ہیں۔جن کی دواقسام ہیں:

○ — ایک شم خواص کیلئے ہے، اور صلے لئے۔

عوام کیلئے علم الیقین ہے جوغور وفکراوراستدلال کے ذریعے حاصل ہوتا ہے۔اس خصوص میں دنیا دارعلاء اورعلاء آخرت برابر کے شریک ہیں۔جبکہ وصف خاص فقط علائے آخرت کے ساتھ مخصوص ہے۔

### سكينه--وصف خاص:

علائے آخرت کیلئے تخصوص وصف، وصف خاص ہے۔ یہ وہ علم ہے جے قرآن کریم میں لفظ سکینہ سے ذکر کیا گیا ہے۔ جو مومنوں کے قلوب پراللہ کی طرف سے نازل ہوتا ہے۔ انہیں سکون وطمانیت عطاکرتا ہے۔ تاکہ ان کے موجودہ ایمان میں اضافہ ہو۔ چنانچہ اپنے وصفِ خاص کی بنا پر ایمان اپنے سب در جوں پر حاوی ہے۔ مگر وصفِ عام کی بنا پر وہ سب در جات پر حاوی نہیں۔ وصف خاص کے اعتبار سے یقین اور اس کے سب وصف خاص کے اعتبار سے یقین اور اس کے سب در جا یمان میں داخل ہیں۔ وصف عام کے اعتبار سے یقین اور اس کے سب در جا یمان سے ایمان سے زائد ہیں۔ مشاہدہ ، یقین کے خاص وصف میں داخل ہے جے میں الیقین بھی کہا جاتا ہے، سے میں الیقین جب وصف خاص کے ساتھ مختص ہوتا ہے تو وہ حق الیقین بن جاتا ہے، سے حق الیقین ، میں الیقین سے ممتاز در جہ رکھتا ہے۔ ، ساس طرح حق الیقین مشاہدہ سے بڑھ کر ہے۔ اس کا اصل وطن اور مقام ، آخر ت ہے۔ جو اس کے اہل ہیں دنیا میں انہیں اس کی ایک طرح حق الیقین مشاہدہ سے بڑھ کر ہے۔ اس کا اصل وطن اور مقام ، آخر ت ہے۔ جو اس کے اہل ہیں دنیا میں انہیں اس کی ایک میں دکھائی دیتی ہے۔

علوم الہی میں حق الیقین سب سے بلنداور افضل ہے، سب سے کمیاب اور نادر شم ہے۔ کیونکہ اس کا دارو مدار وجدان پر ہے۔
وہ دنیا دارعلاء جنہوں نے یقین وایمان کوفکر واستدلال سے حاصل کیا ہے۔ ان کے مقابلے میں صوفیاء اور درویشوں کے علوم کا وہی
تعلق ہے جے علم الوراثت اورعلم الدرائت (باطنی وظاہری علوم) کے سلسلے میں مثال کے ذریعے سمجھایا گیا ہے کہ ان کاعلم دودھ کی
طرح ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے وہ یقین وایمان حاصل ہوتا ہے جو اسلام کی اصل بنیاد ہے۔ جبکہ صوفیاء کرام کاعلم مشاہدے ک
بدولت علم الیقین کے درجے سے بڑھ کر جاتا ہے، سے بدرجہ میں الیقین اور حق الیقین کا ہے جو دودوھ سے نکلے ہوئے مکھن کی طرح

### علم كى فضيلت:

ایمان کی فضیلت علم کی فضیلت پرموقوف ہے۔ یعنی علم جتنا افضل واعلیٰ ہوگا،ایمان بھی اپنی فضیلت کے لحاظ سے اتنا بلند
ہوگا۔ دوسر کے فظوں میں اس کے اعمال کی قدرو قیمت اس کی علمی حیثیت سے مشروط ہے۔ حدیث شریف میں ہے:

''ایک عالم کوایک عابد پراسی طرح فضیلت حاصل ہے جس طرح مجھے اپنی امت پرفضیلت حاصل ہے'۔
جس علم کی طرف رسول اللہ مَنَّا ﷺ نے اشارہ فرمایا ہے اس علم سے بیچ وشراء، طلاق وعماق کاعلم مراد نہیں، سے بلکہ علم الہی مراد ہے۔
ہوگا۔ حس سے یقین کامل (معرفتِ اللہی) حاصل ہوجائے —

سمجھی ایسابھی ہوتا ہے کہ ایک شخص کوعلم الہی میسر ہے، اسے یقینِ کامل بھی حاصل ہے مگراس فرض کفایہ کاعلم نہیں ہوتا۔ جیسا کہ رسول اکرم مَثَلَّتُیْزِ کے صحابہ کرام رِخَالَتُنْزِ، تا بعی علماء کی نسبت یقین ومعرفت کے حقائق و نکات کاعلم زیادہ رکھتے تھے، — مگر علمائے تا بعین میں سے بعض علماء کرام فقاو کی اوراح کام میں بعض صحابہ کرام سے زیادہ علم رکھتے تھے۔ اس حوالے سے روایت ہے کہ

- حضرت عبدالله بن عمر والتفخيات جب کوئی مسئلہ دریا فت کیا جاتا تو آپ فرمائے :
   "سعید بن میتب ( دلائٹۂ ) سے دریا فت کرؤ'۔
- اس طرح حضرت عبدالله ابن عباس وللفيئائي يجهدريا فت كياجا تا تو آپ فرمادية : "جابر بن عبدالله (ولائنونه) سے معلوم كرو، — ابلِ بصره اگران كے فتو كى پرممل كريں تو ان كيلئے رخصت ہے'۔
  - حضرت انس بن ما لک رفاعة فر ما یا کرتے:

''حسن بھری (رحمۃ اللہ علیہ) سے پوچھو، کیونکہ انہیں مسائل یاد ہیں اور ہم بھول گئے ہیں'۔ اس طرح صحابہ کرام علم فقاویٰ اوراحکام کیلئے لوگوں کوعلماء تابعین کے پاس بھیجا کرتے تھے۔جبکہ بیصحابہ کرام ان تابعین کرام کویقین ومعرفت کے حقائق و نکات سمجھاتے تھے۔اس معاطم میں تابعین سے بڑھ کروہ اس کے اہل تھے۔ کیونکہ انہیں وحی الہی کی طراوت پنجی تھی۔وحی الٰہی کانزول ان کے سامنے ہوتا تھا۔ علم مجمل ومفصل کی بارشیں ان پرسلسل برس چکی تھیں ،اس لئے:

🔾 — ایک جماعت نے ان ہے مجمل اور مفصل دونوں علوم سیکھے ،اور

🔾 — ایک جماعت نے ان سے فقط مفصل علوم سیکھے ،مجمل نہیں سیکھے۔

حالا نکہ علم کی اصل بنیادتو مجمل علوم ہیں، ۔۔۔ مفصل علوم تو قلوب کی پا کیزگی، فطری قوت اور کامل استعداد سے حاصل ہو جاتے ہیں۔اور بیلمی شان خواص کا متیاز خاص ہے۔

#### نفيحت وحكمت ميں فرق:

الله تعالى نے دعوت اسلام كے سلسله ميں اپنے محبوب اعظم مَثَالَتُهُمُ سے ارشاد فرمایا:

أَدْعُ إِلَى سَبِيْلِ وَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي آحْسَنُ (

(پاره ۱۳ : رکوع ۲:۲۲)

''اےرسول! آپلوگوں کواپنے پروردگار کی راہ کی طرف بلایئے حکمت اوراجھی نفیحت کے ساتھ ،اوران کے ساتھ اس انداز سے بحث کریں جواحسن ہو''۔

- --- قُلُ هَاذِهِ سَبِيلِي آدُعُو اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ على بَصِيرَةٍ ٥(ب١١: ركوع١٤٥)
  - " آپ کہدد بجئے کہ بیمیراراستہ ہے، میں تہہیں اللہ کی طرف بصیرت سے بلاتا ہوں "۔
    - اس راہ پر چلنے والے اور اس دعوت کو قبول کرنے والے قلوب کئی قتم کے ہیں:
- ے کی خونفوس سرکش اور جامد ہیں ، جواپی طبیعت اور مزاج کے اکھڑین پر قائم رہتے ہیں ،انہیں اچھی نصیحت اورخوف اور تنبیہ کی حرارت سے زم کیا جاتا ہے۔
- کے نفوس پاکیزہ اور پاک طنیت (مٹی سے بنے) ہوتے ہیں۔ وہ اپنے قلوب کے موفق اور ہم آ ہنگ رہتے ہیں۔ لہٰذا جس کانفس اس کے قلب پر غالب ہوتا ہے، اسے نصیحت کے ذریعے دعوت دی جاتی ہے، — اور جس کا قلب اس کے نفس پر غالب ہوتا ہے، اسے حکمت کے ذریعے بلایا جاتا ہے۔

جودعوت نصیحت وموعظت کے ذریعے تھی اسے نیک بندوں نے قبول کیا۔ یہ دعوت اسلام وہ ہے جس میں جنت و دوزخ کا فررہے، — قبولیت میں جنت کا انعام ہے اور عدم قبولیت کی سزاجہتم ہے، — اور جو دعوت حکمت کے ذریعے تھی اسے مقربین پارگاہ الٰہی نے قبول کیا۔ یہ وہ دعوت ہے جس میں قربِ الٰہی کی عطا ہے، صفائے معرفت اور تو حید کے اشارے ہیں، — ان حضرات نے جب حقانی اشاروں اور رہانی تعریفات کو ملاحظہ کیا تو انہوں نے نہ صرف اپنفس کے ساتھ بلکہ جان و دل سے اس عوت کوقبول کیا۔ وہ اس طرح کہ:

- O ان کے فس نے زبانی اتباع کر کے اس دعوت کو تسلیم کیا،
  - — ان كول في اعمال كوزر يعاس كى تائيك،
- ان کی روحوں نے صاحبِ حال بن کر قبولیت کا ثبوت دیا۔

اس طرح صوفیاء کرام نے دعوت اسلام کو کمل طریقے سے قبول کیا۔ (لینی انہوں نے اقوال ، اعمال اور احوال کی متابعت

حاصل کر لی۔) — غیرصوفیاء کی قبولیت کلّی طور پرنہیں ہے یعنی بعض میں متابعت پائی گئی ، —حضرت عمر فاروق رفیانٹنڈ نے ارشاد فر مایا:

''الله تعالیٰ صهیب (طلعینٔ) پررهم فرمائے۔اگرانہیں الله کا خوف نه ہوتا، اس صورت میں بھی وہ الله کی نافرمانی نه کرتے''۔

اس کا مطلب یہ ہے کہا گرانہیں تحریری طور پر بھی دوزخ کے عذاب سے امان کی سند دے دی جاتی تو اس حالت میں بھی وہ الہی عظمت کے عرفانِ کامل کی بدولت حق بندگی کے فرائض ضرور بجالاتے۔ کیونکہ انہوں نے عظمتِ الہی کے حقوق کی معرفت کو پالیا تھا۔

لہذاصوفیاءکرام نے دعوتِ تِق کواس طرح قبول کیا جس طرح ایک عاشق اپنے محبوب کی بات تسلیم کرنے میں لذت اور سکون محسوس کرتا ہے۔، ۔۔ غیرصوفیاء کیلئے بیدعوتِ تِق زحمت اور مجاہدہ ہے۔ بہر حال استقامت اختیار کرنے اور حق عبودیت کو کممل طور پر بجالانے کیلئے اثر ات اس پر ایک عرصہ کے بعد ظاہر ہوتے ہیں۔ (عبودیت کے قیام پر غیرصوفی صرف چند ساعتوں کیلئے ثابت قدم رہ سکتا ہے اسے بیٹ گی نہیں دے سکتا۔)

جبیا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

فَامَّا مَنُ اَعْطَى وَ اتَّقَىٰ وَ صَدَّقَ بِالْحُسْنَى فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسُرِ ٰ 90 (باره ٣٠ سوره الليل) "جس نے بخشش کی تقویل اختیار کیا اور اچھی بات کی تقیدیق کی تو ہم اسے آسانی عطاکریں گئے'۔ اور

بعض صوفیاء کرام نے اس کی بیتشریح کی ہے کہ بیروہ ہے جس نے دونوں جہانوں کو بخشش میں دیااور (دنیا کی ) کسی چیز کی طرف توجہ نہ دی، برائیوں اور بے فائدہ باتوں سے پر ہیز کرتار ہا،اور نیک باتوں کی تقیدیق کرتے ہوئے قربِ الہی کی طلب پر اصرار کیا۔

یہ بھی سننے میں آیا ہے کہ بیر آیت حضرت ابو بکر صدیق طالت کی شان میں نازل ہوئی، — اس آیت کی اس طرح سے بھی تاویل کی گئی ہے:

جس نے ہمیشہ انچھے ممل کرتے ہوئے بخشش کی۔وسوس اورنفسانی خیالوں سے پرہیز کیا، نیک بات کی اس طرح تقید بیتی کی کہ وجود کی آلائشوں کی مزاحمت سے مقام شہود کو پاک وصاف رکھا،اور باطنی طاقت کا ہمیشہ ساتھ دیا، — اس حال میں اس کی راہ آسان کر دیں گے۔ یعنی مملی زندگی گزارنے اورانس ومحبت میں رہنے کیلئے ہم اس پر آسانی کا دروازہ کھول دیں گے۔ سات کی ترقیب کے اورانس ومحبت میں رہنے کیلئے ہم اس پر آسانی کا دروازہ کھول دیں گے۔ سے تاہی کی ترقیب کی ترقیب کے تاہد کے ایک کا دروازہ کھول دیں گے۔ سے تاہد کی ترقیب کی ترقیب کے تاہد کی ترقیب کی ترقیب کی ترقیب کی تو تو تاہد کی ترقیب کے ترقیب کی ترقیب کرد کر کے ترقیب کی ترقیب کے ترقیب کی ترقیب کے ترقیب کی ترقیب کر ترقیب کی ترقیب کر ترقیب کر ترقیب کی ترقیب کر ترقیب کرتر کر ترقیب کی ترقیب کرتر کر ترقیب کی ترقیب کی

وَ اَمَّا مَنُ مُ بَخِلَ وَ اسْتَغُنِي ٥ وَ كَذَّبَ بِالْحُسْنِي ٥ فَسَنُيَسِّرُ هُ لِلْعُسُرِى ٥ (پاره٣٠، سوره اليل)

''اورجس نے عمل کرنے میں بخل کیا اور بے پروائی برتی ، (کیونکہ وہ احوال سے بھر گیا تھا۔) اوراجھی بات کو جھٹلایا (چونکہ بصیرت نہ ہونے کے باعث اِدھراُ دھر پھرر ہاتھااس لئے وہ ملکوت میں نہیں تھا)''۔

عمل کرنے میں بجائے سہولت دینے کے اس کیلئے دشواریاں کھڑی کردیں گے، کاموں میں آسانی کا دروازہ بند کر دیں گے،

### 

تساہل اور ستی طاری کردیں گے۔

مسی صالح کاارشادہے:

''اللہ کسی بندے کے ساتھ جب برائی کاارادہ کرتا ہے تواس پر (نیک )عمل کا دروازہ بند کر دیتا ہے۔اور سستی کا دروازہ کھول دیتا ہے''۔

بہر حال صوفیاء کرام کے نفوس وقلوب اور ارواح نے دعوت حق کو جب ظاہری اور باطنی دونوں طرح سے قبول کر لیا تو ان کے حصہ میں علم ومعرفت کثرت سے آئے۔ اس طرح سے ان کاعلم کامل ہو گیا۔ اور اس کی بدولت ان کے اعمال بھی سب سے زیادہ یا کیزہ اور افضل ہوگئے۔

#### قوى يقين اورضعيف يقين والے:

حضرت معاذبن جبل والفنزك پاس ايك شخص آيا اور كہنے لگا:

'' مجھے دوان آ دمیوں کے بارے میں اپنی رائے بتا ہے کہ جن کے خیالات مختلف ہیں:

— پہلاشخص بہت زیادہ عبادت کرتا ہے،اس کے نیک اعمال بہت زیادہ ہیں، — گناہ بہت ہی کم ہیں۔ مگراس کا ایمان کمزور ہے، یقین ضعیف ہے۔، — اسے اکثر شک وشبدلاحق رہتا ہے''۔

حضرت معاذر الثينُ نے فرمایا:

"اس کاشک اس کے اعمال کوضائع کردےگا"۔

اس کے بعداس آنیوالے نے دوسر شخص کے بارے میں یو چھا:

○ — "اب آپ اس شخف کے بارے میں بتائے جس کے نیک اعمال کم ہیں، — گناہوں کا بہت ارتکاب کرتا ہے، اس کے باوجوداس کا ایمان بہت مضبوط اور یقین قوی ہے'۔

حضرت معاذ والنفؤيين كرخاموش رہے، توسائل نے ازخودرائے دیتے ہوئے كہا:

''اگر پہلے آ دمی کا شک اس کے نیک اعمال کوضائع کرسکتا ہے تو اس دوسرے آ دمی کا قوی یقین اس کے گنا ہوں کو بیکارکرسکتا ہے''۔

حضرت معاذبن جبل ر النيئ نه بيسنة مي اس كاماته يكرليا اور فرمايا:

''میں نے اس شخص سے بڑھ کرکسی کوفقیہہ (سمجھدار )نہیں دیکھا''۔

### يقين عمل سےافضل ہے:

حضرت لقمان والتذئب السيخ بيثے كو جونفيحتيں كى تھيں،ان ميں يہ بھى تھى كە:

''اے بیٹا! یقین ہی عمل کی بنیاد ہے۔ یعنی عمل کرنے والا اپنے یقین کے مطابق ہی عمل کرتا ہے، — اور کوئی عمل کرنے والا اپنے مطابق ہی عمل کرتا ہے، — اور کوئی عمل کرنے والا اپنے عمل میں اس وقت تک کوتا ہی نہیں کرتا جب تک اس کے یقین میں شک نہ آجائے''۔

چنانچے یقین عمل سے افضل ہے کہ اس یقین نے اسے عمل کی ترغیب وتح یک دی ،البذا:

🔾 — اگریقین اسے ممل کی ترغیب وتحریک نه دیتا تو وه عبو دیت (الله کی بندگی) کااراده نه کرتا ( ذریعه نه بنتا)اور

○ — اگریقین اسے عبودیت کی ترغیب وتحریک نه دیتا تووه ربوبیت کاحق ادا کرنے کیلئے قیام نہ کرتا۔

چنانچہ بیسب باتیں اور کامل یقین اور معرفت صرف صوفیاء کرام اور زاہد علماء ہی کومیسر ہیں ،اس لئے اس سے نہ صرف صوفیاء کرام اور زاہد علماء کی فضیلت بلکہان کے علم کی برتری بھی ثابت ہوتی ہے۔

# ایک زامد عالم کی غیر زامد عالم پرفضیات:

اب ایک مثال پیش کرتا ہوں جس سے ایک زاہد و عارف عالم کی فضیلت غیر زاہد علاء پر ثابت اور واضح ہو جائے گی، —
ایک عالم ایک مخفل میں آیا۔اوراس جگہ پر بیٹھ گیا جواس کی علمی حیثیت کے شایانِ شان تھی، — اس کے بعداس کے پائے کا ایک اور عالم بھی آیا،اور وہ اس سے اونجی جگہ پر بیٹھ گیا۔ بیدد کھے کر پہلے عالم کی حالت بڑی بری ہوئی۔اسے بیسب بڑا گراں گزرا۔ ونیا اس پرتاریک ہوئی۔اس کابس چلتا تو وہ اس عالم پر جھپٹ پڑتا۔

اس طرح اس کے ساتھ بیدواقعہ ہوگیا، —اورایک ایسا پوشیدہ مرض لاحق ہوگیا جس کی اسے ذرہ بھی خبر نہ ہوئی، — جبکہ اس کے خیال میں اسے ایسی کوئی بیماری نہیں جس کیلئے علاج کی ضرورت ہو، — اس نے اس طرف بالکل تو جہنیں کی کہ اسے لاحق ہونے والے مرض کا سبب کیا ہے، — کاش اسے معلوم ہوتا کہ:

''یاس کی نفسانیت کا جوش ہے،جس کے باعث وہ اپنی جہالت کا مظاہرہ کررہا ہے، — یہ جہالت اس کے کبروغرور کی وجہ سے بیدا ہوئی، — اس کبروغرور کے پیدا ہونے کی وجہ یہ ہے کہ وہ اپنی ذات کو دوسروں سے بہتر اور اعلیٰ سمجھتا ہے''، —

لہٰذا جب انسان یہ بمجھنے گلے کہ وہ دوسرے سے بڑھ کر ہے تو یہ کبروغر ورکہلا تا ہے۔اوراس خیال کاعملی مظاہر ہ تکبر ہے۔لہٰذا جب اس نے دوسرے عالم سے دل ونظر میں تنگی محسوس کی تو اس سے ملی طور پر تکبر ظاہر ہوا۔

### زابدعالم كاعمل تواضع سے آراستہ ہے:

صوفی وزاہدعالم کی مثال اور ہے۔وہ دوسر ہے مسلمانوں کے مقابل اپنی کسی امتیازی شان کا اظہار نہیں کرتا۔نہ کسی محفل میں اپنے آپ کومتاز مقام ومرتبہ کے لائق سمجھتا ہے ، —اس اعتبار سے صوفی وزاہد عالم اس سے افضل ہے۔

اگرخدانخواستہ وہ اس قتم کے واقعہ سے دو چار ہوجائے اور دوسر سے کے مقدم و برتر ہونے پر دل گرفتہ ہوجائے تو یہ غلبہ نفس کی علامت ہے۔ اور اسے روحانی بیاری تصور کیا جائے گا، — اگر مرض کا سلسلہ در از ہوجائے ، اس کے علاج میں سستی اور کوتا ہی کی جائے تو یہ اس کے نار کی خال 'کا گناہ شار کیا جائے گا۔ اس کے اس مرض کی اطلاع بلاتا خیر اللہ کے حضور دی جائے گی، — نفس کے غالب آنے کی فریاد لے کرقلب اللہ کے حضور جائے گا۔ اس وقت تو فیق الہی شامل حال ہوگی اور اس کی توبہ قبول کرلی جائے گا۔ اس وقت تو فیق الہی شامل حال ہوگی اور اس کی توبہ قبول کرلی جائے گا۔ علیہ نفس کے عارضہ کا قلع قمع کیا جائے گاتا کہ آئندہ اسے اسے سے بلند جگہ پر بیٹھنے والے کے بارے میں کوئی دلی تنگی نہ محسوس ہو، غلبہ نفس کے عارضہ کا قلع قمع کیا جائے گاتا کہ آئندہ اسے اسے سے بلند جگہ پر بیٹھنے والے کے بارے میں کوئی دلی تنگی نہ محسوس ہو،

بلکہ وہ موجودہ گناہ (دلی تنگی کا مظاہرہ) کا کفارہ ادا کرے۔اس روحانی بیاری کیلئے بیمل کیا جائے کہ جوشخص اس سے اونچی جگہ پر آ کربیٹھ گیا تھا،اس کے ساتھ تواضع وانکساری کے ساتھ پیش آئے۔

اس مثال سے دونوں طرح کے علماء میں فرق واضح ہو گیا،اگر کوئی عبرت حاصل کرنا جا ہے اوراس مقام پراپنے نفس کا جائزہ لے تو عام لوگوں کے نفوس کی طرح اس کانفس بھی دنیاوی مناصب کا طالب ہوگا، — ایسی صورت میں اس عالم اورایک جاہل میں کیا فرق باقی رہ جاتا ہے۔

اس قتم کے مسائل اگر ہم کثیر مثالیں پیش کریں تو زاہدو درویش عالم کی فضیلت اور دنیا دارعلاء کی خامیاں سامنے آسکتی ہیں۔ گرایسا کرنالوگوں کیلئے تکلیف کا باعث ہوگا۔

۔ یہ سیارے سے ابتدائی اصولوں کا بیرحال ہے تو اس کے نفیس ترین علوم اوران کے اعلیٰ احوال کا بخو بی انداز ہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ کتنے بلندمعیار کے ہوں گے۔

### عوارف المعارف المحاوف المحاوف المعارف المحاوف المعارف المعارف المعارف المحاوف المعارف المحاوف المحاوف

### بابنمبره:

# صوفیاء کے مختلف طریقے اوران کے احوال

### دل کوکینہ سے پاک رکھناسنتِ نبوی ہے:

شیخ ضیاءالدین ابواحمدعبدالو ہاب بن علی مُشاہد نے مختلف راویوں سے بالا سنا دحضرت سعید بن مسیّب رٹائٹنڈ سے روایت کی ہے کہ حضرت انس بن مالک رٹائٹنڈ نے فر مایا کہ مجھے سے رسول اکرم مُٹائٹیڈ کے ارشا دفر مایا:

''اے میرے فرزند! اگرتمہارے لئے ممکن ہوتو صبح وشام زندگی کواپے گزارو کہ تمہارے دل میں کسی کیلئے کوئی کینہ نہ ہو، تو ایسا کر گزرو'' — پھر ارشاد فر مایا: ''یہ میری سُنت ہے۔ جس نے میری سُنت کو زندہ کیا، اس نے گویا مجھے زندہ کیا، — اور جس نے مجھے زندہ کیاوہ میرے ساتھ جنت میں ہوگا'' —

یہ سب سے عظیم شرف اور کامل ترین نصل ہے جس سے رسول اللہ مَثَالَّیْرُ اِن اسْتُحَصُ کو آگاہ فر مایا جو آپ کی سُنت مبار کہ کو زندہ کیا۔ زندہ کرتا ہے۔، — چنانچ شرف وفضل کی یہ نعمت صرف صوفیاء کرام کو حاصل ہے جنہوں نے اس سُنت رسول مَثَالِیُرُ کی کو زندہ کیا۔ کیونکہ ان کے دل کینہ وکھوٹ اور سے پاک ہیں۔ان کے ممل کی اساس احسن ہے اور ان کی جو ہر شناسی اور پر کھ کا سب سے بڑا معیاریہی سُنت پر مداومت ہے۔

#### سنت کوزندہ کرنے میں کامیابی کاراز:

صوفیاء کرام اس سُنت کواس کئے زندہ کرنے میں کامیاب ہوئے ہیں اور اس کے واجب حقوق ادا کر سکے ہیں کہ انہوں نے دنیا سے بے بنین افراس کے جاہنے والوں کیلئے چھوڑ دیا۔ کیونکہ دنیا کی محبت اور جاہ پرتی کے نتیج میں ہی کینداور نفاق پروان چڑھتے ہیں۔صوفیاء کرام نے ان سے بے رغبتی اور بے پروائی کا طریقہ اختیار کیا ہے۔جیسا کہ بعض صوفیاء نے ارشاد فرمایا:

'' ہمارا طریقہ انہی کی اصلاح اور بہتری کیلئے ہے جنہوں نے اپنی روحوں کی غلاظت کواس کے کوڑے کے ڈھیر سے حجاڑودے کریا ک صاف کیا ہو، —

جب ان کے دلوں سے دنیا کی محبت اور چاہ پرتی دور ہوگئ تو ان کے مبح وشام میں ان کے دلوں میں کسی کیلئے بھی کینہ و بغض ندر ہا'' —

یہ جو کہا گیا ہے کہ انہوں نے روح کی غلاظت کواس کے کوڑے کے ڈھیر سے جھاڑو دے کریاک وصاف کیا ہو ۔۔ تو ان

### 

الفاظ میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ان لوگوں میں تواضع وانکساری انتہائی در ہے کی ہے، وہ اپنی ذات کود گیرمسلمانوں سے بلند ترنہیں سمجھتے بلکہ اپنی ذات کو کمتر سمجھتے ہیں۔اس طرح سے ان کے دلوں سے کینداور نفاق جاتے رہے۔

# یمی تزکیهٔ نفس ہے:

آیک باربعض فقراء نے ہمارے ساتھی درویشوں سے کہا کہ بیہ جو بات مشہور ہوئی کہ انہوں نے اپنی روحوں کی غلاظت کو کچرا گھرسے پاک صاف کیا، — اس میں کچرا گھرسے مراد نفوس ہیں، ۔ کیونکہ وہی ہرگندگی اور نجاست کا ٹھکانہ ہیں جس طرح کہ غلاظت کا ڈھیر ہوتا ہے۔ بیغلاظت روحانی نور کے ذریعے جھاڑو دیے کرصاف کیا جاتا ہے جوان کے نفوس تک پہنچتا ہے۔ صوفیاء کی رومیں چونکہ قرب الٰہی کے مقام پر ہوتی ہیں، انکا نور جب نفوس میں سرایت کرتا ہے تو نور کے روح سے ملنے سے نفس بالکل پاک و صاف ہوجاتا ہے۔ اس میں سے کینے، نفاق ، بغض ، فریب اور حسد جیسی تمام خراب چیزیں نکل جاتی ہیں۔ گویا اس میں روح کے نور سے جھاڑودے دی گئی ہے۔

یہ جومطالب بیان کئے گئے ہیں بالکا صحیح ہیں،اگر چہ قائل کی مرادیہ نہ ہو۔

### اہلِ جنت اور عام لوگ:

اہلِ جنت کے بارے میں ارشاد باری ہے:

وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِّنْ غِلِّ اِنْحُوانًا عَلَى سُرُرٍ مُّتَقَبِلِيْنَ ٥(هاره ١٠، ركوع ٢:٣) "اور ہم نے ان كے سينول سے كينه نكال ديا ہے، وہ بھائى بھائى بن كرآ منے سامنے بيٹھے ہيں"۔ حضرت ابوحفص بَيْنَائِدَ نِهِ فرمايا:

''جوقلوب الله کی ذات سے مانوس، اس کی محبت پر شفق، اس کی مؤدت پر متحد اور اس کے ذکر سے محظوظ ہوتے ہیں، ان میں کینداور حسد کیسے باتی رہ سکتے ہیں، — بے شک بیقلوب نفسانی خواہشات اور طبائع کی تاریکیوں سے پاک ہیں۔ ان کی آئیسیں نورِ تو فیق سے چمکتی ہیں۔ اس لیے وہ سب آپس میں بھائی بھائی ہو گئے''۔

ان کے برعکس عام لوگوں کی نفسانی خواہشات سُقت کے خلاف حجاب بن گئی ہیں۔ اس لیے وہ ربّانی اور عملی اور روحانی طریقوں سے رسول اکرم مُنَافِیْم کی سُقت کوزندہ نہیں کر سکتے۔ چنانچہ جب نفس کی صفات بدل جائیں گی، اس وقت حجاب اُٹھ جائے گا۔

صوفیاء کرام کے نفوس کی صفات قولی اور فعلی طور پر جب سُقتِ نبوی کوزندہ کرنے کی اہلیت سے ہمکنار ہو گئے تو ان کے نفوس کی صفات بدل گئیں اور ان سے حجاب اُٹھ گیا۔ ایسے میں رسول اکرم مَنَا تُلِیْ کے ساتھ موافقت اور ہرقدم پر آپ کی متابعت وقوع پذیر ہوئی۔ پھر اللہ تعالیٰ بھی ان سے محبت کرنے گے گا۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِنَى يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ( إِره ٣٠ رَو ١:١٢)

"آپ فرماد یجئے اگرتم اللہ سے محبت کرتے ہوتو میری اتباع (پیروی) کرو،اللہ تم سے محبت کرے گا"۔

# عواف المعارف المحارف ا

رسول الله سَالِيْلِم كِي اتباع الله على نشانى ب:

الله تعالی نے رسول اکرم مَنَا لَیْنِمُ کی اتباع کوا بی محبت کی نشانی قرار دیا، بلکه رسول اکرم مَنَا لَیْنِمُ کی اتباع کے بدلے میں اللہ نے بندے کے لیے اپنی محبت اسی قدر زیادہ نصیب ہو بندے کے لیے اپنی محبت اسی قدر زیادہ نصیب ہوگی۔ گی۔

صوفیاء کرام ہی مسلمانوں کی وہ جماعت ہے جواتباع رسول مَثَاثِیْنِ میں سب سے زیادہ کامیاب ہوئی۔انہوں نے آپ کے فرمودات کی ممل پیروی کی۔آپ مُٹِیْنِ نے جو جو پچھ کرنے کے لیے حکم ارشاد فر مایا،انہوں نے ہرایک پر ثابت قدمی ہے مل کیا، اور جس جس کام کے کرنے سے بازر ہے۔ارشادِ باری ہے:

وَمَآ الْتَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُو الْحَ (ياره٣٨، ركوع ١٩:٠٠)

'' رسول مَنْ اللَّيْزَامِ جوكرنے كانتهيں حكم ديں،اس پرغمل كرو،اورجس ہے منع فرمائيں اس ہے بازرہو''۔

چنانچے صوفیاء کرام نے کثرت عبادت، تہجدود گیرنوافل، نماز، روزہ میں آپ مَلَاثَیْنِم کی اتباع کی، ۔ آپ مَلَاثَیْنِم کے اقوال و افعال میں اتباع کی برکت ہے آپ کے اخلاق ہے بھی بہرہ ور ہوگئے، ۔ ان میں حیاء، حلم، عفو و درگز ر، شفقت و محبت، نرمی و خیر خواہی اور تواضع جیسے خصائل پیدا ہوگئے، ۔ نیز آپ مَلَاثَیْنِم کے احوال و کیفیات کا کثیر حصہ عطا ہوا۔ ان میں خوف الہی، سکینہ (سکونِ کلی)، ہیت و تمکنت، تعظیم و تسلیم ورضا، صبر و زُہدوتو کل جیسے نعائم شامل ہیں۔ اس طرح سے انہوں نے اتباع رسول کے میام پہلوؤں کا احاط کیا اور آپ مَلَاثَیْنِم کی سُنت کوزندہ کر کے اسے درجہ کمال تک پہنچادیا۔

صوفی کون ہے؟:

حضرت شيخ عبدالواحد بن زيد من الله المسالية الما يوجها:

"أب ك خيال مين صوفى كون ب؟" - آب في ارشادفر مايا:

''وہ لوگ صوفی ہیں، جواپی عقل وہم کے ذریعے سُنّتِ نبوی کو بخو بی سمجھتے ہوں اور اس پڑمل کرنے کے لیے تہد دل سے متوجہ ہوں ، ۔۔۔ متوجہ ہوں، ،۔۔۔

یمی صوفی کی جامع اور مکمل تعریف ہے۔ کیونکہ رسول اکرم مَثَاثِیَمُ بھی اپنے مولی کے نیاز مند تھے اور فر مایا کرتے: ''یا اللہ! تو ایک لیمے کے لیے بھی مجھےنفس کے حوالے نہ کر ، بلکہ میری اس طرح سے حفاظت کر جیسے ایک چھوٹے بچے

کی حفاظت کی جاتی ہے'۔

# اتباع میں نیازمندی ہی کامیاب کرتی ہے:

اتباع رسول میں ایک صوفی کو جوز بردست کامیا بی حاصل ہوتی ہے، ان میں سب سے بڑھ کر اللہ کے حضور میں ہمیشہ نیاز مند اسے حفرت شیخ عبدالواحد بن زید بھیلیہ حفرت خواجہ حن بھری بھیلی سے بعت تھے اور انہیں سے خلافت پائی۔ حضرت امام اعظم ابو صنیفہ بھیلیہ کے ثاگر درشید تھے۔ لا کے اچے میں دصال ہوااور بھر ہیں تدفین ہوئی۔ عوارف المعارف كالمحارف المحارف المحارف

ر ہنا ہے۔اور ہمیشہ اس کا سائل رہنا ہے، — اللہ کا مخلص سائل وہی ہوسکتا ہے جس کا باطن معرفت کی صفائی سے صاحب کشف بن گیا ہو،اور جس کا سینہ نوریقین سے روثن ہو گیا ہو۔اس کا دل بساطِ قربِ الہی تک جا پہنچا ہو۔اس کا باطن اللہ کی ہم کلامی کی لذت سے خلوت نثین ہو گیا ہو، — اس صورت میں اس کے نفس کی حیثیت ان چیز وں کے درمیان ایک محکوم قیدی کی ہی رہ جاتی ہے۔ (ہرحال میں حکم الہی کی تغییل کرتا ہے۔)، — اس تمام ربط وضبط (جو کمال اسے حاصل ہو گیا ہے) کے باوجود صوفی اپنے نفس کو ہر آفت و ہُر ائی کا مرکز سمجھتا ہے۔ اس سے آگ کی طرح ڈرتا ہے۔ اس لیے کہ اگر اس کی ایک بھی چنگاری باقی رہ جائے تو وہ ساری دنیا کو جلا کر رکھ دے۔ یہ چنگاری (نفس کی بُر ائی) بہت جلد بیٹ سکتی ہے، بدل سکتی ہے۔ اس میں بڑی سُرعت سے آگ بن حانے کا امکان ہوتا ہے۔

بہر حال بیاللہ کریم کا خاص لطف وعنایت ہے کہ اس نے ایک صوفی کوان سب چیزوں کی بہجیان کرائی ،اور بڑی حد تک ان کا ای طرح سے انکشاف کرایا جس طرح کہ رسول اکرم سکا ٹینٹو پر کشف فر مایا گیا تھا۔ یعنی نفس کی شرار توں ہے کسی قد رمطلع کر دیا۔ یہی وجہ ہے کہ صوفی ہمیشہ اپنے مولی کے پاس نفس کی شرار توں کی فریاد کرتار ہتا ہے۔ یوں کہیں کنفس بندے کے لیے ایک تازیانہ ہے جس کی شرارت سے تنگ آ کروہ بارگاہ الہی میں صدق دل سے التجاود عاکرتا ہے اور معرفت کا درجہ حاصل کر لیتا ہے۔

اس طرح صوفی نفس کے مطالعہ سے ایک لمحہ کے لیے بھی غافل نہیں رہتا۔ جیسا کہ وہ اپنے رب سے کسی لمحے غافل نہیں ہوتا۔ یعنی وہ ہر وقت اللہ کے پاس موجود رہتا ہے۔ یوں اللہ تعالیٰ نے نفس کی معرفت کواپنی معرفت کے ساتھ وابسۃ کر دیا ہے، جیسا کہ حدیثِ نبوی ہے:

مَنُ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدُ عَرَفَ رَبَّهُ .

"جس نے اپنفس کو بہجانا ،اس نے اپنے رب کو بہجانا"۔

نفس کی معرفت اور رب کی معرفت ایسار بط وضبط ہے جسیا کہ رات کے بہچان لینے کے بعد دن کی پہچان کی جاتی ہے۔

# رسول اكرم مَنْ اللَّهُ كَيْ سُنَّت كوصوفي مي زنده كرتا ہے:

رسول اکرم مُنَّافِیْنِم کی اس سُنّت کواس صوفی اور درولیش کے سوااور کون زندہ کرسکتا ہے جوراوِتقوی پرمضبوطی کے ساتھ چل رہا ہے، —صوفی کے سوا کون ایسا ہے جواس کے جذبہ اور اس کی کیفیت کو جان سکے۔ کیونکہ اس کی دائمی نیاز مندی اسے بارگاوِ الہی سے ہمیشہ وابستہ رکھتی ہے اور اسے پناہ بھی ویتی ہے۔ اس کی پناہ میں اس کی روح پر استغراق کی کیفیت طاری ہوتی ہے۔ قلب مقام دعا کا طالب ہوتا ہے۔ ایسے میں قلب کی کشش، زبانِ قلب سے مقام دعا کی طرف ہوتی ہے۔ اس صورت میں نفس اپنے فانی مرکز سے ہمٹ جاتا ہے، وہ علمی مدارج میں داخل ہو جاتا ہے۔ اللہ کی بشت پناہی اور حفاظت اس کے شاملِ حال ہوتی ہے، سے بیاللہ کی حسن تدبیر کا ثمرہ ہے کہ اس طور سے انسان کانفس نظم وضبط میں آجاتا ہے، اور وہ کینے ونفاق، حسد وعداوت اور تمام نیج اخلاقی بُر ائیوں سے محفوظ رہتا ہے، — ہرصوفی کا ایسا ہی حال ہے۔

صوفیاءکرام کی دو جماعتیں:

صوفیاءکرام کےاحوال پردو چیزیں حاوی ہیں۔ دونوں ہی صوفیاء کےاوصاف ہیں۔اس ارشادِ باری میں ان دونوں کی طرف ہ ہے:

اَللَّهُ يَجْتَبِي إلَيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَيَهُدِئ إلَيْهِ مَنْ يُنِينُ ٥ (پاره٢٥، رکوع٣)
"الله يَجْتَبِي إلَيْهِ مَنْ يَّشَآءُ وَيَهُدِئ إلَيْهِ مَنْ يُنِينُ ٥ (پاره٢٥، رکوع٣)
"الله جي چاہتا ہے اپنابر گزیدہ بنا تا ہے اور جواس کی طرف رجوع کرے، اسے ہدایت دیتا ہے'۔

اس آیت مبارک کے مطابق صوفیاء کرام کی دو جماعتیں ہوگئیں:

🔾 — ایک جماعت وہ ہے جسے اللّٰہ نے محض برگزیدہ بنایا ہے ، اور

○ — دوسری جماعت وہ ہے جسے اس شرط پر ہدایت دینے کا وعدہ کیا ہے جواس کی طرف رجوع کرے۔

جنہیں اللہ نے برگزیدہ بنایا ہے، اس میں ان کی اپنی کوشٹوں کا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ وہ اس کے محبوب اور بیارے بندے ہیں، جنہیں محض اللہ کی بخشش اور عنایت سے ہدایت حاصل ہوتی ہے۔ اس میں ان کی سی سابقہ محنت و مشقت کا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ انہیں علمی ریاضت سے پہلے ہی کشف حاصل ہوجاتا ہے، — چنا نچے صوفیاء کی ایک جماعت کا یہی حال ہوا۔ ان کے دلوں سے جابات اُٹھادیئے گئے، — ایمان اور یقین کے نور کی چمک جلوہ گر ہوئی۔ جس نے ان کی علمی قوت کو تیز تر کر دیا، اور ان کی واعمال سے لذت آشنا کیا۔ اس روحانی زندگی سے ان کی آئھوں کو ٹھنڈک ملی۔ جس طرح کہ فرعون کے جادوگروں کو ایک واقعہ کی بدولت یک دم ایساعرفانِ الہی نصیب ہوا کہ وہ فرعون کے عذاب اور تکالیف کو برداشت کرنے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے واقعہ کی بدولت یک دم ایساعرفانِ الہی نصیب ہوا کہ وہ فرعون کے عذاب اور تکالیف کو برداشت کرنے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے واقعہ کی بدولت یک دم ایساعرفانِ الہی نصیب ہوا کہ وہ فرعون کے عذاب اور تکالیف کو برداشت کرنے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے واقعہ کی بدولت یک دم ایساعرفانِ الہی نصیب ہوا کہ وہ فرعون کے عذاب اور تکالیف کو برداشت کرنے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے گئے کا در کہنے گئیں میں مواجہ کی کے دول کے ایسا کی اس کی اس کی تار ہوگئے اور کہنے گئیں مواجہ کی دول کے دول کے دول کے اس کی اس کی تار ہوگئے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے گئیں کی اس کی تار ہوگئے کے لیے تیار ہوگئے اور کہنے گئیں کے دول کی مواجہ کی کی کی بدولت کی دول کے دول کی کی کے دول کے دول کے دول کی کی کے دول کی اور کی بین کے دول کی کی کی کی کر دول کے دول کی کی کی کی کر دول کی کر کر دیا ہو کر دول کی کر دول کی کر دول کیا کی کر دول کی کر دی کرنے کی کر دول کے دول کی کر دول کر کر کر دول کے دول کر دول کی کر دول کی کر دول کی کر دول کر دول کی کر دول کے دول کر دول کی کر دول کر دول کے دول کر دول کر دول کے دول کر دول کے دول کر د

لَنْ نُوْثِرَكَ عَلَى مَا جَآءَ نَا مِنَ الْبَيْنِاتِ ( پاره١١، ركوع ١٩:١٢)

‹‹ ہمیں جو کھلے دلائل ملے ہیں ،ہم سخم محمی ان پرتر جی نہیں دیں سے''۔

اس بارے میں حضرت امام جعفرصا دق والنیونے فرمایا:

''جب فرعونی جادوگروں کوعنایات ازلی کی ہوائیں گیس تو وہ بحدہ شکر میں گریڑے،اور کہنے لگے:

الْمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِيْنَ .

''ہم سب عالموں کے پروردگار پرائیان لے آئے ہیں''۔

اہلِ خالصہ سے مراد برگزیدہ بندے ہیں:

حفرت ابوزرعه طاہر بن ابی الفضل عنه اللہ نے اپنے مشائخ سے بالا سناد حضرت ابومویٰ دقاق عِیالیہ کی بیروایت بیان کی ہے کہ میں نے ابوسعید الخزار لے سے بیسنا ہے:

ا - شخ ابوسعید الخراز کا اسم مبارک احمد بن عیسی ہے۔ بغداد کے رہنے والے تھے۔حضرت ذوالنون مصری ، ابوعبید السیری اورسری تقطی رحم م التدعیم اورکی معروف مشامخ کی صحبت پائی علم نصوف میں ایک بلندمقام رکھتے ہیں۔ وی اچین وفات پائی علم فناوبقا کا درس سب سے پہلے آپ ہی نے دیا۔

''اہلِ خالصہ سے مرادوہ لوگ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے برگزیدہ کیا۔ان پراپی تعمین تمام کردیں۔ان کے لیے کرامت مہیا کی اوران سے طلبِ حقیقت کی حرکات (خواہشیں) ساقط کر دیں۔ان کی خدمت اوران کا کام اب صرف یہی رہ گیا ہے کہ وہ ذکر وعشق اور اس کی مناجات سے لطف اندوز ہوں، اور اس کے قرب میں رہ کر انفرادیت و یکتائی یا ئیں''۔

ندکورہ بالا اسناد کے مطابق حضرت ابوسعید عمینیہ کی شاگردہ فاطمہ جو جو بریہ کی عرفیت سے مشہور ہیں ، نے بیروایت بیان کی ہے کہ میں نے شخ خراز کو پیفر ماتے سنا ہے:

''مرشد کامل زبردست صاحبِ حال ہوتا ہے،اللہ اس کی حرکات وخد مات میں اس کی مدوفر ماتا ہے،اور وہ شواہدونو اظر ہے محفوظ رہتا ہے''۔

حضرت ابوسعید الخراز مُرَّالَة نے جوارشاد فر مایا ہے، صوفیاء کرام کی ایک جماعت پراس کی حیثیت مشکوک ہوگئی ہے۔ اس لیے وہ کشرت نوافل کے قائل نہیں ہوتے۔ انہوں نے مشائخ کی ایک جماعت دیکھی جونوافل کم پڑھتی تھی۔ انہیں یہ گمان ہوا کہ ان مشائخ کا یہ عام معمول ہے۔ لیکن انہیں یہ معلوم نہیں ہوسکا کہ جن مشائخ نے نوافل ترک کردیئے اور فرائف پراکتفاء کیا ہے، یہ ان کی راوطریقت میں ابتدائی حالت تھی جومریدوں کی طرح ہوتی ہے۔ ترقی کرتے ہوئے جب وہ صاحب حال ہو گئے، اور ریاضت کے بعد انہیں کشف حاصل ہواتو وہ ''حال'' کی کیفیات سے مالا مال ہو گئے۔ تب انہوں نے اعمال میں نوافل ادا کرنا چھوڑ دیئے۔ جب جومر شد کامل (یعنی مجبوب مراد) ہیں، ان کے نوافل برستور برقر اردہے، انہی میں ان کی آ تھموں کی ٹھنڈک اور دل کا سرور ہے۔ یہوگہ دیگر اوگوں سے زیادہ کامل ہوتے ہیں۔

#### طریقهٔ مریدین:

صوفیاء کرام کی دو جماعتوں میں ہے ایک کاطریقہ، طریقہ مرشدین کا ہے جوابھی ندکور ہوا، دوسری جماعت کاطریقہ، طریقۂ مریدین کا ہے، جن کے لیے رجوع ہونے کی شرط رکھی گئی ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

وَيَهْدِئُ إِلَيْهِ مَنْ يُنِينُهُ

"اوراللهاسے مدایت دیتاہے جواس کی طرف رجوع کرے"۔

کشف سے پہلے ان سے ریاضت کا مطالبہ کیا گیا ہے، جیسا کہ ایک اور مقام پرار شادِ باری ہے: وَالَّذِیْنَ جَاهَدُوْ ا فِیْنَا لَنَهْدِینَهُمْ سُبُلَنَا ﴿ وَالَّذِیْنَ جَاهَدُوْ ا فِیْنَا لَنَهْدِینَهُمْ سُبُلَنَا ﴿ وَالَّذِیْنَ جَاهَدُوْ ا فِیْنَا لَنَهْدِینَهُمْ سُبُلَنَا ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ ال

"جو ہماری راہ میں کوشش ومجاہدہ کرتے ہیں، ہم انہیں ضرورا پنی راہ دکھلائیں گے"۔

یمی کشف سے پہلے کا مجاہدہ ہے۔اللہ تعالی ان کوششوں اور مجاہدے کو کشف کے درجات میں تقسیم کرتا ہے۔ان مدارج میں ہرطرح کی ریاضت اور محنت شامل ہے۔جن کی اللہ ان سے مشق کراتا ہے، —وہ تاریک راتوں میں بیدار رہتے ہیں۔ دو پہر کی گرمی میں پیاسے ہوتے ہیں۔ان کے اندر طلب اور شوق کے شعلے بھڑ کتے رہتے ہیں۔ان کوششوں کی راہ میں کامیا بی کے انوار حجاب میں ہوتے ہیں۔اس طرح وہ عقیدت وارادت کی گرم ریت میں کروٹیس بدلتے رہتے ہیں۔ ہرعادت اور مانوس سے تعلق ختم

کرنا پڑتا ہے۔اسی کا نام انابت ہے۔ان کی کامیا بی اسی انابت سے مشروط ہے۔ یہی وہ شرط ہے جسے بجالانے پر ہی انہیں ہدایت مل سکتی ہے۔ یہ ہدایت خاص ہے، جس سے خاص افراد ہی فیض یاب ہوتے ہیں، — بیہ خاص ہدایت،اس عام ہدایت سے قطعی مختلف ہے جوامرونہی کے ذریعے ملتی ہے۔

#### خاص مدایت:

یہ خاص ہدایت عاشق صادق اور سالک طریقت مرید کا حال ہے۔ اس کی انابت اور توجہ عام ہدایت ہے ہٹ کر ہے، جو ہدایت خاص کی صورت میں ملتی ہے۔ یہ ہدایت اسے زبر دست ریاضتوں اور مجاہدوں کے ذریعے حاصل ہوتی ہے، ۔۔۔ وہ عرر (مشکلات) کی تنگ وادی سے نکل کر یسر (آسانی) کی وسیع فضا میں پہنچتا ہے۔ ریاضت و مجاہد نے کی سوزش سے نجات پاکر احوال کی پُرسکون فضا میں آرام وسکون پاتا ہے۔ اس طرح صاحبِ کشف ہونے سے پہلے اسے ریاضت کرنی پڑتی ہے۔ یہ طریقہ مریدین کا ہے۔ مگر جولوگ مراد (مرشد کامل) ہیں، انہیں ریاضت و مجاہدہ سے پہلے ہی کشف حاصل ہو جاتا ہے۔ ( یہی دونوں جماعتوں کا فرق ہے۔)

#### حضرت جنید بغدادی نمیشهٔ کاتصوف:

شیخ ابوالفتح محمہ بن عبدالباقی مُواللہ نے مختلف راویوں سے بالا سنا دابو محمد الجریری مُواللہ کی زبانی حضرت جنید بغدادی مُواللہ کو یہ رماتے سنا ہے:

''ہم نے تصوف کاعلم قبل و قال کے ذریعے حاصل نہیں کیا ، بلکہ دنیا اوراس کی لذتیں اورانسانی مرغوب چیزیں چھوڑ کر اور بھو کے رہ کرتصوف کی تعلیم حاصل کی ہے'۔

### مریدکون ہے؟:

حضرت شيخ محمد بن خفيف مِثاللة كل في ارشادفر مايا:

"ارادہ یعنی مرید ہونا مقصد کی طلب کے لیے دلی توجہ کا نام ہے، —اورارادے کی حقیقت بیہ ہے کہ جدوجہد مسلسل کی جائے اور راحت کوترک کردیا جائے''۔ جبکہ شخ ابوعثان الجیری مُشِید سے کاقول ہے:

\_\_\_\_ابوتھ الجریری بُینیٹ کا نام احمد بن محمد بن الحسین ہے۔حضرت جنید بغدادی بُینیٹ سے بیعت تھے۔انہی سے خلافت پائی،انہی کے جانشین ہوئے۔حضرت ہل بن عبداللّٰد تستری بُینیٹ کی محبت سے بھی فیض پایا۔ااسے میں وفات پائی۔

ع - شخ ابوعبداللہ محد بن خفیف مُیالیہ شیراز کے رہنے والے تھے، جبکہ آپ کی والدہ کاتعلق نیٹا پورے تھا۔ حضرت شخ رویم جویری، ابن عطاء اور دیگر کئی مشاکخ کی صحبت یائی۔ ضحبت یائی۔ فاہری وباطنی علوم کے یائے کے عالم تھے۔ ایس میں وفات یائی۔

سے شخ ابوعثان الجیری کا نام سعید بن اساعیل ہے۔ نیشا پور سے تعلق تھا، شخ بجی بن معاذ الرازی اور شاہ شجاع الزمانی کی صحبت پائی۔ بعد از ال شخ ابوحف میشاند نے فیض پایا۔ یکتائے زمانہ تھے۔ نیشا پور میں تصوف کا فروغ آپ ہی کے دم قدم سے ہوا۔ نیشا پور میں ۲۹۸ھے میں وفات پائی۔

"مرید (صادق) وہ ہے جس کے قلب سے اللہ کے سواہر چیز کی خواہش مر پیکی ہو، وہ صرف اللہ کو جا ہتا ہے، وہ صرف اس کے دل اس کے قرب کا طالب ومشاق ہوتا ہے، —اپنے پروردگار سے اس کا دلی تعلق اس قدر بڑھا ہوا ہو کہ اس کے دل سے دنیا کی ہرخواہش مٹ چکی ہو'۔

○ — دوسراطریقداس عابدو مجتهد کا ہے جوریاضت و مجاہدہ کرنے کے بعد کشف کے درجہ تک نہیں پہنچا۔
صوفیاء کرام کے نزدیک بید دونوں طریقے اس وقت صحیح ہوسکتے ہیں کہ ان میں حسنِ متابعت اُ جاگر ہو۔اس لیے صوفیاء اس حسن
متابعت کے نہ ہونے کی وجہ سے ان طریقوں سے الگ تھلگ ہیں۔جس نے یہ خیال کیا کہ وہ متابعت کے بغیر کامیاب ہوجائے گا
تو وہ فریب کا شکار ہوگیا اور پیچھے رہ گیا۔

سنت کې پابندی:

— شیخ ابونجیب سپروردی میشند نے اپنے مشائخ سے بالا سنادشیخ ابوسعیدالخراز میشند کا پیفر مان ذکر فر مایا: ''جو باطن ظاہر کے خلاف ہو، ناچیز اور مردود ہے''۔

حفرت جنید بغدادی مشتشنے فرمایا:

''ہماراعلم رسول الله مَنْ اللَّيْزَام كى حديث ہے مِلا ہوا اور كھا ہوا ہے'۔

○ — کسی شیخ کا قول ہے:

''جس نے اپنے قول وفعل میں اپنفس پرسُنت نبوی مَثَالَیْظِم کو حاکم کیا، اس نے حکمت کے ساتھ بات کی، ۔۔ اور جس نے اپنے قول وفعل میں نفسانی خواہشوں کو حاکم کیا، اس نے بدعت کے ساتھ بات کی''۔

### حضرت بایزید بسطامی میشدگی حکایت:

حضرت بایزید بسطامی میسید کے بارے میں ایک حکایت ندکور ہے کہ ایک دن انہوں نے اپنے ہم نشینوں سے کہا ۔ ''چلو آج چل کراس شخص کودیکھیں جس نے اپنے آپ کو ولی مشہور کررکھا ہے''۔

اس شخص کے اپنے گردونواح میں زُہروعبادت کی شہرت تھی۔اس لیے ہم اس کی طرف روانہ ہوئے۔ جب وہ اپنے گھرے مسجد جانے کے لیے نکلاتو اس نے قبلہ رُخ تھوک دیا۔ یہ دکھے کر حضرت بایزید بسطامی مُشاہد نے اپنے ساتھیوں سے کہا:

''آؤلوٹ چلیں''۔

کہتے ہوئے آپ لوٹ آئے اور اسے سلام تک نہ کیا۔ پھر فر مانے لگے: '' جب اس شخص پر سُنت ِ رسول مَثَاثِیْ کا پابند ہونے کے بھروسہ بیس کیا جا سکتا تو اس کا بید عویٰ بھی نا قابل اعتبار ہے کہ وہ اولیاءاورصدیقین کے درجہ تک پہنچ گیا ہے''۔

ا - حضرت بایزید بسطامی ترمنالغهٔ کا نام طیفور بن عیسی بن سروشان ہے، - آپ کے داداسروشان مجوی تھے، گراسلام قبول کرلیا تھا، - حضرت بایزید بسطامی کے دو بھائی آ دم اور علی حمہم اللہ بھی بڑے عالم وزاہد تھے۔ توس کے شہر بسطام ہے آپ کا تعلق تھا۔ الاسم میں وفات پائی۔

حفرت شیخ شبلی میشیر بزع کاعالم: هنرشا مرد سرد

حفرت میخ شبلی موالد کے خادم سے کی نے پوچھا:

''تم نے شیخ شبلی کی موت کے وقت کیا کچھ دیکھا؟'' —اس نے کہا:

''جب ان کی موت کا وقت قریب آیا، ان کی زبان بند ہوگئ، پیثانی پر پسینه آگیا، انہوں نے مجھے اشارہ کیا کہ انہیں وضو کرا دوں ۔ چنانچہ میں نے انہیں وضو کرایا، کیکن ان کی داڑھی میں خلال کرنا بھول گیا، — آپ نے اس وقت میرا ہاتھ کچڑااور میری انگلیاں خلال کے لیے اپنی داڑھی میں ڈال دیں''۔

(سبحان الله! نزع كے عالم ميں الله كان بياروں كوستت نبوى كوكتنا خيال تھا۔)

حضرت مهل بن عبدالله تسترى ممينية في مايا:

" ہروہ جذبہ اور وجدانی کیفیت کتاب وسئت سے جس کی شہادت نہ ملے، باطل ہے "۔

لہذا صوفیاء کرام کاطریقہ اوران کا حال یہی ہے جو بیان کیا گیا۔اس صورت کے علاوہ کوئی کسی اور حال کا دعویٰ کرے تو یقیناً وہ حجو ٹا دعویٰ کرنے والا ہے اور کمراہ ہے۔

-<del>6</del>

# بابنمبر۵:

# تصوف كي اصل حقيقت

### مسكينون اورصا برفقيرون مسيحبت:

حضرت شیخ ابوزرعه طاہر بن ابی الفضل مجتابیہ نے اپنے مشائخ سے بالا سناد حضرت عبداللہ بن عمر رفایقیں کی روایت کردہ حدیث بیان کی۔رسول اللہ سَلَاتِیَام نے ارشادفر مایا:

''ہر چیز کی ایک تنجی ہوتی ہے۔ جنت کی تنجی مسکینوں اور صابر فقیروں سے محبت کرنا ہے۔ قیامت کے دن یہی لوگ اللہ کے ہم نثیں ہوں گے''۔

لہذا فقر تصوف کی اصل حقیقت میں داخل ہے۔ یاس کی بنیا داور لا زمی جزوہے۔

### تصوف كين خصاك:

حضرت رویم ٹر اللہ نے فر مایا: '' تصوف کے تین خصائل ہیں:

- 🔾 فقر ومحتاجی کواختیار کرنا،
  - سخاوت دایثارکرنا،
- 🔾 —تعرض (مشغولیت)اوراختیارکوجھوڑ دینا۔

### تصوف كيا ہے؟:

- حضرت جنید بغدادی مُیشد ہے جب تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فر مایا:
  - "نصوف بيه كتم الله كے ساتھ كى قتم كے بغير رہو"۔
    - حضرت معروف كرخى مِثالثة نے فر مایا:

"تصوف حقائق کواختیار کرنے اور لوگوں کی ملکتیت چیزوں سے پچھا میدندر کھنا ،اور جو محض صاحبِ فقرنہیں ،وہ صاحبِ تصوف نہیں ہے'۔

### فقیر کون ہے؟:

حضرت بلی میشدے پوچھا گیا کے فقیر کی اصل حقیقت کیا ہے؟ تو فر مایا:

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری

'' فقیروہ ہے جوحق تعالی کے سواکسی کی پرواہ نہ کرے'۔

○ -- حضرت ابوالحسین النوری میشد نے ارشادفر مایا:

"فقیر کی تعریف بیہ ہے کہ جب اس کے پاس پچھنہ ہو (مفلس ہو) تو مطمئن وپُر سکون ہو، — جب مال ہوتو سخاوت وایارسے کام لے'۔

O — ایک اور بزرگ نے فرمایا:

'' فقیروہ ہے جو دولت مندی سے پرہیز کرتاہے اس ڈر سے کہ دولت اس کے پاس آ کر اس کے فقر کو تباہ نہ کر دے، — جس طرح دولت مندکو بی خدشہ رہتاہے کہ کہیں فقرآ کراس کی دولت مندی کو تباہ نہ کردیے''۔

مندرجه بالااسناد کے حوالے مطفر القرمیسینی میشد کا پیارشاد منقول ہے:

'' فقیروہ ہے جواللہ کے سامنے کوئی حاجت نہیش کرے'۔

○ —اور فرمایا کہ میں نے ابو بکرالمصر کی میشد ۲ سے فقیر کی تعریف پوچھی تو فرمانے گئے:

"فقیروه ہے جوند سی کا مالک ہواور نہ کوئی اس کا مالک ہو"۔

یہ جو کہا گیا: '' فقیراللہ کے سامنے کوئی حاجت نہ پیش کرئے'۔اس کا مطلب یہ ہے کہ فقیر ہمیشہ اپنی بندگی کے فرائض میں مشغول رہتا ہے۔اسے اپنے رب پر پورا بھروسہ ہوتا ہے کہ وہ اسے خوب جانتا ہے اور اس کی حفاظت اچھی طرح کرتا ہے،اس لیے اسے اپنی حاجت پیش کرنے کی کوئی ضرورت نہیں محسوس ہوتی۔وہ بھتا ہے کہ اللہ کواس کے حال کا بخو بی علم ہے،اس لیے وہ سوال و حاجت کرنے کوفضول جانتا ہے۔

فقر وتصوف کے معانی میں اشتباہ:

فقروتصوف کے بارے میں مشارکخ کرام نے مختلف آراء کا اظہار کیا ہے، جن کے معانی ومراد بھی مختلف ہیں۔ اپنی اپنی رائ میں انہوں نے جن احوال کی طرف اشارہ کیا ہے، یہ اشارے کس ایک وقت اور حالت و کیفیت کے لیے خاص ہیں، جبکہ دوسرے وقت اور کیفیت سے مختلف ہیں۔ لہذا مختلف اقوال میں امتیاز کرنے کے لیے اور ان میں فرق کرنے کے لیے چند قواعد وضوابط اختیار کرنا ہوں گے۔ اس لیے کہ:

اتفاق سے تصوف کے معانی بیان کرتے ہوئے بہت ی آراء ایک ساتھ بیان کردی گئی ہیں، جو کہ فقر کے منافی ہیں۔
 اسی طرح فقر کے معانی بیان کرتے ہوئے بہت ی آراء ایسی پیش کی گئی ہیں جو کہ تصوف کے منافی ہیں۔

السلام البوالحسین النوری کا نام احمد بن محمد ہے۔ آ پ کے آبا وَاحِدادخراسان کے رہنے والے تھے۔ آپ کی ولادت اور پرورش بغداد میں ہوئی۔ آپ حضرت جنید بغدادی مِنتاللَّهِ کے پیر بھائی تھے۔حضرت سری تقطی ادرمحمد بن العقاب کی صحبت پائی۔ ۱۹۵ھ میں وفات پائی۔

ع بسابو بکرالمصری میشناند کا اصل نام محمد بن احمد بن محمد ابو بکر بن الحداد المصری ہے۔ مختلف النوع علوم وفنون کے ماہر تھے۔ سی سے میں مصر میں قاضی کے عہدہ پر فائز تھے۔ اتنے عابد وزاہد تھے کہ ایک دن چھوڑ کرروزہ رکھتے۔ ابوالحسن البیرونی ابوعلی الکا تب جیسے مشائخ نے آپ کی صحبت پائی۔ متعدد کتب آپ سے یادگار ہیں۔ مسم میں وفات یائی۔

اس طرح ان کی اصل حقیقت جانے کے لیے لوگوں کو اشتباہ ہو گیا، لہٰذا ایک جامع تعریف کی ضرورت محسوں کی گئی۔ کیونکہ فقر بھی زُہد کے مفہوم میں ،اور بھی تصوف کے مفہوم میں بیان ہوا۔اس لیے ایک طالبِ حقیقت کے لیے ایک معنی سے دوسرے معنی میں امتیاز کرنا دشوار ہو گیا۔ان میں امتیاز اور فرق کرنے کے لیے تصوف کی جامع تعریف بیان کی جاتی ہے۔

#### تصوف كي اصل حقيقت:

تصوف اور نقر و زُہر تینوں مختلف چیزیں ہیں۔تصوف اور زہر ، دونوں غیر نقیر ہیں جبکہ تصوف غیر زُہد ہے ، چنانچہ تصوف ،فقر و زُہد دونوں کے معانی کا جامع ہے۔ تصوف میں فقر وزاہد کے تمام اوصاف واجز اءموجود ہیں۔ان کے ساتھ ساتھ تصوف میں ایسے اضافی اوصاف بھی ہیں جن کے بغیر کوئی بندہ صوفی نہیں ہوسکتا ،خواہ وہ نقیر زاہد کیوں نہ ہو۔

حضرت ابوحفص ممين في الله في تصوف كم بار عين فرمايا:

''نصوف سرایا آداب کا مجموعہ ہے، اس میں ہروقت کے لیے ایک ادب ہے، اور ہر حال کے لیے ایک ادب ہے اور ہر مقام کے لیے ایک ادب ہے اور ہر مقام کے لیے ایک ادب ہے اور ہر مقام کے لیے ایک ادب ہے درجہ کو پہنچ ہر مقام کے لیے ایک ادب ہے، ۔۔ جس شخص نے ان آداب کا خیال ندر کھا، آئہیں ضائع کر دیا، وہ مقام قرب سے دور رہا اور اسے قبولیت کی اُمیز نہیں رکھنی جا ہے'۔ ۔ اُمیز نہیں رکھنی جا ہے'۔

آپ مشاللہ نے سیمی فرمایا:

" ظاہری حسنِ ادب، باطنی حسن ادب کی نشانی ہے جسیا کدرسول اکرم مَثَالَثَیْمُ نے ارشا وفر مایا:

''جس کے دل میں خشوع وخضوع ہے اس کے اعضاء بھی خشوع وخضوع والے ہوں گے'۔

شیخ رضی الدین احمد بن اساعیل میشد نے مختلف راویوں سے بالا سنا دعبدالله بن علی میشد کی روایت سے بیسنا کہ شیخ ابومحمر الجریری میشد سے تصوف کے بارے میں استفسار کیا گیا کہ تصوف کیا ہے؟ تو انہوں نے فرمایا:

" مراعلی اخلاق کواپنالینااور ہر پست اخلاق کوچھوڑ دیناتصوف ہے '۔

جب تصوف کا یہ منہوم تحقق ہو گیا کہ اس میں اخلاق تبدیل ہو کراعلٰی معیار پر پہنچ جاتے ہیں تو اس سے یہ حقیقت واضح ہوگئ کہ تصوف ،فقر وزُ ہددونوں سے بلندتر ہے، — اس لیے کہا گیا:

''اپنی فضیلتوں کے باوجو دفقر کی انتہا،تصوف کی ابتداء ہے'۔

تا ہم صوفیاء دمشائخ ملک شام،تصوف اورفقر میں کوئی امتیاز محسوں نہیں کرتے ، وہ کہتے ہیں کہ درج ذیل ارشادِ باری جوصوفیاء سرمیں میں میں میں دوفق کا بیان کی میں دوفق کا بیان کی استعار محسوں نہیں کرتے ، وہ کہتے ہیں کہ درج ذیل ارشادِ باری جوصوفیاء

كرام كے بارے ميں ہے، الله نے ان كانام "فقراء "ركھاہے:

لِلْفُقَرَآءِ الَّذِيْنَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ ٥ (پاره١٣، ركوع٤٥)

"بیان فقراء کے لیے ہے جواللہ کی راہ میں محصور ہو گئے ہیں"۔

### فقراورتصوف میں فرق:

اب فقراورتصوف کے بارے میں وضاحت کی جاتی ہے، ۔۔فقراختیار کر کے فقیراہے بہت بڑی فضیلت سمجھتا ہے اوراسے ثروت و دولت مندی پرتر جیح دیتا ہے، کیونکہ اسے علم ہے کہ اللہ نے فقر کا کیا اجروصلہ رکھا ہے۔جیسا کہ رسول اللہ مثل تیؤم نے ارشاد فرمایا:

''میری اُمت کے فقراء دولت مندول سے نصف یوم پہلے جنت میں داخل ہوں گے، وہاں کا نصف یوم اِس دنیا کے یا نجے سوسال کے برابر ہوگا''۔

جیسے ہی انہوں نے آخرت کابدلہ دیکھ لیا لینی غیر فانی ثواب(عوض باقی) کی توقع میں فانی دنیا کوچھوڑ دیا ہے اور فقر وافلاس کو اختیار کرلیا ہے۔انہیں یہ بھی ڈرہے کہا گران کا فقر جاتار ہاتو کہیں ہم سے فقر کی فضیلت اوراس کا اجرنہ جاتار ہے۔

صوفیاء میں بیطریقہ عبن اعلال (یعنی علّت وسبب کو کام میں لانا ) کہلا تا ہے، یعنی انہوں نے فقر کواجر کے سبب اختیار کیا ہے۔ اس لیے کہان فقراء نے ہمیشہ فقر کے اجر کو پیشِ نظر رکھا ہے اوراسی وجہ سے دنیا سے بے رغبتی اختیار کر لی ہے۔

### طريقِ صوفياء، طريقِ فقراء سے الگ تھلگ ہے:

نقیر کیونکہ وض کی تو قع رکھتا ہے اور اسی مقصد کے کیے اس نے دنیا سے بے رغبتی اختیار کی ہے۔ مگر صوفی کسی متو قع عوض کے بغیرا پنے موجودہ حال اور جذبے کے مطابق تمام چیزوں کوترک کر دیتا ہے۔

فقیر، لذتِ فقر کے حصول کے لیے فقر کی طرف ارادے اور اختیار سے لوٹنا ہے۔ بیلذتِ فقر، فقر کی طرف لوٹے کا سبب ہے، ۔۔ جبکہ صوفی کے حال میں صوفی کے ارادے اور اختیار کوکوئی دخل نہیں ہوتا۔ اس کے معاملے میں ارادہ واختیار ایک علت ہے، وہ تمام اشیاء میں اردہ الہی کے تحت قیام پذیر ہوتا ہے، ۔۔ اسے نہ فقر کی صورت میں فضیلت دکھائی دیتی ہے اور نہ غنا کی صورت میں نظر آتی ہے، اس کی توفیق ہی اسے حق تعالی صورت میں نظر آتی ہے، اس کے لیے فضیلت اس چیز میں ہے جواسے بارگاہ الہی سے عطاموئی ہے۔ اس کی توفیق ہی اسے حق تعالی نے بخش ہے، وہ خود کواسی میں شامل رکھتا ہے، اسے یقین ہے کہ اس کی بیشمولیت اللہ تعالی کے تھم کے تحت ہے۔

مجھی وہ تھم الہی سے فقر کے خلاف آسودہ حال ہوجاتا ہے،اوراس آسودگی میں بھی اپنے لیے فضیلت پاتا ہے۔ کیونکہ آسودگی مخمی اللہ ہی کے تھم سے ہے،اس کے اپنے ارادہ واختیار کی وجہ سے نہیں۔ جب وہ آسودگی کی وسعت میں آتا ہے تو اس کی مزید کشادگی کے لیے کوئی کوشش نہیں کرتا۔

آ سودگی کی زندگی صرف سیچے بندوں کو بسر کرنے کی اجازت دی جاتی ہے، وہ بھی اسی صورت میں جب وہ اذنِ الہٰی کے علم میں پختہ ہوجاتے ہیں۔ ورنہ اس وسعت کے حال میں اکثر لوگوں کے پاؤں پھسل جاتے ہیں۔ اور بہت سے مدعی قرب کا دعویٰ کرنے لگتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ صاحبِ حال جب کسی حال میں مبتلا ہوتا ہے تو اس میں اسے کئی مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے، جبیہا کہ ارشادِ باری ہے:

لِيهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ البِيّنَةِ وَ يَحْي مَنْ حَتَّى عَنْ البِيّنَةِ ٥ ( پاره١٠، ركوع١:١)

# عواف المعارف كالمتحدد المتحدد المتحدد

'' تا کہ جو ہلاک ہووہ کھلی نشانی کے مطابق ہلاک ہو جائے ، —اور جو زندہ رہے وہ بھی کھلی نشانی کے مطابق زندہ رہے''۔

اس تفصیلی وضاحت کے بعد تصوف اور فقر میں واضح فوق ظاہر ہو گیا۔اور یہ بھی معلوم ہوا کہ فقر ،تصوف کی اساس اور اس کا لازمی حصہ ہے۔ یعنی فقر کی راہ اختیار کر کے تصوف کے درجات تک پہنچا جا سکتا ہے۔ مگر اس کا مطلب یہ ہیں کہ فقر کی بدولت مکمل تصوف وجود میں آجائے گا۔

### فنائيت في الله:

حضرت جنید بغدادی مشاشت نے فر مایا:

''تصوف یہ ہے کہ وہ مجھے ، تجھ ہی سے مارے اور تجھے اس سے آپ زندہ کرے''۔

لیمن تمہاری نفسانیت مردہ کردی جائے ، تیرے جینے مرنے میں تیرا کچھا ختیار نہ ہو، — اس کامفہوم یہ ہے کہ صوفی کا وجود اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہے، وہ اپنے آپ کو کھو چکا ہے، — اس کے برعکس فقیر وزاہد (اپنے نفس کے ساتھ) اپنی مستقل ہستی رکھتے ہیں۔ اپنے ارادے سے آگاہ ہوتے ہیں اور اپنے علم کے مطابق کام کرتے ہیں، — جبکہ صوفی اپنی معلومات (نفس کا علم) کی طرف مائل نہیں ہوتا ہو۔ ارادے سے کام نہیں کرتا بلکہ اپنے رب کی مرضی کے تابع ہوتا ہے۔

حضرت ذوالنون مصری عیشیا نے فرمایا:

''صوفی وہ ہے جسے کسی چیز کی طلب نہ تھ کائے اور نہ کسی چیز کی ضرورت اوراس کی نایا بی اسے پریشان کرتی ہے''۔ ( یعنی دنیا کی طلب میں جبل وخوار نہ ہوتا پھرے اور فقر کی حالت میں بے چین و بے قرار نہ ہو۔ )

حضرت ذوالنون مِتاللة نه يهمي ارشادفر مايا:

رے دوروں رہا ہوں ہے ہیں و بار برائیں۔ ''صوفیاء نے اللہ کی ذات کو ہر شے پرتر جیح دی ہے،اس لیےاللہ نے بھی انہیں ہر شے پرتر جیح دی ہے'۔ ان کےا ثیار کاایک ثبوت میہ ہے کہانہوں نے اپنے (نفس کے ) ذاتی علم پراللہ کے علم کواورا پنے (نفس کے )ارادے پراللہ کےارادے کوتر جیح دی ہے۔

بعض صوفیاء سے کی نے دریافت کیا:

''میں کس جماعت کی صحبت اختیار کروں؟'' ۔۔ انہوں نے فر مایا:

''صوفیاء کے پاس!، — کیونکہ بُرے کام پروہ معذرت کر لیتے ہیں اور کسی بڑے سے بڑے کام کی ان کے ہاں کوئی وفت نہیں، جس کی وجہ سے وہ تہہیں بڑے لوگوں کی طرح سمجھیں اور تہار نے نس میں غروراور خود پبندی آ جائے''۔ گراییا علم ہے جونہ فقیر کے پاس ہے اور نہ زاہد کے پاس۔ اس لیے زاہد وفقیر ترکِ دنیا کو بہت اہمیّت دیتے ہیں۔ وہ دنیا داری کو بُراجانے ہیں، اس کی وجہ بیہ ہے کہ ان کاعلم محدود ہے اور ظرف چھوٹا ہے۔

ا سے حضرت ذوالنون مصری بینید کااصل نام قوبان بن ابراہیم اور کنیت ابوالفیض ہے۔طبقہ اولی کے مشائخ سے تعلق تھا۔امام مالک بینید کے ارشد تلا نہ وہیں سے تھے۔مصر کے مشہور فقیہد اور محدث لیٹ بن سعد سے علم حدیث کی تحصیل کی۔ آپ کے ذریعے مصر میں روحانی علوم کا فروغ ہوا۔ ۲۲۵ ہے میں وفات پائی۔

مزید کچھ صوفی کے بارے میں:

بعض مشائخ نے فرمایا:

''صوفی وہ ہے کہ جب اس کے سامنے دواچھے حال آئیں یا دواچھی عادتیں آئیں تو وہ بہترین چیز کواختیار کرے گا، — جبکہ زاہد وفقیر دواچھی عادتوں میں اچھی طرح سے امتیاز نہیں کرتے بلکہ وہ اچھی عادت سے بھی اسی کواختیار کریں گے جس کا ترک دنیا سے سب سے زیادہ تعلق ہو۔الیی صورت میں وہ اپنے ذاتی علم کے مطابق فیصلہ کریں گے۔

جبکہ صوفی ان کے برعکس اللہ سے رجوع کر کے اس سے التجا کرے گا اور اس کا قرب حاصل کر کے اس کے علم کو جانے گا۔ وہ منا جات و مکالمہ کے بعد مذکورہ بالا دونوں چیزوں میں سے بہتر شے معلوم کرنے کی کوشش کرے گا'۔

# تصوف اورمشائخ كرام:

حفرت رویم بغدادی میشاند کاارشاد ہے:

''تصوف بیہ ہے کہا ہے نفس کواللہ کی مرضی اور ارادے پر چھوڑ دیا جائے''۔

🔾 —حضرت عمر وبن عثان المکی میشد ۲ نے ارشا دفر مایا:

" تصوف بیہ ہے کہ بندہ اپنے وقت کے مطابق ہمیشہ افضل کام میں مشغول رہے'۔

ایک صوفی بزرگ کا قول ہے:

"تقوف کا آغاز علم ہے،اس کااوسط درجہ ل ہے، —اوراس کا آخری درجہ موھبت (عطایات ِالٰہی) ہے"۔

O - يېمى كها گيا ہے:

'' تصوف پیے ہے کہ ذکر ہا جماعت ہو، ساعت پر وجدانی کیفیت طاری ہواورا نتاع کے ساتھ مل ہو'۔ اچن

بعض حضرات سے منقول ہے:

"تصوف، تكلّفات كوچهور دين اورروحاني قربّاني (بذل روح) كادوسرانام بـ

صطرت سهل بن عبدالله تستری و شاهد نے فرمایا:

''صوفی وہ ہے جو کدورت سے صاف ، فکر سے خالی ، شوق ومستی سے معمور ہو، — لوگوں سے کٹ کر اللہ سے لو لگائے ہوئے ہو، — مٹی اور سونا اس کی نظر میں برابر ہوں''۔

بعض اربابِ طریقت سے تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا:

ا — حضرت رویم بغدادی عربیت کاصل نام رویم بن احمد بن بزید اور کنیت ابومحد ہے، بغداد کے مشہور مشائخ سے تعلق تھا۔حضرت جنید بغدادی عربیت کی صحبت پائی۔فقیہہ امام داؤدالظا ہری کے بیرو تھے۔ ظاہری طور پر بڑی شان وشوکت کے مالک تھے، مگر باطنی لحاظ سے بہت بڑے بزرگ تھے۔ سوسی میں وفات پائی۔ بیارے مفرت عمرو بن عثمان عربیت کے سامت میں مقال معظمہ میں تشریف لائے ، اس لیے مکی کے نام سے مشہور ہوئے۔ ابوعبداللّٰد کنیت تھی۔ مکہ میں قیام کے دوران جدہ میں قاضی مقرر ہوئے۔ شیخ ابوسعیدالخراز کی صحبت یائی۔ بغداد میں وصال ہوا۔

''تصوف یہ ہے کہ خلقت کی موافقت سے دل صاف ہو، ۔۔ طبعی اخلاق کوترک کر دیا جائے، ۔۔ بشری صفات کوفنا کر دیا جائے، ۔۔ بشری صفات کوفنا کر دیا جائے، ۔۔ نفسانی خواہشوں کوچھوڑ دیا جائے، ۔۔ روحانی صفات پیدا کی جائیں، ۔۔ حقیقی علوم سے تعلق پیدا کر دیا جائے، ۔۔ اور شریعت کے مسائل میں رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ مَنْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ ال

### اولىياءاللەكى صفات:

حضرت ذوالنون مصری میشد فرماتے ہیں کہ میں نے شام کے سی ساحل پرایک خاتون کودیکھا۔ میں نے اس خاتون سے ا:

"آ پ کہاں سے تشریف لائی ہیں؟" --اس نے جواب دیا:

''میں ان لوگوں کے پاس سے آئی ہوں، جن کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ٥

"جوخواب گاہوں ہے اپنے پہلوجدار کھتے ہیں"۔

پھرمیں نے یو چھا: ا

''اب کہاں جارہی ہیں؟'' —اس نے جواب دیا:

''میں ان لوگوں کے پاس جارہی ہوں، جن کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

لَّا تُلْهِيْهِمْ تِجَارَةٌ وَّ لَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ ٥

''جنہیں اللہ کے ذکر سے نہ تجارت غافل کرتی ہے، نہ خرید وفروخت غافل کرتی ہے''۔

میں نے کہا:

''ان لوگوں کی کچھ صفات بیان کرو'' —اس خاتون نے کچھاشعار پڑھے،جن کامفہوم یہ ہے:

- 🔾 —'' وہ ایسےلوگ ہیں جواپنے رب سے دابستہ ہیں۔اس کےعلاوہ ان کاکسی سے کوئی تعلق نہیل۔
- — ان کاایک ہی مقصد صرف ان کے آقاومولی کی ذات ہے۔ چنانچہاس بے نیاز واحد و یکتا خدا کواصل مقصد بنانا کتناعمہ و کام
  - انہیں دنیا کے جھگڑوں ،اس کی عزت واولا د، کھانے پینے اور دوسری لذتوں سے کچھ مطلب نہیں۔
    - 🔾 نەانبىي عمدەلباس يېننے كاشوق ہےاورنەكسى شېرمىن جاكران كى روح كوئى خوشى محسوس كرتى ہے۔
      - روحانی منزلیں طے کرنے میں جلدی کرتے ہیں تا کہ دائمی قربت الٰہی کی مسافت کم ہوسکے۔
  - — وہ تالا بوں اور وادیوں کے قریب بسے ہوئے ہیں، بلند و بالا پہاڑوں میں بھی ان کی کافی تعداد ملے گی'۔

حضرت جنید بغدادی مِشاملهٔ فرماتے ہیں:

"صوفی زمین کی طرح ہے جس پر ہر بُری چیز بھینک دی جاتی ہے۔ مگراس میں سے جو چیز نکلتی ہے وہ عمدہ شکل میں

معودارہوتی ہے' ۔۔ آپ نے بیھی فرمایا:

''صوفی زمین کی طرح ہے جسے نیک و بد دونوں روندتے ہیں، —وہ بادل کی طرح بھی ہے جو ہرایک پرسایہ کرتا ہے، —وہ بارش کی طرح ہے جو ہرایک کوسیراب کرتی ہے'۔

# تصوف کی جامع تعریف:

تصوف کے بارے میں صوفیاء کرام کے ہزاروں اقوال ہیں ،سب کانقل کرنا طوالت کا باعث ہوگا۔ چنانچہ ہم ایک ایسا ضابطہ اور اس کی جامع تعریف بیان کرتے ہیں جوتصوف کے تمام معانی اورتشر بیحات کا احاطہ کرتی ہے۔ کیونکہ الفاظ خواہ مختلف ہوں مگر سب کامفہوم قریب ایک سا ہے۔لہٰذا ہماری تجویز کر دہ تصوف کی تعریف ہے:

''صوفی وہ ہے جو ہمیشہ تزکیہ بفس کرتارہے اور اپنے قلب کونفسانی آلائشوں سے صاف کر کے ہمیشہ اپنے اوقات کو کدورتوں سے پاک وصاف رکھے، ۔۔ چونکہ وہ ہروقت اپنے مولی کے سامنے سرنیازخم کرتارہتا ہے۔ اس لیے اس کی یہ نیاز مندی اس کا دل صاف کر کے کدورتیں دور کرتی ہے۔ تا ہم جب بھی نفسانی حرکتیں و صفتیں نمودارہوتی ہیں تو وہ صوفی اپنی بصیرتِ کاملہ ہے اُسے بھانپ لیتا ہے۔ اس وقت وہ اپنے رب کی طرف رجوع کرتا ہے۔ تصفیہ قلب سے اس کوڈھارس ودل جمعی ہوتی ہے، ۔۔ اگر وہ اپنی نفس کی حرکتوں سے پریشاں دل ہوتا ہے اور صفا میں کدورت پیدا ہوجائے تو وہ اپنے رب سے قبلی تعلق استوار کرتا ہے جواس کے قلب کواس کے نفس پر غالب رکھتا ہے، جیسا کہ ارشادیاری ہے:

كُونُوا قَوَّامِيْنَ لِللهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ ( پاره ٢٠٠٧ و٢:٣)

''تم اللّٰدے لیے کھڑے ہوجاؤ اور عدل کے گواہ بنو''۔

اس آیت میں 'قو امین''سے مراد نفس پرغالب ہونا ہے اور یہی صوفیا نداخلاق ہے۔ کسی بزرگ کا قول ہے: ''تصوف سرایا اضطراب ہے، اگر اس میں سکون اور تھبراؤ آجائے تو تصوف برقر ارنہیں رہے گا''۔

اس قول میں بیراز پنہاں ہے کہ روح ہمیشہ بارگاوالہی کی طرف کشش کرتی ہے۔ بیعی صوفی کی روح ہمیشہ قرب الہی کے بلند مقامات تک پہنچنے کی کوشش کرتی ہے، گراس کانفس اپنی وضع کے مطابق عالم سفلی میں تہہ نشین ہونا چاہتا ہے اور بیچھے کی طرف لوشا ہے۔اس لیے صوفی کو (نفس وروح کی اس کش مکش میں) مسلسل جدوجہد کرنی پڑتی ہے، وہ ہمیشہ رب کا مختاج اس کی پناہ ڈھونڈ تا ہے،اوراپنے نفس کی انجھی طرح دیکھ بھال کرتا ہے۔

اب جوکوئی ہماری تشریح پرغور کرے گا،تصوف کے معنی میں تمام متفرق اشارات اس میں یکجاد کھائی دیں گے۔

# صوفی نام رکھنے کی وجہ

#### رسول الله مَا يَثِيمُ كاصوف كالباس

شیخ ابوزرعہ طاہر بن محمد بن طاہر ٹیشائنڈ نے مختلف راویوں سے بالا سنادحضرت انس بن ما لک ڈائٹنڈ کی روایت کردہ بیرحدیث

''رسول الله مَنْ اللهِ عَلام كي دعوت قبول فرما ليت سخے، -سواري كے ليے گدھا استعال كرتے تھے، -صوف ( أون ) كالباس يمنته تھ'۔

# ديگرانبياء بھي صوف كالباس يہنتے تھے:

اس حدیث کی رو سے ایک جماعت نے بیرائے دی ہے کہ انہیں صوفیاء کا نام ان کے ظاہری لباس پر دیا گیا ہے۔ کیونکہ انہوں نے بھی صوف ( اُون ) کالباس پہننا پیند کیا تھا۔ وہ زیادہ نرم وملائم ہوتا ہے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کا پہنا وابھی صوف رہا ہے، -- رسول اکرم مَنْ الْمَيْرَمُ نِے ارشاد فر مایا:

> ''روحاء کی چٹان سے ستر انبیاء کرام گزرے جوعبا پہنے ہوئے تھے اور وہ حرم شریف کاارادہ کیے ہوئے تھے''۔ رسول اکرم مَثَاثِیْمُ نے بیہ بھی ارشا دفر مایا:

'' حضرت عیسیٰ (علیہ السلام) صوف ( اُون )اور بالوں کا لباس پہنا کرتے تھے۔ان کی غذا درختوں کے پھل تھے۔ جہاں شام ہوجاتی وہیں رات بسر کرنے کے لیےرہ جاتے''۔

#### اكثر صحابه كالباس صوف كاتها:

حضرت حسن بھری میں ایتے ہیں کہ میں نے ستر ایسے اصحابِ بدر کو دیکھا ہے جوصوف کا لباس پہنے ہوئے جنگ بدر میں شریک تھے، —حضرت ابو ہر ریرہ اور حضرت فضالہ بن عبید ٹنگائنڈ نے ان کی صفت ان الفاظ میں بیان کی ہے: '' بھوک کی شدت سے جب وہ زمین پر گریڑتے تھے تو عرب بدوانہیں دیوانہ خیال کرتے تھے۔ان سب حضرات کا لباس صوف ( اُون ) کا تھا۔ان حضرات میں سے جب کسی کو بہت زیادہ پسینہ آتایاان کے کپڑے بارش میں بھیگ جاتے توان سے ایسی بد ہوآنے گئی جیسے کوئی بھیٹر بارش میں بھیگ جائے، -بعض صحابی ایک دوسرے سے کہنے

# عراف المعارف المحارف ا

''ان کی بونے تو سخت پریشان کردیا ہے، کیا تمہیں ان کی بونا گوارنہیں گزرتی ، — اور کیا بیلوگ اسی بو کے ساتھ رسول اگرم مُلَا لِیَّا سے بات کرتے ہیں'۔

وہ اُون کالباس اس لیے پسند کرتے تھے کہ انہوں نے دنیا کی زیب وزینت کی چیزیں چھوڑ دی تھیں۔ وہ بہت ہی تھوڑی خوراک اورسترعورت چھپانے پر قناعت کرتے تھے۔ وہ آخرت کے کاموں میں اس قدرمتغزق تھے کہ اپنفس کولذت وراحت پہنچانے کی طرف ان کا دھیان بھی نہیں جاتا تھا۔ بلکہ وہ ہر وقت اپنے مولی کی خدمت میں مشغول رہتے تھے۔ ان کی تمام تر توجہ آخرت کے کاموں کی طرف مبذول رہتی تھی۔

### لفظ صوفی مصوف سے نکلا ہے:

اشتقاق کے لحاظ سے دیکھا جائے تو صوفی کالفظ بہت مناسب ہے۔ کیونکہ عرب محاورہ میں تصوف کے معنی ہیں: اُونی لباس یہننا، — یعنی اگر کوئی صوف کالباس بہنتا تو اسے کہا جاتا: تصوف! (یعنی اس نے صوف پہنا)، — بالکل ایسے ہی کہا جاتا ہے: تقمص (اس نے قیص پہنی)۔

### صوفی نام کے ترجیحی اسباب:

صوفیاء کرام کا حال عالم سیر وطیر کے درمیان رہتا ہے، ان کے احوال بدلتے رہتے ہیں۔ ایک بلندی سے دوسری بلندی کی طرف ترتی کرتے رہتے ہیں۔ کوئی تعریف آنہیں کامل طور پر نہ مقید کرتی ہے اور نہ کسی تعریف سے ان کے احوال محدود ہوتے ہیں، — ان کے مزید حال اور علم کے درواز ہے ان پر ہر وقت کھے رہتے ہیں۔ ان کا باطن معدن حقیقت اور مجمع علوم ہے۔ اس لیے ان کا کسی حال کے ساتھ مقید کرنا مشکل ہے۔ کیونکہ ان کی وجدانی کیفیات گونا گوں ہیں۔ آنہیں کی باطنی صفت کے ساتھ موصوف کرنا دشوارتھا، اس لیے آئیں ان کے ظاہری لباس کے ساتھ منسوب کر کے صوفی کہنے گئے۔لفظ صوفی سے ان کی حالت اور ان کے اوصاف کی زیادہ وضاحت ہوتی ہے۔ کیونکہ اُون کا لباس بہناز مانہ قدیم سے ہی ان کے اسلاف کا شیوہ رہا ہے۔ جیسا کہ بہنے ذکر کیا جا چکا ہے کہ ان کو صوف کی اسلاف کا شیوہ رہا ہے۔ جیسا کہ سے بی بازگا والہی کے مقربین کا ہے۔

۔ انہیں قرب الہی کی طرف منسوب کرنا اور ان کی عظمت کی طرف اشارہ کرنا چونکہ ایک مشکل کام تھا کہ اس میں ان حضرات کا قطعی تعین نہیں ہوسکتا تھا۔ اس لیے ان کے حال (قرب) کو چھپانے اور ان کے باعزت مقام کو اشاروں کی کثرت اس کے اور قرب الہی کے تذکر ہے کو عوام الناس کی زبانوں ہے محفوظ رکھنے کے لیے لباس کی مناسبت سے ان کا نام صوفی رکھا گیا۔ یہی ادب کا تقاضا تھا، صوفیاء کرام کا بنیا دی اصول بھی یہی ہے کہ ظاہر و باطن اور قول و فعل میں ادب کو کھوظ خاطر رکھا جائے۔

### لفظ صوفی میں زُہر کامفہوم بوشیدہ ہے:

لفظ صوفی سے ایک اور مفہوم کا بھی پتہ چلتا ہے کہ جب ان کی نسبت صوف سے کی گئی تو لفظ صوفی اس بات کا بھی مظہر بن گیا کہ اس میں زُہداور دنیا سے بے رغبتی (زہد) کامفہوم پوشیدہ ہے۔اس میں نفسانی خواہش سے پر ہیز اور نرم و نازک نفیس پوشاک نہ

پہننے کی طرف اشارہ ہے۔ تا کہ ایک مبتدی مرید، جوان کی صحبت میں آئے بیٹھتا ہے، اور ان کے طریقے کو اختیار کرتا ہے، وہ بھی انہی کی طرح اپنے نفس کو تھوڑ ہے پر مائل کر لیتا ہے۔ اور یہ بھی جان لیتا ہے کہ لباس کی طرح اس کے کھانے پینے کا طریقہ بھی انہی کی طرح (سادہ) ہونا چاہیے۔ یہی سب جان کروہ (صوفی کے نام پرغور کرکے ) ضیحے بصیرت کے بعد ہی اس حلقے میں شامل ہوگا۔ اس بھی طرح ایک مبتدی اس کے نام ہی سے اصل حقیقت سمجھ سکتا ہے۔ لیکن اگر کوئی اور نام رکھا تو مبتدی کو اصل حقیقت کے سمجھنے میں دشواری ہوتی ، اس لیے یہی نام بہتر ہے۔

صوفی کے نام کوتر جیج دینے کی ایک دوسری وجہ یہ ہے کہ جب انہیں صوفی کہہ کر پکارا جاتا ہے تو روحانی حیثیت سے یہ ایک زبردست دعویٰ ہے۔ جب لوگوں کو یہ بتایا جائے کہ ان کا نام صوفی اس لیے رکھا گیا ہے کہ وہ صوف کالباس پہنتے ہیں۔اس معنی سے وہ (بزرگ کے) دعوے سے دور ہو جاتے ہیں۔اور ہر وہ چیز جو (ریا کاری کے) دعوے سے دور ہو، وہ ان کے حال سے زیادہ مناسب ہے۔

#### لفظ صوفی میں تو اضع کامفہوم بھی ہے:

صوفی کا اُونی لباس پہنناان کی ظاہری حالت کوظا ہر کرتا ہے۔ان کے حال اور دیگر روحانی مقامات کا تعلق ان کے باطن سے ہے،اس لیے ظاہری حالت کے مطابق نام رکھنا زیادہ مناسب ہے، بلکہ صوفی کے نام سے تواضع کا بھی اظہار ہوتا ہے۔

صوفی نام کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ چونکہ صوفیاء کرام نے تواضع ،انکساری، گمنا کی اور پوشیدہ رہنے کوزیادہ پسندر کھاہے، چنانچہ وہ ایسے ہی ہو گئے جیسے بھٹے پرانے چیتھڑ ہے اور گرے پڑے (صوف) کی طرح ہیں جنہیں کوئی آئھاُٹھا کربھی دیکھنا پسندنہیں کرتا، نہ کوئی ان کی طرف دھیان دیتا ہے۔لہٰذاصوفہ (چیتھڑوں) کی نسبت سے انہیں صوفی کہاجا تا ہے۔

لفظ صوفہ سے صوفی اسی طرح سے ہے جیسے کوفہ کی نسبت سے کوفی صفت ہے۔ بیتو جیہ بعض اہلِ علم کی ہے جن کے خیال میں اس کا مفہوم اس کے لفظی اختقاق کے لحاظ سے درست ہے۔ اور بید حقیقت ہے کہ اونی لباس ہمیشہ سے زاہر و عابد اور متقی بندوں کا لباس رہاہے۔

#### لفظ صوفی ،صف سے شتق ہے:

شیخ ابوزرعه طاہر مُشَلِّد نے اپنے مشاکخ سے بالا سناد حضرت عبداللہ بن مسعود رُقافَعُ سے یہ حدیث بیان کی ہے کہ رسول الله مَا لَیْنَا لَیْنَا الله مَا لَیْنَا لَیْنَا الله مَا لَیْنَا لَیْنَا الله مَا لَیْنَا لِیْنَا لِمُنْ لَیْنَا لِمِنْ الله مِنَا لَیْنَا لَیْنَا لَیْنَا لَیْنَا لَیْنَا لِمِنْ لِیْنَا لَیْنَالِ لَیْنَا لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِیْنَا لِیْنَا لَیْنَا لِیْنَا لَیْنَا لِیْنَا لَیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لَیْنَا لِیْنَا لَیْنَالِیْنَا لِیْنَا لِیْنَالِیْنَا لِیْنَا لِیْنَالِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا لِیْنَا

''حضرت موی (علیہ السلام) نے جب اللہ تعالی سے (طور پر) کلام فر مایا تو وہ صوف کا بُھہ، صوف کی شلوار، جا دراور آستین بھی صوف کی تھی، پہنے ہوئے تھے۔ ان کے جوتے گدھے کے بے ریکے ہوئے چڑے کے بنے ہوئے تھ''۔

یہ بھی کہا گیا ہے کہان کا نام صوفی اس لیے رکھا گیا ہے کہ وہ اپنی بلند ہمتی، اللہ سے دلی تعلق رکھنے، اور اس کے سامنے باطنی اسرار پیش کرنے کی وجہ سے اللہ کے سامنے صف اوّل میں ہیں، ۔۔ بعض کا قول ہے کہ اصل میں بینام صفوی تھا، جوثقیل ہونے کی

وجه ہے صوفی بن گیا۔

#### لفظ صوفی کی صُفّہ سے نسبت:

بعض کا خیال ہے کہ صوفی کی نسبت صفہ سے ہے۔جورسول اکرم مُٹاٹٹیٹم کے مبارک زمانے میں غریب اور نا دارمہا جروں کے رہنے کے لیے ایک چبوتر ہ تھا۔ان مہا جرین کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

لِلْفُقَرَآءِ الَّذِیْنَ اُحْصِرُوا فِی سَبِیْلِ اللّٰهِ لَا یَسْتَطِیْعُوْنَ ضَرُبًا فِی الْاَرْضِ ﴿ بِاره ٣ ،رکوع٤ ١٤)

"یان نا داروں کے لیے ہے جواللّٰہ کی راہ میں محصور ہوئے (روکے گئے) اوروہ زمین پرسفر کرنے کی طاقت نہیں رکھتے''۔
لفظی اهتقاق کے اعتبار سے اگر چصوفی کا نام درست نہیں مگر معنی کے لحاظ سے درست وضیح ہے۔ کیونکہ صوفیاء کا حال اصحابِ صُفّہ کے حال کی مانند ہے۔ اصحابِ صُفّہ کی طرح وہ بھی آپس میں مل جل کررہتے ہیں۔

#### اصحابِصُفّه:

اصحابِ صفّہ تقریباً چارسوم دھے۔ مدینہ منورہ میں ان کا کوئی کنبہ تھا نہ خاندان، — وہ سب مبحد نبوی کے اس چبوتر ب پر رہتے تھے، جس طرح کہ صوفیاء خانقا ہوں اور زاویوں میں رہتے ہیں، — اصحابِ صفّہ نہ تو کھیتی باڑی کرتے تھے، نہ دو دھ دینے والے مویش رکھتے تھے اور نہ وہ تجارت کرتے تھے، — وہ دن مجرکے تھکے ہوئے رات کوعبادت کرتے اور قرآن مجید سکھتے اور اس کی تلاوت کرتے، — رسول اکرم مُنَا لِیْتِیْمُ ان کی دلداری اور نم خواری فر مایا کرتے تھے، — اور اپنے صحابہ کو بھی ان کی امدادو نم خواری پرآ مادہ فر ماتے۔ آپ منا لِیْتِیْمُ ان کے پاس اُٹھتے ہیں ہے اور انہی کے ساتھ کھانا کھانا کہا کرتے۔

#### بارگاه الهي ميس اصحاب صفه كامقام:

شانِ كريم في في درج ذيل آيات مين اصحاب صقه كامقام بيان فرمايا ب:

- ﴿ وَلَا تَطُرُدِ الَّذِيْنَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَّوةِ وَالْعَشِيّ يُرِيْدُونَ وَجُهَهُ ﴿ (پاره٤،رو٢:١٢)
   ﴿ اوراے نبی!ان لوگوں کومت نکا لئے جوایے رب کو جوشام پکارتے ہیں اور اس کی رضامندی کے خواہاں ہیں '۔
  - ﴿ وَاصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاقِ وَالْعَشِيِّ (پاره ١٥٠/١٥٥)
     ﴿ وَاصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِيْنَ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاقِ وَالْعَشِيِّ (پاره ١٥٠/١٥٥)
     ﴿ آ بَ خُودان لوگول کے ساتھ صبرا ختیار کریں جوایئے رب کوئے وشام پکارتے ہیں'۔
    - برآیت مبارکه حضرت این اُم کمتوم میشاند کے بارے میں نازل ہوئی:
       عَبَسَ وَتَوَلَّى ٥ اَنْ جَآءَهُ الْاعُملی ٥ (پاره ۳۰ سوره بس)
    - ''آپ نے بھی ترش روئی اختیار کی اور منہ پھیر لیاجب آپ کے پاس وہ نابینا آیا''۔

حضرت ابن اُم مکتوم وٹائٹی بھی اصحابِ صفّہ میں سے تھے۔اللّٰہ تعالٰی نے اپنے محبوب رسول اکرم مَٹائٹی کی بے اعتنائی کو بسند نہیں فر مایا۔اوراس کا اِظہار (سور عبس) میں فر مایا۔

#### عوارف المعارف کی کاری ک

بارگاه نبوی میں اصحاب صفه کا مقام:

رسول اكرم مَنَا فَيْمُ كِ حضور مين اصحابِ صفّه رضافتُمْ كي بيشان هي:

- آپ مَنْ الْثَيْرَا جب ان سے مصافحہ فر ماتے تو اپنا ہاتھ ازخو ذہیں جھڑ اتے تھے تاوقتیکہ وہ آپ مَنْ الْثِیْرَا کا دست مبارک ازخود نہ چھوڑ دیں۔
- اہلِ صفہ کی معاشی کفالت کے لیے حضور مَثَاثِیْزُمُ انہیں خوشحال صحابہ کے حوالے فر مادیتے ، ایک ایک صحابی کے ہمراہ تین تین اور چار چاراصحابِ صفّہ کو بھجوا دیتے تھے ، — حضرت سعد بن معاذر ڈاٹٹٹُؤ اصحابِ صفّہ میں ہے اُسٹی حضرات کواپنے گھر لے جاتے اوران سب کو کھانا کھلاتے ۔

#### ابلِ صفّه كافقر:

- حضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹنڈ فرماتے تھے کہ اصحاب صقہ میں سے میں نے ستر ایسے اصحاب کو دیکھا جوایک ہی کپڑے میں نماز
   پڑھتے تھے، ان میں سے بعض لوگوں کے کپڑے گھٹنوں تک نہیں چہنچتے تھے۔ ان میں سے جب کوئی رکوع میں جاتا تو اس
   کپڑھتے تھے، کپڑ لیتا کہ ایسانہ ہو کہ سر کھل جائے۔
- اہلِ صفّہ میں سے بعض نے یہ بیان کیا ہے کہ ایک دن ہم میں سے پھھلوگ مل کررسول اللہ مَنَّ الْنِیْزِ کے پاس حاضر ہوئے اور عرض کیا:

''یارسول اللہ! کھجوریں کھا کھا کر ہمارے پیٹ میں سوزش پیدا ہوگئ ہے''۔

رسول الله مَنَافَيْنِمُ نے بیسنا تو آپ منبر پرتشریف کے گئے اور فر مایا:

''ان لوگوں کا کیا حال ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ مجوروں نے ہمارے بیٹ کوجلا دیا ہے، ۔۔ کیا تہہیں ینہیں معلوم کہ مجبور اہلِ مدینہ کی خوراک ہے۔ اس ذات کی قتم اہلِ مدینہ کی خوراک ہے۔ اس ذات کی قتم جس کے قبط میں محمد منافظیم کی جان ہے! دو مہینے ہو گئے محمد منافظیم کے گھر سے (کھانا پکانے کے لیے) دھوال نہیں اُٹھا، اور گھر والوں کے باس یانی اور مجبوروں کے سوا کچھنیں ہے'۔

— شخابوالفتح محد بن عبدالباقی میشند نے اپنے مشاکح کرام سے بالا سناد حضرت عبداللہ بن عباس کا آئیا کی بیودیث بیان کی ہو فرماتے ہیں۔
'' ایک دن رسول اللہ مَنْ اللّٰهُ عَلَیْ اصحابِ صقہ کے پاس تشریف لے گئے۔ آپ نے ایک طرف ان کی غربت اور مفلسی ملاحظہ فرمائی اور دوسری طرف ہید یکھا کہ ان کے قلوب پا کیزہ اور مسرور تھے۔ اس وقت آپ مَنَّ اللّٰهِ اَنْ اَنْ مَا اِنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ کے قلوب پا کیزہ اور اس واست آپ مالگا ہو، — اور اس مالت پر قائم رہا جس پر آج تم لوگ قائم ہو، — اور اس حالت پر خوش وخرم رہا تو وہ قیامت کے دن یقینا میر ہے ساتھ ہوگا''۔

خراسان میں اصحابِ صُقّه 'شکفتیہ کہلاتے ہیں

منقول ہے کہ خراسان میں انہی حضرات میں سے کچھلوگ غاروں اور کھوہوں میں رہتے تھے۔انہوں ں نے بستیوں اور

شہروں میں رہناترک کردیا تھا۔خراسان میں بیلوگ شکفتیہ کے نام سے مشہور تھے، — شگفت ایک غار کا نام ہے جس میں ان میں سے بعض حضرات رہتے تھے،لہٰذااس غار کی نسبت سے انہیں منسوب کردیا گیا، —۔

اہلِ شام انہیں جوعیہ کہتے تھے (کیونکہ وہ بھو کے رہتے تھے، — شام میں اب اس نام کی کوئی جماعت معروف نہیں ہے۔) قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے نیک بندوں کی جماعتوں کا بار بار ذکر کیا ہے:

- ایک جماعت کوابرار کے نام سے موسوم کیا گیا۔
  - دوسری جماعت کومقر بین کہا گیا۔

انہی لوگوں کوبعض مقامات پر ○ —صابرین ، ○ —صادقین ، ○ —ذاکرین ، ○ — محبین کے الفاظ ہے ذکر کیا عمیا۔بہر حال صوفی کالفظ ندکورہ بالا ان تمام متفرق ناموں کا احاطہ کرتا ہے۔

#### صوفی کے نام کی ابتداء:

یے خرور ہے کہ صوفی کا نام رسول اللہ مَثَاثِیْمُ کے زمانے میں رائج نہیں تھا۔ (ان مذکورہ بالاحضرات کوصوفی کے نام سے نہیں پکارا گیا۔)، — کہاجا تا ہے کہ بیلفظ تابعین کے زمانے میں رائج ہوا، —

- حضرت حسن بھری میشانید سے روایت ہے کہ انہوں نے فر مایا:
- "ایک بار میں نے ایک صوفی کوخانہ کعبہ کا طواف کرتے ہوئے دیکھا۔ میں نے اسے پچھد ینا جا ہا، مگراس نے نہ لیا، اور کہنے لگا:
  - ''میرے پاس جاردا نگ (کوڑیاں) ہیں جومیرے لیے کافی ہیں''۔ (اس روایت کے مطابق لفظ صوفی حضرت حسن بصری میشانیڈ (تابعی) کے زمانے ہیں رائج ہوا۔)
  - اس روایت کی تا ئید میں حضرت سفیان توری میشد کی بیروایت ہے۔انہوں نے فر مایا:
     "اگرابو ہاشم صوفی نہ ہوتے تو میں ریا کاری کی باریک باتوں سے نا آشنار ہتا''۔
     اس روایت سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ لفظ صوفی قدیم زمانے میں مشہور ہے۔
- صبعض لوگوں کا یہ کہنا ہے کہ لفظ صوفی دوسری صدی ہجری تک رائج نہ ہوسکا۔ اس لیے کہ رسول اللہ مَثَاثِیْمَ کے مبارک زمانے میں آپ کے اصحاب ایک دوسرے کو صحابی کے نام سے پکارتے تھے۔ کیونکہ اسے آپ مَثَاثِیْمَ کی صحبت میں رہنے کا شرف حاصل تھا، اس لیے اس مبارک صحبت کی طرف اشارہ کرنا ہرا شارے سے بہتر تھا۔
- رسول الله مَثَاثِیْنِ کامبارک عہدختم ہونے کے بعد جن حضرات نے صحابہ کرام سے علم سیکھا (ان کی مبارک صحبت پائی)، وہ تابعی کہلانے لگے۔

#### عہد نبوی مَالِیْمُ کے بعد زبوں حالی:

نورِ مصطفوی مَثَانَیْمُ کوظا ہری طور پر دنیا سے پردہ فرمائے اورسلسلہ وحی کومنقطع ہوئے ایک زمانہ بیت گیا تو خیالات میں

عواف المعارف المحاوف المعارف المحاوف المعارف المحاوف المعارف المحاوف المعارف المحاوف ا

اختلاف ہونے لگا۔اورلوگوں کی راہیں الگ الگ ہوگئیں۔ ہرصاحب الرائے اپنی رائے میں آزاد ہوگیا، —اس آزاد روی اور اختلاف رائے کا یہ نتیجہ سامنے آیا کہ نفسانی خواہمٹوں نے علمی فضا مکدر کر دی حتی کہ تقی اور پر ہیزگاروں کی عمارتیں ہلنے گیس، — اختلاف رائے کا این جیسی اپنی جہالت عالیہ تا گئیں، جہالت کی ظلمت نے دلوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا۔ عادتیں بگڑ راہدوں کے اراد سے بھی اپنی جگہ چھوڑ گئیں ہے وہ خطاؤں اور لغزمٹوں میں پڑھئے، نیک اعمال کو چھوڑ دیا، بداعمالیوں میں گھر گئے، نیک اعمال کو چھوڑ دیا، بداعمالیوں میں گھر گئے، نہ استقامت رہی نہ صلابت وین، — بیسب دنیا اور اس کی محبت میں گرفتار ہوگئے۔

#### تصوف کی شروعات:

ایسے ناشائستہ اور ناگفتہ بہ حالات میں ایک جماعت نے دنیا سے کنارہ کئی بہتر بھی اور الگ بیٹھ کرا عمالِ صالح میں مشغول ہو گئے۔ ان کے عزائم میں پختگی اور حوصلوں میں بلندی تھی۔ دین کی طاقت نے دنیا اور اس کی مجت سے بے رغبت کر دیا۔ تنہائی اور گوشہ نینی کواس کاحل جانا اور زادیوں کو اختیار کیا۔ ان کے جماعت کے لوگ ان زاویوں (گوشوں) میں بھی بھی اسمے ہوجاتے۔ بالعموم ہمل صفحہ کواس کاحل جانا اور زادیوں کو اختیار کیا۔ ان کے جماعت کے لوگ ان زاویوں (گوشوں) میں بھی بھی اسمے ہوجاتے۔ بالعموم ہمل صفحہ کی طرح تنہا رہتے۔ دنیا وی اسباب کو چھوڑ دیا اور ہمی تن اپنے رب کی طرف متوجہ ہو گئے ،۔۔۔ان کے نیک اعمال اور پر خلوص ریاضت نے بہترین نتائج پیش کیے۔ ان کے فہم وادراک میں صفاور آئی اور علوم الہی کو بخو بی قبول کرنے کی لیافت حاصل کرلی۔

اس طرح سے انہیں ظاہری زبان کے ساتھ ساتھ باطنی زبان بھی ملی، — پہلے عرفان کے بعد ایک نیاعرفان حاصل ہوا۔ ظاہری ایمان کے ساتھ ساتھ باطنی ایمان ہے بھی ثمر بار ہوئے۔جیسا کہ حضرت میشند نے فر مایا:

'' جب مجھے غیر معمولی ایمان کے مرتبے کا کشف حاصل ہوا تو اس وقت میں صحیح معنوں میں مؤمن بنا''۔

بیزاویدشیں ان مراتب تک پہنچنے کے بعد نے علوم ہے آشا ہوئے ،ان نے علوم کے لیے انہوں نے نئی نئی اصطلاحات وضع کیس جوان کے خیالات کی ترجمانی کرشیں اور ان کے حال اور وجدانی و باطنی کیفیات کوظا ہر کرسکیں، ۔ انہی اصطلاحات اور نئے علوم کوتصوف کے نام سے پکارا گیا، ۔ ان بزرگانِ سلف سے ان کے جانشینوں نے بیٹلم حاصل کیا ۔ حتیٰ کہ ہرز مانے میں اس نے ایک با قاعد علم اور رسوم کی صورت اختیار کرلی۔ تب سے صوفی کا نام بھی رائج ہوگیا۔ انہوں نے اپنانام بھی صوفی رکھا اور (اپنے طقے کے ) دوسر ہے لوگوں کو بھی اسی نام سے موسوم کیا۔

سینام (صوفی) ان کی نشانی ہے، سے علم اللی ان کی صفت ہے، سے عبادتِ اللی ان کا سراپا ہے، سے تقویٰ اور پر ہیزگاری ان کا شعار ہے، سے حقیقتِ اللی کے حقائق ان کے اسرار ورموز ہیں، سے وہ اپنے کنبوں اور قبیلوں سے الگ ہیں، سے غیرت کے گنبد میں بسنے والے اصحابِ فضیلت ہیں، سملکِ جیرت کے رہنے والے ہیں، ساللہ کے فضل وکرم سے ہر لحظہ بلندیوں کی طرف بڑھ رہے ہیں، سان کی آئٹسِ شوق ومستی ان کے دلوں میں شعلہ زن ہے، ساس سب کے باوجودان کی طلب اور شنگی کا سیمالم ہے کہ ہل من مزید (کیا کچھاور بھی ہے!) کی صدائے محبت بلند کرتے ہیں۔

التجایمی ہے:

''اللی! ہماراحشر بھی اس جماعت کے ساتھ کرنااوران کی باطنی کیفیات ہمیں بھی نصیب فرما''۔

#### باب مبرك:

# صوفی اوران کی طرح کےلوگ

#### تم اُسی کے ساتھ ہو گے جس سے تم محبت کرتے ہو:

شیخ ابونجیب سپروردی میشند نے اپنے مشائخ کرام سے بالا سنادحضرت انس بن ما لک طالٹیز کی روایت کر دہ بیصد بیٹ بیان کی ے کہ ایک شخص رسول اکرم منگافیز کم کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کیا:

''یارسول الله! قیامت کب آئے گی؟''

رسول اکرم مَنَافِیْنِ اسے کوئی جواب دیئے بغیر نماز کے لیے کھڑے ہو گئے، جب نماز سے فارغ ہوئے تو آپ مَنَافِیْنِ م

''وه سائل کہاں ہے؟'' ۔۔۔اس شخص نے کہا:

'' يارسول الله! مين حاضر مول'' — آپ مَلْ اللَّهُ الله اس سے يو جھا:

"تم نے قیامت کے لیے کیا تیاری کی ہے؟" -اس نے عرض کیا:

'' یارسول الله! میں نے قیامت کے لیے بہت می نمازیں نہیں پڑھیں ، نہ بہت زیادہ روز ہے رکھے ہیں ، — اورعمل کثیر کی کوئی تیاری میں نے نہیں کی سوائے اس کے کہ میں اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہوں'' يين كررسول اكرم مَنْ لَيْتِمْ نِهِ ارشادفر مايا:

"تم اس كے ساتھ ہو گے جس سے تم محبت كرتے ہو"۔

حضرت انس مِثالته فرماتے ہیں:

''اسلام کے بعدمسلمانوں کو میں نے بھی اتنا خوش نہیں دیکھا جس قدر وہ رسول الله مَثَاثِیْزُم کی اس بات ہے خوش

#### صوفی جییا ، حقیقی صوفیاء کرام کے ساتھ ہوگا:

جو خفص صوفیاء کرام کی مشابہت اختیار کرتا ہے، اگر چہ وہ صوفیاء کرام کے ہے اوصاف حاصل کرنے ہے قاصر ہے تو وہ بھی صوفیاء کے ساتھ ہوگا، — کیونکہ اس مشابہت کامحرک محبت ہی کا جذبہ ہے،اس لیےاس کا شار بھی صوفیاء میں ہوگا،خواہ وہ ان جیسے

کام کرنے میں کوتا ہی کرتا ہو کیونکہ وہ ان سے محبت رکھتا ہے۔

حضرت انس بن ما لک و النفی کی روایت کے علاوہ ایک اور روایت میں اس مفہوم کو زیادہ واضح کیا گیا ہے، -- بیر روایت مصرت عبادہ بن صامت و النفی کے حضرت ابوذ رغفاری و النفی کے حوالے سے بیان فرمائی ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ الل

''یارسول الله!ایک شخص کسی جماعت سے محبت کرتا ہے مگروہ ان جیسے مل نہیں کرسکتا''۔

رسول اكرم مَثَاثِينِم نِه ارشاد فرمايا:

"اے ابوذرائم اس کے ساتھ ہو گے جس سے محبت کرتے ہو"۔

ية ن كرابوذر والتينون عرض كيا:

'' میں تو اللہ اور اس کے رسول مَالْلَیْمُ سے محبت کرتا ہوں''۔

حضور مَثَافِيْكُم نِے فرمایا:

''تم ای کے ساتھ ہو گے جس سے محبت کرتے ہو''۔

حضرت ابوذ رین نفیزنے دوبارہ یہی کہا،رسول الله مَثَالِیْزِ نے بھی دوبارہ وہی ارشادفر مایا جو پہلے ارشاد کیا تھا۔

#### مشابه كامقام:

جولوگ صوفیاء کرام سے مشابہت رکھتے ہیں اوران سے مجت کرتے ہیں، بیان کی اسی روحانی بیداری کے باعث ہے جو روحانی بیداری صوفیاء کرام میں موجود ہے، کیونکہ اللہ اوراللہ والوں کے کاموں سے مجت کرنا روحانی کشش کی بدولت ہے۔ دونوں میں فرق صرف اتنا ہے کہ مشابہ لوگوں کی راہ میں نفسانی تاریکیاں رکاوٹ ہوتی ہیں۔ صوفی اس روحانی ظلمت سے نکل چکا ہے جبکہ مشابہ بھی صوفی کے مقام تک پہنچنے کی کوشش میں لگا ہے۔ مشابہ افراد کے ساتھ صوفی کی قدر مشترک میہ ہے کہ اس میں پچھ نفسانی خواہشیں باقی رہ گئی ہیں۔

#### صوفیاء کرام دوسرول سےمتاز ہیں:

صوفیاء کرام کے طریقہ کا آغاز ایمان سے ہوتا ہے، —اس کے بعد علم کا درجہ ہے،اور آخر میں وجدان اور ذوق کا، —اس لیے مشابہ مخص بھی صاحبِ ایمان ہے، —اس کے ایمان سے مرادوہ ایمان ہے جوصوفیاء کے طریقے کے مطابق ہو، یہی ایمان تصوف کی سب سے بڑی بنیاد ہے۔

حضرت جنید بغدادی میشد نے ارشادفر مایا:

" ہمارے اس طریقہ کے مطابق ایمان لا ناولایت ہے"۔

اس کی وجہ بیہ ہے کہ صوفیاء کرام اپنے نا دراحوال اور عجیب وغریب آثار کی بدولت کثیرلوگوں میں ممتاز ہو گئے ہیں۔انہیں اپنے مکاشفہ کے ذریعے قضا وقد راور عجیب وغریب علوم کا کشف حاصل ہے،انہوں نے اللّٰہ کے بڑے بڑے حکموں اوراس کے

#### عواف المعارف كالمحالف كالمحالف

قرب کی طرف اشارے کیے ہیں۔ان سب باتوں پرایمان لا ناقدرت پرایمان لانے کے برابر ہے۔

بعض لوگوں نے اولیاء کرام کی کرامات کا انکار کیا ہے۔ حالانکہ ان پرایمان لا ناقدرت پرایمان لانے کے برابر ہے۔ درحقیقت صوفیاء کرام کے پاس اس قتم کے بہت سے علوم ہیں۔اس لیے ان کے طریقہ پروہی ایمان لائے گا،جس پرالٹد کافضل ہوگا۔ مشایہ اور صوفی کا موازنہ:

اس صورت میں مشابہ (متشابہ) صاحبِ ایمان ہے اور منصوّ ف صاحبِ علم ہے۔ کیونکہ ایمان لانے کے بعداس نے صوفیاء کے طریقہ کومطابق مزیدعلم حاصل کرلیا ہے، جس کے باعث اس کی معلو مات اور صلاحیت میں اضافہ ہوگیا، — اور مزبیعلم سے اس کے اتمام و کمال پر استدلال ہوسکتا ہے۔

جبکہ صوفی صاحبِ ذوق ہے۔ تاہم ایک مخلص متصوّف ، صوفی کے حال سے ایک حد تک بہرہ ورہے۔ اسی طرح مثابہ کو بھی صوفی کے فیوضات سے کچھ حصہ ملاہے۔ (اس صورت میں مثابہ اور متصوّف نے دونوں صوفی سے کچھ حصہ ضرور پاتے ہیں۔) اللہ کی بیسکت جاری ہے کہ ہرصاحب حال جنے ذوقِ سلیم میسر ہے، اسے مکافضہ کے ذریعے اپنے مقام سے اعلیٰ مقام تک کا

- علم حاصل ہوتا ہے۔ چنانچہ!
- وہ اپنے پہلے حال میں صاحبِ ذوق ہوگا،
- مکاهفه کے حال میں پہنچ کرصاحب علم ہوگا،
- اس سے بلند درجہ پر پہنچ کروہ صاحبِ ایمان ہوجائے گا۔
   اس طرح وہ راوطلب پر ہمیشہ گا مزن رہے گا، چنانچہ:
  - -- ذوق کے حال میں وہ صاحب قدم ہے،
    - O سعلم کے حال میں صاحب نظرہ،
  - — اس سے بلند حال میں وہ صاحبِ ایمان ہوجائے گا۔

ارشادِ باری ہے:

إِنَّ الْاَبْرَارَ لَفِي نَعِيْمٍ وَعَلَى الْاَرَآئِكِ يَنْظُرُونَ ٥ ( ٣٠)

" بے شک نیک بندے تختول پر آرام سے بیٹھے ہوئے دیکھرہے ہول گے"۔

اس ارشاد باری میں نیک بندوں کی تعریف کی گئی ہے۔انہیں جوشرابعطا ہوگی اس کا وصف اس طرح سے بیان کیا ہے:

وَ مِزَاجُهُ مِنُ تَسُنِيمٍ ٥ عَيْنًا يَّشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ٥ وَمِزَاجُهُ مِنْ تَسُنِيمٍ ٥ عَيْنًا يَّشُرَبُ بِهَا الْمُقَرَّبُونَ ٥

''اس شراب میں تسنیم کے چشمہہے آمیزش ہے جے مقربین پئیں گے'۔

#### صوفی اورمتصوّ ف:

ابرار کی شراب میں مقربین کی شراب کی آمیزش ہے، جو مقربین کے لیے خاص ہے، ۔۔ دوسر لفظوں میں یوں کہنا جا ہے کہ:

- صوفی کی شراب، معرفتِ خالص ہے،
- متصوّف کی شراب میں اس کی آ میزش ہے،
- -مثابہ کی شراب میں منصق ف کی شراب ملی ہوئی ہے۔

لہٰذاصوفی بساطِ قرب سے مرکز روح تک پہنچ میں سبقت عاصل کر گیا۔ (اور متصوف وہاں تک نہ پہنچ سکا۔)، —صوفی کے مقابلے میں ایک متصوف اور کوشش کا دخل ہے۔ کے مقابلے میں ایک متصوف اور کوشش کا دخل ہے۔ تزید کہنے سے اس طرف اشارہ ہے کہ متصوف اور روحانیت کے طریقہ پرگامزن ہے اور اس راہ میں جدوجہد کر رہا ہے۔ جیسا کہ رسول اکرم مَنَّ اللَّیْمُ نے ارشاد فرمایا:

" حلتے رہو کہ مفردین سبقت لے گئے ہیں '۔ جب آپ سے دریافت کیا گیا:

" يارسول الله! بيمفردين كون بين؟ " - آب مَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فَي فَر مايا:

''مفردین وہ لوگ ہیں جواللہ کے ذکر میں شوق وستی کے ساتھ مشغول ہیں۔ ذکر الہٰی نے ان کے سرسے ان کے بوجھ اتاردیئے ہیں۔ قیامت کے دن وہ ملکے پھیلئے آئیں گئ'۔

اس حدیث مبارک کے مطابق:

- صوفی انہی مفردین کے مقام پر ہیں ،
- متصة ف سائرين (سيركرنے والے،سفركرنے والے) اور سالكين كے مقام پر ہیں۔

ا پنی اس روحانی سیر میں وہ اللہ کے ذکراور قلبی مراقبہ کے ذریعے قلب کے مرکز تک پہنچ جائیں گے۔اورا پنی درست نگاہی کے ذریعے اللہ کی نگاہوں سے لذت اُٹھائیں گے، —اس طرح:

- ایک صوفی ،مقام روح میں پہنچ کرصاحب مشاہدہ ہوجا تا ہے ،
  - تصوف،مقام قلب میں پہنچ کرصاحبِ مراقبہ بن جاتا ہے،
- سمثابہ، نفس کامقابلہ کرنے کی وجہ سے صاحب مجاہدہ ومحاسبہ بن جاتا ہے۔

للبذا:

گرایک مشابہ میں کوئی تلوین اور رنگ آمیزی نہیں۔ کیونکہ بیر وحانی رنگ صاحبِ حال پر چڑھتا ہے، اور مشابہ صاحبِ حال نہیں بلکہ وہ سالک اور طالبِ حقیقت ہیں' اور ابھی تک صاحبِ حال نہیں ہوئے ہیں۔

قرآن كريم مين ان جماعتون كاذكر:

بہرحال بیتمام جماعتیں دائرہ اصطفاء (برگزیدگی) میں شامل ہیں۔قر آن کریم میں ان کاذکراس طرح سے کیا گیا ہے:

ثُمَّ اَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِيْنَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا عَ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفُسِهِ عَ وَمِنْهُمْ مُّقْتَصِدُ عَ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ اللَّهِ الْكَوْرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ فَي اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ الللللِّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللللِّلْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّلِمُ الللل

'' پھر ہم نے کتاب کا وارث ان لوگوں کو بنایا جنہیں ہم نے اپنے دوسرے بندوں میں سے چن لیا تھا، —ان میں سے پچھر ہم سے پچھا پنے نفس پرظلم کرنے والے تھے، —اور پچھ میانہ روی اختیار کرنے والے تھے، —اور پچھاللہ کے حکم سے نیکوں میں سبقت کرنے والے تھے''۔

اس آیت کی تشریح میں:

ایک بزرگ نے فرمایا:

" ظالم إسے مرادزاہد، - مقتصد سے مرادعارف، - اورسابق سے مرادعاشق البی ہے"۔

O — ایک صاحب نے بیر کہا:

'' ظالم وہ ہے جومصیبت اور آز ماکش کے وقت گھرا جائے ، ۔۔ مقتصد (میاندرو) وہ ہے جومصیبت کے وقت صبر کرے ، ۔۔ سابق (سبقت لے جانے والا) وہ ہے جومصیبت کولذت سمجھ'۔

🔾 — ایک اور صاحب کا قول ہے:

'' ظالم وہ ہے جوغفلت کے ساتھ اور عادت کے مطابق عبادت کرے، —مقتصد وہ ہے جورغبت اورخوف کے ساتھ مصروف عبادت کرے'۔ مصروف عبادت ہو، — سابق وہ ہے جو ہیت اوراحسان کے ساتھ اللّٰہ کی عبادت کرے'۔

ایک اور بزرگ نے اس طرح سے توجیہہ کی:

"ظالم وہ ہے جو اللہ کا ذکر محض اپنی زبان سے کرے، مقصد وہ ہے جو اللہ کا ذکر اپنے قلب میں کرے، سسابق وہ ہے جواپنے پروردگار کو بھی فراموش نہ کرے، ۔۔

حضرت احمد بن عاصم انطا کی میشد سے فرمایا:

'' ظالم سے مرادصاحب اقوال ہے، -- مقتصد صاحب احوال ہے، -- سابق صاحب حال ہے'۔ مندرجہ بالا آیت کی توضیح وتشریح میں بیان کردہ بیسب اقوال، صوفی ومتصوّف اور مشابہ کے حالات سے بہت قریبی تعلق رکھتے ہیں، اس لیے بیسب حضرات اہلِ فلاح ونجاح ساہیں اور بھی دائرہ اصطفا (بزرگ) میں داخل ہیں، بلکہ اللہ کی خاص بخشش میں بھی شریک ہیں۔

یے سنجاح کے معنی ہیں: رہائی، قیدوبند کی نجات ہے آ زاد ہوتا۔

\_\_\_\_\_فظ ظالم کے عام معنی ہیں، یہاں وہ معنی مراذہیں، بلکہ اس سے مرادا پے نفس پڑھم کرنے والا ہے جو بارگا والہی میں مقبولیت کا درجدر کھتا ہے۔ ۳ \_ حضرت احمد بن عاصم انطا کی مُشائلت کی کنیت ابوعبداللہ ہے۔ آپ حضرت بشر حافی، حارث محاس، سری مقطی اور فضیل بن عیاض حمہم اللہ علیہم اجمعین کے ہم عصر تھے۔احمد بن الحوادی آپ کے ارشد تلافہ ہے تھے۔

#### حال کے الک کی الک کی دوارد کا الک کی دوارد کا الک کی دوارد کی دوار

ظالم ومقتصد وسابق جنتی ہیں:

حضرت شیخ رضی الدین ابوالخیراحمہ بن اساعیل القرز دینی ٹیٹائٹا نے اپنے مشائخ کرام سے بالا سناد حضرت اسامہ بن زید ڈلاٹٹوئکی بیصدیث بیان کی ہے کہرسول اللہ مَلَاثِیَام نے فر مایا:

"ارشادِ بارى:" فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفُسِهِ وَمِنْهُمْ مُقُتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرِاتِ "مِن جوتين طرح كاوك:

- ان میں سے ایک اپنے نفس پرظلم کرنے والا ہے ،
  - — ایک معتدل (میاندرو) ہے،اور
- -- ایک نیکول میں سبقت لے جانے والا ہے، یہ سب جنت میں داخل ہول گے'۔

حضرت ابن عطا مشاللة نے فر مایا:

- ضالم وہ ہے جود نیا کی وجہ سے اللہ سے محبت کرے ،
- 🔾 —مقتصد وہ ہے جوآ خرت کی وجہ سے اللّٰہ سے محبت کرے ،
- — سابق وہ ہے جس نے اپنے مقاصد کواللہ کے مقاصد میں فنا کر دیا۔ یہ آخری مقام صوفی کا ہے۔
- شابہوہ ہے جوصوفیاء کرام کا حال مشاہدہ کر کے ان کے قریب رہنا ضروری خیال کرتا ہے۔ یہی قرب اس کے لیے تمام
   بھلائیوں کا پیش خیمہ بن جاتا ہے۔

#### مشابه يامبتدى كاطريقة مدايت وتلقين:

شیخ ابونجیب سبروردی میشدنیفر ماتے ہیں کہ ایک دنیا دار حضرت شیخ احمد غزالی میشند کے پاس آیا۔اس وقت ہم اصفہان میں مقیم تھے۔وہ مخص شیخ احمد سے خرقہ حاصل کرنے کا خواہش مند تھا۔

حفرت شيخ احمه نے اس سے فر مایا:

''تم فلال شخص کے پاس جاؤوہ تہمیں خرقہ کے معنی ومفہوم سے آگاہ کر دےگا، جب تم آؤگے تو میں تہمیں خرقہ بہناؤںگا''۔

اس گفتگو میں حضرت شیخ احمد غزالی نے اس مخص کوجس کے پاس جانے کے لیے کہا تھا، اس کا اشارہ میری طرف (شیخ ابونجیب سپروردی) تھا۔ چنا نچہ وہ مخص میرے پاس آیا۔ میں نے اسے خرقہ کے معنی، حقوق سمجھائے اور اس کے ضروری آ داب بھی بتائے، —اسے یہ بھی بتایا کہ اس کے پہننے کا اہل کون ہے، —میری با تیں سن کر اس شخص کوخرقہ کے حقوق بہت وشوار گلے اور اسے پہننے سے گومگو کی کیفیت سے دو چار ہوگیا، —شیخ احمد غزالی کو جب بیرحال معلوم ہوا کہ میری با تیں سن کر اس شخص کی خرقہ بہننے لے سے کو مگو کی کیفیت سے دو چار ہوگیا، —شیخ احمد غزالی کو جب بیرحال معلوم ہوا کہ میری با تیں سن کر اس شخص کی خرقہ بہنے لے اسے جمزالی امام محمد غزالی مصنف کیمیائے سعادت واحیائے علوم کے بھائی تھے۔ شیخ ابو بکر نساح ترفیاندی سے بدی کتب ورسائل آپ سے یادگار ہیں۔ اسے احمد غزالی امام محمد غزالی معروف ہے۔ حضرت شیخ ابونجیب سپروردی نے ذکری تلقین آپ ہی سے پائی۔ کا قبیرے میں وفات ہوئی ، ایران کے شہر قزوین میں تدفین میں د

کی خواہش سر دیڑ گئی ہے تو آپ نے مجھے بلایا اوران باتوں پر ملامت کی ،اور فر مانے لگے:

''میں نے اسے تمہارے پاس اس لیے بھیجا تھا تا کہ تم اس سے اس طرح گفتگو کرو کہ جس سے اس کے دل میں خرقہ بہنے کا شوق زیادہ ہوجائے۔ گرتم نے اس سے اس طرح گفتگو کی کہ اس کا شوق ماند بڑگیا۔ اس کی ہمت ٹوٹ گئی، سے حالا نکہ تم نے اس سے جو با تیں کیں وہ سب ٹھیک تھیں۔ خرقہ پوٹی کے حقوق وہی ہیں جوتم نے اسے بتائے ۔ لیکن اگر ہم مبتدی کے لیے بیسب چیزیں ضروری قرار دے دیں تو وہ بدک جائے گا۔ وہ تمام فرائض ادا نہیں کر سکے گا۔ لہذا ہم اسے خرقہ بہنا کیں گئی سے تاکہ وہ ہماری جماعت کے مشابہ ہوجائے۔ اس میں حکمت یہ ہے کہ جب وہ صوفیاء کے لباس میں ہوگا تو دہ ان کی مجالس اور محافل میں شریک ہوسکے گا۔ اس طرح ان کے ساتھ اُٹھنے بیٹھنے، ان کی صحبت کی برکات سے، اور ان کی عادات واطوار کو دکھے کر ان کے مسلک پر چلنا پہند کرے گا اور اس طرح اسے ان بزرگوں کا بچھ فیض ماصل ہوگا:

حضرت شیخ احمه غزالی میشد کے اس قول کی تائید میں حضرت جنید بغدادی میشد کا ایک قول ہے، جسے ہمارے شیخ نے اپنے مشاکخ سے بالا سنا دبیان کیا ہے، ۔۔ حضرت جنید میشاند میں:

بہر حال صوفیاء کی مشابہ حضرات سے نرم کلامی آیک مبتدی طالبِ حقیقت کو فائدہ پہنچاتی ہے۔ جوشخص مرتبہ میں کامل اور علم سے مالا مال ہوگا وہ مبتدی طالب کے ساتھ زیادہ خوش اخلاقی کا مظاہرہ کرےگا۔

#### مبتدی کے لیے ایک عملی نمونہ:

ایک بزرگ کی حکایت منقول ہے کہ ان کے ساتھ ان کا ایک مرید طالب علم رہتا تھا۔ بزرگ اس کی وجہ ہے بہت زیادہ ریاضت اور مجاہدات اور بیاضت اور مجاہدات کود کیھے لے اور ان کے اعمال وآ داب کے نمونہ سے عملی سبق حاصل کرے اور اپنے عمل میں ان کی پیروی کرے۔ یہی وہ نرمی اور خوش اخلاقی ہے جو کسی کام میں شامل ہوکر اس کی رونق برٹھ ادبی ہے۔ (یعنی عملی نمونہ بیش کر کے پیروی کے لیے مائل کیا جاتا ہے ، زبردتی آ مادہ نہیں کیا جاتا۔)

لہذا ایک سچا متشابہ صوفیاء کے طریقے پرایمان لاتا ہے، اور اس کے مطابق عمل کرتا ہے۔ وہ ندکورہ طریقوں پرسلوک ومجاہدے ومحاسب میں مشغول رہتا ہے۔ اس کے بعدوہ صاحب مراقبہ متصوّق ف ہوجاتا ہے۔ پھروہ صاحب مشاہدہ صوفی بنتا ہے، — جو متشابہ متصوّق ف اور صوفی کے حال اور اعمال کی تقلید نہیں کرتا، اور نہ وہ ان کے ابتدائی اصولوں پر عمل کرتا بلکہ صرف ظاہری لباس اور شکل و صورت میں ان کی تقلید کرتا ہے اور ان کی سیرت اور عادت نہیں اختیار کرتا، وہ صوفی کے مشابہ بیں قرار دیا جائے گا۔ اس کو متشابہ بیں کہا جاسکتا۔ کیونکہ اس نے صوفیاء کے ابتدائی اعمال واحوال کی تقلید نہیں کی بلکہ ظاہری طور پرلباس میں ان کے مشابہ ہوگیا ہے۔ اس کے باوجود جوکوئی ان کی صحبت میں بیٹھے گا، وہ بے فیض نہیں رہے گا۔ صدیث شریف میں ہے:

''جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ اسی قوم سے شار ہوگا''۔

چنانچە متشابە كاشار بھى صوفياء ميں ہوگا۔

#### صحبت کی برکات وثمرات:

''لوگوں کا نامہ اعمال لکھنے والے فرشتوں کے علاوہ بھی کچھ فرشتے ہیں جوراستوں میں گردش کرتے رہتے ہیں۔ وہ السی مجالس کو تلاش کرتے ہیں جواللہ کے ذکر میں السی مجالس کو تلاش کرتے ہیں جواللہ کے ذکر میں مصروف ہوتی ہے تو وہ ایک دوسرے کو یکار کر کہتے ہیں:

'' آ وُ آ وَاسِينِ مقصد كي طرف، جسم محفل كي تلاش تھي وه محفل مل گئي''۔

یہ کہ کروہ جماعت میں شامل لوگوں کواپنے باز دؤں میں سمیٹ کرآ سان کی طرف لے جاتے ہیں۔اللہ تعالیٰ جوسب سے بڑا نبید

علیم وخبیر ہے، فرشتوں سے دریافت فرما تاہے:

"میرے بندے کیا کہتے ہیں؟" —فرشتے کہتے ہیں:

''الہی!وہ تیری حمدوثناء بیان کررہے تھے'' — اللہ تعالیٰ پھرارشاد فرما تاہے:

'' کیاان لوگوں نے مجھے دیکھاہے؟'' — فرشتے عرض کرتے ہیں:

' 'منہیں!'' —اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

''اگروہ مجھےد کیولیں تو کیا کریں؟'' — فرشتے عرض کرتے ہیں: ''لگرد ہیں کہ مکی لیتہ تدریاں سینیاں ہیں کہ جہ مثل ارتباع ک

''اگرده آپکود کھے لیتے تووہ اس سے زیادہ آپ کی حمد وثناءاور تبیج کرتے''۔

پھراللہ تعالی ارشادفر ماتاہے:

''وہ مجھ سے کیا ما تگتے ہیں؟'' ۔فرشتے عرض کرتے ہیں:

''اللی اوہ آپ سے جنت کے طلب گار ہیں'' — ارشادِ ہاری ہوتا ہے:

"كيانهول نے جنت كود يكھاہے؟" -فرشتے عرض كرتے ہيں:

«نہیں!" — اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

''اگروہ جنت کودیکھ لیتے تو کیا کرتے'' نے فرشتے عرض کرتے ہیں:

''اگروه جنت کود کی<u>ه لیت</u>ے توان کی طلب اور تمنااور زیاده بره ه جاتی''۔

پھراللەتغالى فرماتا ہے:

"وهاوركيا كہتے ہيں؟" -فرشتے عرض كرتے ہيں:

"وه دوزخ کی آگ سے پناہ ما تگ رہے تھے" — اللہ تعالی فرما تاہے:

'' کیاانہوں نے دوزخ کودیکھاہے'' ۔۔فرشتے عرض کرتے ہیں:

# عوارف الممارف

' دنہیں!'' —اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

"اگروه دوزخ کود کھے لیتے تو کیا کرتے" ۔فرشتے عرض کرتے ہیں:

''اگروہ دوزخ کودیکھے لیتے تووہ اس ہےاورزیادہ پناہ مانگتے اوراس سے بھا گتے''۔

ال گفتگو کے بعد اللہ تعالی ارشادفر ما تاہے:

''اے فرشتو! میں تمہیں گواہ بنا کریہ کہتا ہول کہ میں نے بلاشک وشبدان کو بخش دیاہے''۔،

پھران میں سے ایک فرشتہ بیعرض کرتا ہے:

'' رب العالمین!ان میں ایک فلاں آ دمی بھی ہے جس کااس جماعت والوں سے کوئی تعلق نہیں۔ بلکہ وہاں وہ کسی کام کے لیے آیا تھا۔ پھرا ٹھ کر چلا گیا''۔

اس کے جواب میں ارشادِ باری ہوتا ہے:

، سے بواب س ارسادِ بار بی ہوتا ہے: ''وہ سب ہم نشیں وہم صحبت ہیں۔اس لیےان کا ہم نشیں بھی بے نصیب اور نامراد نہیں رہے گا'' کہ ( لیعنی اسے بھی جنت عطاہوئی۔)

چنانچەصوفياء كى صحبت مىں بىيھنے والا ،ان سے مشابہت اور محبت ركھنے والا بےنصیب و نامراز نہیں روسكتا ب

#### بابنمبر۸:

## ملامتی فرقہ اوراس کے احوال

#### ملامتی کسے کہتے ہیں؟:

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

''ملامتی وہ ہے جونہ نیکی کا ظہار کرتا ہے اور نہا پنے شرکو چھیا کے رکھتا ہے''۔

اس قول کی وضاحت اس طرح سے ہے کہ ملامتی کے رگ و بے میں اخلاص کی لذت رچ بس گئی ہے۔اور وہ سرا پا صدق و سچائی بن گیا ہے۔اس لیے وہ نہیں چاہتا کہ کوئی مخص اس کے مل اور حال سے واقف ہو۔ (یہ بات اخلاص کے منافی ہے)

#### اخلاص کیاہے؟:

ﷺ ابوزرعه طاہر بن ابوالفضل المقدى مِئلانے اپنے شيوخ سے بالا سنادحضرت حذیفه رُٹائٹۂ کی بیروایت بیان کی ہے کہ آپ نے رسول اکرم مُلَاثِیْنِم سے عرض کیا:

'' يارسول الله! اخلاص كيا ہے؟'' — آپ مَنَّا تَثِيمُ نِهُ ارشاد فر مايا:

''میں نے حضرت جبرئیل (علیہ السلام) سے اخلاص کے بارے میں پوچھا۔ انہوں نے کہا کہ میں نے اللہ تعالیٰ سے اخلاص کے بارے میں پوچھا۔ انہوں نے کہا کہ میں نے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

''اخلاص میرے رازوں میں سے ایک راز ہے جسے میں اپنے بندوں میں سے اس کے دل میں امانت کے طور پررکھ دیتا ہوں جسے اپنامحبوب رکھتا ہوں''۔

#### فرقه ملامتيه اوراخلاص:

فرقه ملامتیہ کے افراداخلاص کے اُصول پرخصوصی طور پر کاربند ہیں۔وہ اپنے احوال اورا عمال لوگوں سے چھپانا ضروری سجھتے ہیں اور ان کو پوشیدہ رکھنے میں اس قدرلذت محسوس کرتے ہیں۔ کہ خدانخو استہ اگران کا کوئی حال اورعمل کسی پر ظاہر ہوجائے تو اس کے ظاہر ہوجانے پر انہیں اتن وحشت ہوتی ہے جس قدرایک گناہ گا رکوا پنے گناہ کے ظاہر ہوجانے پر حیرانی و پریشانی ہوتی ہے۔ صوفی اور ملامتی میں فرق:

اس طرح ایک ملامتی، اخلاص میں اس قدر فنا ہو گیا ہے کہ ا۔ ہے اخلاص کی پچھ خبر نہیں رہی ۔صوفی کی حالت یہ ہے کہ وہ

CONTRACTOR COMPACTOR COMPACTOR

ملامتی کے اخلاص کود کیے کراپنے اخلاص سے کم ہوجا تا ہے۔صوفی ،ملامتی کے اخلاص کود کیے کراپنے اخلاص کی حقیقت کو مجھتا ہے اور پھراس میں گم ہوجا تا ہے۔

حضرت شيخ ابوليعقوب السوى رميسين فرمات مين:

''جب وہ اپنے اخلاص میں خلوص کا مشاہرہ کرتے ہیں تو ان کا اخلاص دوسرے اخلاص کا مختاج بن جاتا ہے''۔ (اپنے اخلاص کو انہوں نے کامل نہیں بنایا۔)

اخلاص كى علامتين:

حضرت ذ والنون مصرى مِتَّاللَةُ نِي فَاللّهُ عَلَي اللّهِ

"اخلاص كى تين علامتيں ہيں:

🔾 — صاحب اخلاص کے لیے لوگوں کی تعریف اور مذمت برابر ہو،

عمل کرے اس کے مشاہدہ سے بنیاز ہوجائے ، (مجول جائے)

🔾 — آخرت میں اعمال کے اجر کی تمنا ندر کھے۔

#### عوام وخواص كا اخلاص:

حضرت شیخ ابوعثان مغربی مشاند سے بالا سنادیہ روایت منقول ہے، وہ فر ماتے ہیں:

''اخلاص یہ ہے کیفس کوکسی صورت میں لذت نہ اُٹھانے دی جائے ، بیعوام کااخلاص ہے، —خواص کااخلاص ہیہ ہے کہ حالات جا ہے ان کے مخالف ہوں ، مگر وہ اپنی طاعت و بندگی میں مگن رہیں ، اپنی طاعت و بندگی اپنی نظر میں پچھنہ ہو، یعنی اسے پچھاہمیّت نہ دیں اور اجر وصلہ ونمود کے بغیر طاعت میں مشغول رہیں''۔

#### صوفی اور ملامتی میں فرق، -- مزید تشریح:

حضرت شیخ ابوعثمان مغربی میساند کی اس تشریح کے مطابق ملامتی اورصوفی میں بیفرق ہے کہ ملامتی مخلوق کو اپنے عمل اور حال سے الگ رکھتا ہے۔ اس لحاظ سے وہ مخلص ہے، —صوفی بھی دوسرے کو اپنے عمل اور خات کو باتی رکھتا ہے۔ اس لحاظ سے وہ مخلص ہے، اس موٹی بھی دوسرے کو اپنے عمل اور حال سے ناواقف رکھتا ہے۔ گراس کے ساتھ ساتھ وہ اپنے نفس اور ذات کو بھی اس سے الگ رکھتا ہے۔ لہذا وہ بھی مخلص ہے اورصوفی مخلص میں بہت بڑا فرق ہے۔ چنانچہ ملامتی مخلص ہے اورصوفی مخلص خالص ہے۔

#### اخلاص كاخالص مونا:

حضرت ابو بمرالزقاق مُتاللت لي فرمايا:

'''ایک مخلص کے اخلاص میں اس وقت خامی بیدا ہوجاتی ہے جب وہ اپنے اخلاص کا مشاہدہ کرنے لگتا ہے۔ (لیعنی خود اے حضرت ابو بکر الزقاق ہوئے کا کردادر حضرت جند بغدادی ہوئے کے ابوسعید الخراز بیٹیے کے شاگر دادر حضرت جند بغدادی ہوئے کے ابوسعید الخراز بیٹیے کے شاگر دادر حضرت جند بغدادی ہوئے کے ہوئے کی کرایات زبانِ زدعام ہیں۔ ہم عصر درینق تھے۔ آپ می کر امات زبانِ زدعام ہیں۔

کومخلص سمجھے)، — چنانچہ اللہ تعالیٰ جب کسی کے اخلاص کو خالص بنانا جا ہتا ہے تو اس کے دل سے اپنے اخلاص کے مشاہدہ ونمود کی خواہش نکال دیتا ہے۔ (اس مخلص کو اپنے اخلاص کو دیکھنے کی تمنانہیں رہتی۔)اس طرح وہ صرف مخلص نہیں ہوگا بلکہ وہ مخلص (ریا کاری سے خلاصی پایا ہوا) بن جاتا ہے، — یعنی مخلص تو پہلے ہی تھا،اب خالص بھی بن گیا۔

#### عارفول كي نموداورمريدون كااخلاص:

حضرت شيخ ابوسعيدالخراز مِينالله فرمات مبن:

''عارفوں کی نمودورِیامریدوں کے اخلاص سے بہتر وافضل ہے۔اس بات کی وضاحت اس طرح سے ہے کہ مریدوں کے اخلاص میں ریا کاری کا شائبہ ہوتا ہے( یعنی انہیں اپنے اخلاص کا مشاہدہ کرنے کی تمنا ہوتی ہے۔) مگر عارف اس نمودوریا سے پاک ہوتا ہے جو ممل کو باطل کرتی ہے۔تاہم وہ اپنے بچھٹل اور حال اپنے علم کامل کی بناء پراس لیے ظاہر کرتا ہے کہ اس میں مرید کے لیے بچھ نہ بچھ کشش ہو، وہ اس طرف مائل ہو۔ یا مرید اس کے ذریعے اپنی کسی خاص نفسانی واخلاقی عادت کا علاج کرے۔لیکن میرطریقہ بھی ریاسے یکسریاک ہوتا ہے۔

اس سلسلے میں عارف ایک ایسے دقیق اور خاص علم کے جاننے والے ہیں جوان کے علاوہ کوئی اور نہیں جانتا۔ اس لیے ایک ناقص العلم اسسے ریا کاری سمجھتا ہے جبکہ بیریا کاری نہیں ہے۔ ان کا یہ نعل علم اللی کے مطابق اللہ ہی کے لیے ہے جس میں کسی نفسانیت اور آفت کا عمل وخل نہیں (یعنی ریا وغیرہ)۔

حضرت رویم مِنتالله کا قول ہے:

''اخلاص بیہ ہے کہ صاحبِ اخلاص دارین ( دونوں جہانوں ) میں سے کسی معاوضہ یا جھے کا طلب گارنہ ہو''۔

#### اخلاص اورنمود:

ایک شخ محتالیہ نے ارشادفر مایا:

''صحیح اخلاص بیہ ہے کہ صاحبِ اخلاص ہمیشہ تق کی طرف نظرر کھے اور اللہ کی مخلوق کی نظر کوفر اموش کرد ہے'۔
گرایک ملامتی مخلوق کود کی کراپنے عمل اور حال کواس سے چھپا تا ہے، بہر حال اس سے پہلے جو پچھ بیان کیا گیااس میں صوفی کے اخلاص کو بیان کیا گیااس میں صوفی کے اخلاص ہصوفی کا وصف ہے )، — یہی وجہ ہے کہ شیخ زقاق مُرینا شاہدے فر مایا ہے:
'' ہم مخلص کو ضرور اپنے اخلاص پر نظر رکھنا پڑتی ہے، مگر یہ کامل اخلاص میں خامی کے باعث ہے، — کامل اخلاص وہ ہے جس کی اللہ تعالیٰ خود حفاظت کرے، یہاں تک کہ اسے کمل کردے'۔

#### صدق اوراخلاص میں فرق:

حضرت شیخ جعفرالخلدی مِتَّاللَّهُ فِي فرماتے ہیں کہ میں نے ابوالقاسم حضرت جنید بغدادی مِتَّاللَہُ سے دریا فت کیا:

ا — حضرت شیخ جعفرنوری الخلدی محیناتیه کا نام ونسب جعفر بن محمد بن نصیر ابومجمد الخواص ہے۔ بغداد میں ولادت و پرورش ہوگی۔ ایک عرصہ تک حضرت جنید بغدادی عمیناتیه کی صحبت بغدادی محبت فیض بار میں رہے۔ علاوہ ازیں حضرت شیخ ابوالحسین نوری ،حضرت شیخ رویم بغدادی اور حضرت شیخ ابومجمد البری رحمہم اللہ علیہم المجمعین کی صحبت بائی۔ ۱۳۸۸ ہونات بائی ، بغداد میں حضرت سری مقطی اور حضرت جنید بغدادی رحمہم اللہ علیہم الجمعین کے جوار میں تدفین ہوئی۔

#### عوارف الممارف الممارف

"كيا اخلاص اور صدق ميس كوئى فرق ہے؟" -- آپ نے ارشاد فرمايا:

''ہاں!صدق اصل ہےاور پہلے ہے، —اوراخلاص اس کی فرع (شاخ)اوراس کی تابع ہے، —ان دونوں میں ایک فرق ریبھی ہے کہ:

''اخلاص عمل میں آئے بغیر ہیں ہوتا، یعنی اخلاص کے لیے عمل ضروری ہے'' — مزید فرمایا:

" يبي اخلاص ہے، -- يبي مخالصة الاخلاص كہلاتا ہے، -- اسى مخالصة الاخلاص ميں اخلاص كا وجود ہے '-

ان ارشادات کی روشی میں کہا جاسکتا ہے کہ اخلاص، ملامتی کا حال ہے، -- اور مخالصۃ الاخلاص صوفی کا حال کہا جاسکتا ہے، -- اور مخالصۃ سے جوخالصہ (خلوص) وجود میں آتا ہے، وہ مخالصۃ الاخلاص کا حاصل وثمرہ ہے، -- اس مخالصۃ الاخلاص کی تشریح میں میں جوڑ کر ہمیشہ قائم رہنے والے اللّٰہ کی ذات میں فنا ہوجائے ، اور آثارِ دنیا سے الگ تصلگ ہو کر عین نشریح میں ایسامستغرق ہو کہ اختفاء واستفسار کے شائبہ سے بھی اسے نجات مل جائے ۔ اس مقام پرصوفی اک حال بھی مفقو دہو جاتا ہے، اس کے بعد برعکس ملامتی اپنے اخلاص کے مقام پر برقر ارد ہتا ہے، کین اس طرح سے اسے اخلاص کی حقیقت معلوم نہیں ہوتی (بعنی اخلاص کی حقیقت معلوم نہیں ہوتی (بعنی اخلاص کا حال تو میسر آجاتا ہے مگر اخلاص کی حقیقت جانے سے محروم رہتا ہے)، -- ملامتی اور صوفی کا یہ ایک واضح فرق ہے ۔

#### خراسان اورعراق میں ملامتی فرقه:

خراسان میں ملامتی فرقہ کی ایک جماعت ہمیشہ موجود رہی ہے۔ان کے مشائخ بھی ہیں جنہوں نے اس کے بنیادی اصول وضع کیے ہیں۔وہ ان کی شرائط سےلوگوں کوآ گاہ کرتے ہیں۔

عراق میں بھی ہم نے اس مسلک کے ٹی پیرود کھے گروہ اس نام سے مشہور نہیں ہیں۔اس لیے اہلِ عراق اپنی بات چیت میں اس نام کو بہت کم استعال کرتے ہیں۔ ملامتی ں کے حوالے سے ایک روایت ہے کہ ایک ملامتی کو کسی نے مخفل ساع میں شریک ہونے سے انکار کر دیا۔اس سے شرکت نہ کرنے کی وجہ پوچھی گئی تو اس نے حدال دیا۔

''اگر میں محفل ساع میں شریک ہوں گا تو مجھ پر وجد کی حالت طاری ہوجائے گی۔اس طرح لوگوں کومیرے حال کا پہتہ چل جائے گا۔اور میں نہیں جا ہتا کہ سی کومیرے حال کی خبر ہو''۔

روایت ہے کہ حضرت احمد بن ابی الحواری و شافلت لے نے حضرت ابوسلیمان الدارانی و شافلت سے سے فرمایا:

ع - حضرت ابوسلیمان الدارانی محیث کانام عبدالرحمٰن بن احمد بن عطیه البی ہے۔ دمشق کے مضافات میں واقع موضع داریا کے رہنے والے تھے، یہبی وصال ہوا۔ شام کے قدیم مشائخ سے تعلق تھا۔ 19 چے میں وفات پائی ۔ حضرت احمد بن ابی الحواری ومشافلہ آپ کے ارشد تلاندہ میں سے تھے۔ "جب میں خلوت میں ہوتا ہوں تو اپنے معاملات میں ایسی لذت محسوں کرتا ہوں جولوگوں میں ہوتے ہوئے محسوں نہیں ہوتی"۔

حضرت ابوسلیمان الدارانی نے جواب میں فرمایا:

"اس کامطلب یہ ہے کہتم ابھی (روحانی طور پر) کمزورہؤ"۔

ملامتی، اگر چہاخلاص کے دامن سے وابسۃ ہے اور صدق وصفا کی بساط پر شمکن ہے، گراس صدق واخلاص کے ساتھ ساتھ اس میں نمودخلتی کا شائہ بھی باقی ہے۔ لیکن صوفی عمل اور ترکیمل کے اس نام ونمود سے بالکل پاک وصاف ہے۔ اس کا مخلوق سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ بلکہ انہیں بالکل نیست و نابود سمجھتا ہے۔ اس کے سامنے ہروقت ناصیہ تو حید نمود ارہے۔ اس ارشادِ باری کے اسرار ہروقت اس کے سامنے ہیں:

كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجُهَهُ ٥ ( ١٠٠)

"الله كي سواهر شي فاني بي '-

ایک شیخ میشدند نے اپنے روحانی غلبہ میں پیکہا:

'' دونوں جہانوں میں اللہ کے سوااور کوئی شے موجو زنہیں'' — وہ مندرجہ بالا آیت کا یہی مفہوم سیحصتے ہیں۔

#### ملامتی کا اپناحال چھپانے کی وجوہات:

ایک ملامتی اپنا حال دووجو ہات کی بناء پر چھپائے رکھتا ہے:

ایک وجہتویہ ہے کہ صدق واخلاص کی تحقیق و تعمیل ہو۔

بہر حال ملامتی کا مرتب تصوف سے بلند ہے، مرصوفی سے متر ہے۔

#### ملامتی فرقہ کے اذکار:

ملامتی فرقه کے اصولوں کے مطابق ذکر کی جاراقسام بیان کی جاتی ہیں:

نبان ہے ذکر،

○ \_\_قلب \_\_ ذكر،

← پوشیده ذکر،

روح کاذکر۔

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

- ے ۔۔ جب روح کا ذکر صحیح ہو جاتا ہے تو وقلب سے ذکر اور زبان سے ذکر کی ضرورت نہیں رہتی ، ۔۔ سرتر (باطن )اور قلب اور زبان خاموش ہو جاتے ہیں ، ۔۔ اسے ذکر مِشاہدہ کہتے ہیں ۔
- ۔ جبسر (باطن) کا ذکر (ذکر خفی) صحیح ہو ٔ جاتا ہے تو قلب اور زبان خاموش ہو جاتے ہیں، —اسے ذکر ہیبت کہتے ہیں ( یعنیٰ ذکر سرّ جاری ہو جاتا ہے )۔
- جب قلب کا ذکر سیح ہوجا تا ہے تو زبان ذکر نہیں کرتی ، ذکر سے ست ہوجاتی ہے ، اس ذکر کو ذکر احسانات ونعمت کہتے ہیں۔
  - جبقلب ذکر میں ست ہوجا تا ہے تو زبان ذکر میں مصروف ہوجاتی ہے، —اس ذکر کو ذکر عادت کہتے ہیں۔
     ذکر کی آفات:

ملامتیوں کے خیال میں ان حیارتم کے اذکار میں درج ذیل آفات ومشکلات نازل ہوتی ہیں:

- نرروح کی آفت ہے کہ کر (باطن) اس سے واقف ہوجائے۔
- ے۔ ذکرنفس کی آفت اس کی نمود (اظہار وریا) ہے کہ اسے بڑا سمجھے اور اس کا اجروثو اب طلب کرے۔ یانفس بیہ خیال کرنے گئے کہ دواس ذکر کی بدولت بلندروحانی مقام تک پہنچ جائے گا۔

ملامتیہ میں کمترین وہ مخض ہے جوابیخ مقام اور ذکر کا اس نیت سے اظہار کرے کہ اس کے ذریعے وہ مخلوق میں مقبول ہو جائے۔اس اصول کی بنیا داوراصل اصول میہ ہے کہ ذکر روح ، ذکر ذات ہے ، — اور ذکر سر (باطن) ، ذکر صفات ہے ، — قلب جواللّہ کی نعمتوں اوراحسانات کا ذکر کرتا ہے ، وہ آٹار صفات کا ذکر ہے ، — اور ذکر نفس خامیوں کو ظاہر کرتا ہے۔

- ─ (سرّ )باطن کاروح ہے آگاہ ہوجانا، کامطلب ہے کہ ذکر ذات کے وقت فنا ثابت ہوگئی، —
   (جب بندہ ذکر ذات میں مشغول ہوتا ہے، اس کی ذات فنا کے مقام پر ہوتی ہے،
  - جب ذکر ہیبت ہوتا ہے تو اس وقت ذکر صفات بن جاتا ہے ( یعنی صفات کا ذکر ہوتا ہے ) ، —

اس سے بیمحسوس ہوتا ہے کہ ہیبت کا وجود ہے، لہذا ہیبت کا وجود بیر چاہتا ہے کہ وجود اور بقاء دونوں ہی موجود ہیں، سے یہ صورت حال فنا کے منافی ہے ( یعنی جب وجود ہے تو فنا ہونا کسی معنی میں ہے )، —

- — اس طرح ذکرسر (باطن) میں ہیبت کا وجود موجود ہے، جو ذکر صفات ہے، اس سے قرب کے حصہ کا احساس ہوتا
- ذکرقلب جیسا کہ بیان کیا گیا اس میں احسانات وانعامات کا ذکر ہے، اس سے دوری اور بُعد کا پیۃ چلتا ہے۔ کیونکہ ذاکر نعمتوں کے ذکر میں مشغول ہوتا ہے، اور اتنی دیر تک منعم حقیقی کو بھولا رہتا ہے، — یہی بھول اور فراموشی ، دوری اور بُعد سے تعبیر کی گئی ہے۔

اور عطا و بخشش پر جب نظر ہوگی تو منعم حقیقی کو دیکھنے میں رکاوٹ ہوگی۔ (لیمنی نعمتوں کو دیکھنا منعم کو دیکھنے سے محروم رکھتا ہے )اسی وجہ سے ذاکر کی منزل ایک حد تک دور ہو جاتی ہے، —اوراگر ذاکر کانفس اجروثواب کی تو قع رکھے تو اس ہے مل کا وجود شارمیں آجا تا ہے، —اعتدال کی حقیقت بہی ہے۔

الغرض! ملامتی فرقہ کی بیاقسام ہیں، —ان میں سب لوگ ایک ہی منزل کے راہی آور ایک ہی مقام کے حامل نہیں ہیں،

مختلف مراتب ودرجات ہیں، — جن میں

O \_\_\_بعض بعض سے اعلیٰ ہیں،

O \_ بعض بعض سے بیت ہیں، اور

بعض متوسط درجہ پر ہیں۔(اللہ ہی بہتر جاننے والا ہے)



# نام کےصوفی

#### فلندر بيفرقه:

کچھلوگ ایسے بھی ہیں جوصوفی ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں جبکہ طبقہ صوفیاء سے ان کا دور کا بھی واسط نہیں، سے بیلوگ خود کو:

🔾 — بھی قلندریہ کا نام دیتے ہیں،

🔾 — بھی ملامتیہ فرقہ ہے منسوب کرتے ہیں۔

ملامتی فرقے کے بارے میں گزشتہ سطور میں بیان کیا جا چکا ہے۔ ملامتیہ فرقے کا حال باعث شرف ہےاور باعزت مرتبہ ہے، وہ سُنّتِ نبوی کا پیرو ہےاورا خباروآ ٹار کی یابندی ءکرنے والا ہے۔ان میں صدق وا خلاص موجود ہے۔ملامتی لوگ ایسے نہیں کہ جن کے بارے میں پہ کہا جائے کہ ریشر بعت سے دور ہیں اور گمراہ ہیں۔

لفظ" قلندری" سے ایسے طبقے کی طرف اشارہ ہے جن کے دلول پرخوشد لی کا خمار چڑھ گیا ہے۔ ( یعنی ان کے دلول برخوش دلی جھائی ہوئی ہے۔)ان کی عاد تیں خراب ہو گئی ہیں۔خوش دلی کے نشہ نے انہیں بگاڑ کرر کھ دیا ہے۔انہوں نے محفل اور ہم نشینی ے آ داب کوترک کردیا ہے۔ لوگوں سے ملنے ملانے کے درست طور طریقے چھوڑ دیئے ہیں۔ ہروقت اہر میں رہتے ہیں۔

#### فرقه قلندریه کی مزید صفات:

خوش دلی کے سرابوں میں پھرنے کی وجہ سے اپنے فرائض کے علاوہ نماز روز ہسے بھی غفلت کرنے لگے ہیں۔ عام طور پروہ شرع کی اجازت پرہی اکتفاءکرتے ہیں۔عزم وہمت کے حقائق کوطلب نہیں کرتے۔شریعت نے جس طرح کی دنیاوی لذتیں جائز قرار دی ہیں ،ان ہے بھی لطف اُٹھانے کی پرواہ نہیں کرتے ۔شرعی جواز اورشرعی رخصت سے کم ہی فائدہ اُٹھاتے ہیں ، — وہ ذخیرہ اندوزی اور مال جمع نہیں کرتے ، نہانہیں زیادہ کی ہوں ہوتی ہے۔اس کے ساتھ ساتھ وہ عام طور پر عابدوزاہد کی راہ پرنہیں چلتے۔ بلکہاللّٰہ کے ساتھوا بنی خوش دلی اورخوش طبعی میں ہی مگن رہتے ہیں۔ ( نینی نہ مال و دولت کی پرواہ ہے نہ زاہدوں کی طرح رغبت و ترک دنیا کی طرف ماکل ہیں )اسی کواینے لیے بہت سمجھتے ہیں۔انہیں مزیدروحانیت حاصل کرنے کی کوئی تمنانہیں۔

#### ملامتی اورقلندر میں فرق:

ملامتی اور قلندر میں بیہ واضح فرق ہے کہ ملامتی اپنی عبادت و بندگی کو چھیا تا ہے، جبکہ قلندر اپنی عادات کوخراب کرتا

ہے، ۔۔۔ ملامتی نیکی اور بھلائی کے اصولوں کا پابند ہے اور انہیں قابلِ ترجیح سمجھتا ہے۔ گراپے اعمال اور وجدانی احوال و کیفیات کو لوگوں سے پوشیدہ رکھتا ہے۔ اپنی وضع قطع ،حرکات وسکنات اور لباس میں عوام کی طرح رہتا ہے تا کہ اس کا حال پوشیدہ رہے۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ روحانیت میں اضافے کے طالب بھی رہتا ہے اور اپنی انتہائی کوشش قرب الہی کے حصول میں صرف کرتا ہے۔

قلندر خود کوکسی خاص وضع قطع کا پابند نہیں سمجھتا۔ اسے اس بات کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی کہ کوئی شخص اس کا حال جانے یا نہ جانے ۔ وہ تواپی خوش دلی میں گمن رہتا ہے اور وہی اس کا کل سرمایہ ہے۔

#### صوفی كاطريقة كار:

ملامتی اور قلندریہ کے برخلاف صوفی ہر چیز کوشیح طریقہ سے استعال کرتا ہے اور اپنے وقت اور حال کوموقع وکل کے لحاظ سے دیکھتا اور خلاق کے مقام پر رکھتا ہے۔ (یعنی مخلوق اور خالق دونوں کا دیکھتا اور خلال کرتا ہے۔ وہ خلق کواس کے مقام پر رکھتا ہے۔ اور خالق دونوں کا الگ مقام رکھتا ہے )، — جو بچھ چھپانا چاہیے اسے چھپاتا ہے، جسے ظاہر کرنا مناسب ہے اسے ظاہر کرتا ہے، سوہ سب کام جوزندگی سے متعلق ہوں یا حق طلبی و معرفت سے تعلق رکھتے ہوں ، انہیں عقل و معرفت ، صحب تو حید ، کمال معرفت اور انتہائی صدق و اخلاص کے ساتھ انجام دیتا ہے۔

#### نام كے صوفى:

ایک راہ گم کردہ جماعت نے جوفتذاور گرائی میں پڑگی ہے، خودکو ملائمتی کہتی ہے۔ اس نے صوفیوں کالباس پہن رکھا ہے تاکہ انہیں بھی صونی کہا جائے۔ حالانکہ طبقہ صوفیاء سے ان کا کوئی تعلق واسط نہیں۔ بلکہ وہ دھوکے اور خود فریبی میں ببتلا ہو کر ان کالباس اختیار کیے ہوئے ہیں۔ صوفیاء کے لباس کی آڑ میں اپنا بچاؤ کرتے ہیں۔ بھی بلند بانگ دعوے کرتے ہیں۔ آزاد منش اور رندوں کی راہ پر چلتے ہیں۔ وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ ان کے خمیر (قلوب) اللہ کے ہاں اخلاص سے ہمکنار ہوگئے اور یہ کہ ہم نے اپنی منزل مقصود کو پالیا ہے۔ لہذا شرعی رسومات کی پابندی کرتا عوام اور ان لوگوں کا کام ہے جو کم عقل ہیں۔ اور تقلید واقتداء کی تنگ گھائی میں مقصود کو پالیا ہے۔ لہذا شرعی رسومات کی پابندی کرتا عوام اور ان لوگوں کا کام ہے جو کم عقل ہیں۔ اور تقلید واقتداء کی تنگ گھائی میں جو نہیں۔ ان کا یہ کہنا ، ایبا سوچنا سراسر الحاد اور بے دینی ہے۔ اس لیے وہ حقیقت جو شریعت کے خلاف ہو، بے دینی اور جہالت ہے۔ یہ فریب میں آئے ہوئے لوگ اس حقیقت سے ناواقف ہیں کہ شریعت حق بندگی ہے اور بندگی کی اصل حقیقت ہے۔ جو اہل حقیقت بندگی ہے اور بندگی کی اصل حقیقت ہے۔ جو اہل حقیقت بندی ہوئی۔ اس کے علاوہ کا موں کا بھی مطالبہ کیا جائے گا، سے بیم طالبہ ان کو جو اثر جائے گا، اور ان کا باطن تحریف اور گراہی سے بھر جائے گا۔

#### ظاہری اعمال پر پکڑ:

حضرت شیخ ابوزرعه میشدنی این شیوخ سے بالا سنادحضرت عتبہ بن مسعود رفیانی کی بیروایت بیان کی ہے کہ حضرت عمر بن خطاب میشد نے فرمایا:

''رسول اکرم مَنَّا اَیُّنِیَّم کے مبارک زمانے میں لوگوں کا مواخذہ وقی کے ذریعے ہوتا تھا۔وحی کا سلسلہ چونکہ ختم ہوگیا ہے۔ اب ہم تمہارے ظاہری اعمال سے تمہار امواخذہ (پکڑ) کرتے ہیں۔

- جو ہمارے سامنے اچھائی کا ظہار کرے گا،اسے ہم امن دیں گے،اوراسے اپنے قریب رکھیں گے،اس کے باطن سے ہمارا
   کوئی واسطہ نہ ہوگا۔اس کے باطن کا مواخذہ اللہ تعالی فرمائے گا۔
- جس نے نیکی اور اچھائی کے برخلاف کسی کام کا اظہار کیا تو اسے امان نہیں دیں گے، خواہ وہ کہتا رہے: ''میرا باطن اچھا
   ہے'۔

حضرت عمر فاروق ڈالٹیئنے نے بیھی ارشادفر مایا:

''جس نے تہمت اور الزام سے بیخے کی کوشش نہیں کی ، وہ لوگوں کی بدگمانی پر کسی کو ملامت نہ کرے ، — اگر ہم کسی کو دیکھیں گے کہ کوئی شخص شرعی حدود میں سستی کررہا ہے ، اور فرض نماز ادا کرنے سے غافل ہے۔ دوسر نے فرائض کی ادائیگی میں بھی تساہل سے کام لے رہا ہے۔ تلاوتِ قرآن کریم اور نماز ، روزہ میں اسے حلاوت اور لذت محسوس نہیں ہوتی ، اوروہ نا پہند یدہ اور حرام افعال میں مبتلا ہے تو ہم اسے رد کردیں گے ، نہ اس کا یہ دعویٰ قبول کیا جائے گا کہ اس کا باطن نیک ہے'۔

#### شریعت کی پابندی ہرحال میں لازم ہے:

حضرت شیخ ابونجیب سہرور دی مُواللہ نے اپنے شیوخ سے بالا سناد حضرت جنید بغدادی مُیاللہ کا بیقول بیان کیا ہے کہ آپ ایک شخص سے معرفت کا ذکر فر مار ہے تھے۔ و شخص کہنے لگا:

''اہلِ تقویٰ اور اہلِ معرفت تو نیکی اور تقویٰ کے کام چھوڑ کر اللہ تک پہنچ جاتے ہیں'۔ حضرت جنید بغدادی مُشاہد نے اس سے فر مایا:

"یاس جماعت کا قول ہے جو بیجھتی ہے کہ وہ نیک اعمال کرنے کی پابندی سے آزاد ہیں، —اور میر نے زویک بیہ ایک بڑی مصیبت ہے، — جو شخص چور کی اور زنا کرتا ہے، میر نے خیال میں وہ اس شخص سے بہتر ہے جوابیا کہتا ہے۔ اس بات میں کوئی شبہیں کہ اہلِ معرفت کو بیا عمال اللہ ہی سے حاصل ہوئے ہیں۔ یہی اعمال لے کروہ اللہ کے پاس لوٹیس گے، — میں اگر ایک ہزار سال بھی زندہ رہوں تب بھی میں نیک کام کا ایک ذرہ بھی کم نہیں کروں گا۔ سوائے اس کے کہ ان کے ادا کرنے میں کوئی رکاوٹ پیدا ہو جائے، —حقیقت یہ ہے کہ بیا عمال میری معرفت اور میر بے روحانی حال و کیفیات کو اور تقویت پہنچاتے ہیں'۔

#### عقيدهٔ حلول:

انہی گمراہوں میں سے ایک جماعت وہ ہے جوحلول کی قائل ہے۔ان کاعقیدہ ہے کہ اللہ ان میں حلول کرتا ہے۔وہ ہرایک جسم میں حلول نہیں کرتا ، بلکہ وہ جن جسموں کو پیند فر ماتا ہے ،ان میں حلول کرتا ہے ، —انہوں نے بیعقیدۂ حلول ،عیسائیوں کے

عقید ہُلا ہوتا ورنا سوت سے اخذ کیا ہے، — ان میں سے پچھلوگ ایسے ہیں جوخوبصورت چیزیں دیکھنے کومباح سبجھتے ہیں۔انہیں می اشارے (ترغیب) بعض صوفیاء کے ان کلمات سے ملے ہیں جوروحانی جذبے کی شدت کے باعث ان کی زبان سے نکل گئے تھے، جسیا کہ:

- O منصور حلاج يُشتَّ ن انا الحق كهاتها،
- بایزیدبسطای میشد نے سبحانی ما اعظم شانی، کہاتھا۔

ہم حضرت بایزید بسطامی مُشِندِ کے متعلق بیسوچ بھی نہیں سکتے کہ انہوں نے بیکلمات اپنے بارے میں کہے ہوں گے۔ بلکہ بات بیہ ہے کہ انہوں نے اللہ کا کوئی قول نقل کیا ہو، — اس طرح سے منصور حلاج کے قول کے بارے میں بھی یہی کہا جاسکتا ہے۔

الله حلول سے پاک ومنزہ ہے:

اگر جمیس بی یقین ہوجائے کہ اس میم کے اقوال کے ذکر کرنے سے یہی مراد ہے کہ اللہ ان میں حلول کر گیا تو ہم منصور حلاج کو بھی قطعی طور پررة کردیتے ، بلکہ اس طرح جیسے ہم نے اس فرقہ کارة کیا۔ کیونکہ رسول اللہ مَثَالِیْوَ ہم اس کے ساتھ ساتھ ہماری عقل ہماری روشن شریعت لائے ہیں۔ اس شریعت نے ہم غلط کارکو درست کار اور سیدھا کر دیا ، — اس کے ساتھ ساتھ ہماری عقل ہماری رہنمائی کرتی ہے کہ اللہ کی صفات کو س طرح بیان کرنا جائز ہے اور س طرح نا جائز ہے۔ بلکہ اللہ کی ذات اس سے پاک ہے کہ کوئی چیز اس میں حلول کرے ، — یا وہ کسی شے میں حلول کرے۔

#### باطنی الهامات:

ممکن ہے کہ فریب کے مارے لوگ جوراہ سے بھٹکے ہوئے ہیں ،ان میں سے کسی شخص کوقدرتی طور پر ذہانت وذکاوت حاصل ہو۔اس نے باطنی طور پرایسے کلمات گھڑ لیے ہوں اورانہیں اللّہ کی ذات سے منسوب کر دیا ہو (یا یوں کہدلیں کہ اس نے اپنی قوتِ فکر سے ان کلمات کوتر تیب دے کراللّہ کی ذات سے منسوب کر دیا ہو۔) اورانہیں خدائی کلمات کا نام دے کریہ کہددیا ہو:

- O خدانے مجھ سے بیکہا،
- — اور میں نے خدا سے یہ کہا،اس صورت میں بیخض:
- پاتوا ئے نفس اوراس کی باتوں سے ناواقف ہوگا،
- 🔾 یا اینے پر وردگار سے بھی ناواقف ہوگا اور مکا لمے کی کیفیت اور حقیقت سے بھی بے خبر ہوگا،
- → یابیکہ اسے پتہ ہے کہ وہ جو کچھ کہدر ہاہے، غلط ہے گراس کی نفسانی خواہش اسے بیدوی کی کرنے پرمجبور کررہی ہے۔
  - یاوہ اس وہم میں گرفتار ہے کہوہ اس معالمے میں کامیاب ہوگیا۔

گریدسب گراہی وضلالت کی باتیں ہیں، —اس دعویٰ کی جرأت اسے شایداس وجہ سے ہوتی ہے کہ اس نے بعض اہلِ حقیقت سے ایسے کلمات سنے ہیں جوانہیں ظاہری اور باطنی طویل واردات کے بعد حاصل ہوئے تھے۔لیکن اس کی نظر سے یہ پہلو

اوجھل رہا کہ بیابل حقیقت اپنی جماعت کے اصولوں کے مطابق زُہد وتقویٰ کے مطابق ہر طرح سے پابندر ہے ہیں۔اس لیے جب
ان کا باطن صاف ہوا تو ان کے اندر کتاب وسُنّت کے مطابق الہا ماتِ باطنی استغراق کے باعث نازل ہوتے تھے۔وہ کوئی ایسا کلام
مہیں ہولتے جسے ظاہری ساعت سے سنا جاسکے۔اس کی مثال اس بات کی طرح ہے جونفس میں پیدا ہواور فکراس کو پالے۔ بیکلام ایسا
معلوم ہوتا تھا جیسے کہ دل ہی دل میں باتیں کی جارہی ہیں۔ بیالہا مات کتاب وسُنّت کے علم کے موافق ہوتے تھے۔ بیکلام دراصل
ان کے سرّ و باطن کی مناجات ہے، اس کلام (الہام والقا) سے وہ اپنے لیے مقام بندگی اور اپنے مولیٰ کے لیے مقام ر بو بیت کو
برقر ارد کھتے ہیں۔اپنے مقام بندگی میں اضافہ کرتے ہیں اور باری تعالیٰ کا مزید عرفان حاصل کرتے ہیں۔

اس طرح ہے وہ سجھتے ہیں کہ اس مقام پر انہیں الہام اور القاسے جو پچھ حاصل ہوا ہے، وہ اللہ کا کلام نہیں بلکہ ایک فانی (حادث) علم ہے جو اللہ تعالیٰ نے ان کے باطن میں پیدا فر مایا ہے، — لہٰذااس راہ میں جولوگ سجے فہم رکھتے ہیں اور ہوش مندصوفیاء ہیں وہ اپنے نفوں کی بیان کردہ باتوں کو اللہ کی طرف سے جانتے ہیں۔ آخر کارنفسانی خواہشوں سے ان کا میدان صاف ہو جاتا ہے۔ ان کے باطن میں پچھ الہا مات ہونے لگتے ہیں۔ انہیں وہ اللہ کی طرف اس طور سے منسوب کرتے ہیں کہ ان افعال کا وہ خالت ہے، ایی نسبت نہیں جو کلام کو متکلم کے ساتھ ہوتی ہے۔ اس لیے وہ تحریف اور بے راہ روی سے محفوظ رہتے ہیں۔

#### جركاعقيده:

انہی (تمراہ جماعتوں) میں پھھا کیے ایسے لوگ بھی ہیں جواپے تنکن یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ وہ تو حیدے گہرے سمندروں میں غرق ہیں۔اس حال میں انہیں کھہراؤ ہے نہ قرار ہے، — ان کا یہ نظریہ ہے کہ وہ کوئی کام یاحرکت اپنے اختیار سے نہیں کر سکتے ، کیونکہ وہ مجبور محض ہیں۔اللہ کے فعل اور اختیار کے مقابلے میں انہیں کوئی اختیار حاصل نہیں۔اس لیے وہ گنا ہوں اور نفسانی خواہشوں میں خود کو بے بس پاکر ڈھیلا چھوڑ دیتے ہیں۔اس طرح وہ نکھے اور غافل ہوجاتے ہیں۔اللہ کی مقررہ کر دہ حدوں سے باہر نکل جاتے ہیں۔ اور شرعی احکام اور حلال وحرام کی یابندی نہیں کرتے۔

حضرت مهل بن عبدالله تستری میشند سے ایک آدمی کے بارے میں پوچھا گیا، جویہ کہتا تھا: ''میں ایک دروازے کی طرح ہوں، جب تک مجھے ہلایا نہ جائے اس وقت تک میں حرکت نہیں کرسکتا''۔ آپ میشند نے ارشا وفر مایا:

''یہ بات یا تو ایک صدیق (بہت مخلص اور سچا) کہہ سکتا ہے، — یا ایک زندیق (بے دین) کہہ سکتا ہے، — ایک صدیق یہ بات اس وقت کیے گاجب وہ شریعت کے اصولوں کا پابند ہواور اس نے عبودیت کے تمام حقوق ادا کردیے ہوں، — اس وقت اس کا یہ کہنا اس طرف اشارہ کرے گا کہ سب اشیاء کا دارومدار اللہ پر ہے۔

گرایک زندیق به بات کهه کرساری ذمه داریان الله پر دال دیتا ہے (اورخودکو بری الذمه مجھتا ہے) تا که اس سے سارے اعمال ساقط ہوجائیں اور وہ دین کے دائر ہے اور اس کی رسومات سے الگ ہوجائے''۔

گر جو شخص حلال وحرام اور شرعی حدود واحکام کامعتقد ہے۔ جب اس سے کوئی گناہ سرز دہوجا تا ہے تو وہ اپنے گناہ کااعتراف

# عواف المعاوف المعاوف کی خواہش کی تاہے۔ تو ایباشخص سیجے مسلمان ہے، جا ہے احکام کی تعمیل میں اس سے ستی اور غفلت ہوجاتی ہو۔ اورا بنی نفسانی خواہش کی ترغیب پر ملکوں کا سفر کرتا ہو، ۔ دنیا کی لذتوں سے خوب لطف اُٹھا تا ہو، ۔ یا وہ کسی

تعلت ہوجای ہو۔اورا پی تعسان تواہ من کر بیب پر یوں مسر رہ ہوں۔ ایسے شیخ کی صحبت میں نہ اُٹھا بیٹھا ہو جو اسے تہذیب اور ادب سکھائے اور اس کی خامیوں اور کوتا ہیوں سے اسے آگاہ کرے۔ بہر حال اللہ ہی تو فیق دینے والا ہے۔



بابتمبروا:

# مشائخ كامقام ومرتبه

ایک حدیث شریف میں ہے کہ رسول اکرم مَنَافِیْنِم نے ارشا دفر مایا:

"اس ذات کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے! — اگرتم جا ہوتو میں تمہارے سامنے قتم کھا کریہ کہہ سکتا ہوں کہ الله کو وہی لوگ محبوب ہیں جو اس کے بندوں میں اللہ کی محبت کا جذبہ بیدار کرتے ہیں، —اور انہیں اللہ کا محبوب بنانے کی کوشش کرتے ہیں، — بلکہ روئے زمین پر ہڑخص کے ساتھ خیرخواہی کے لیے سرگرم عمل ہوتے ہیں''۔

اس حدیث شریف میں جن حضرات کے اوصاف بیان کیے گئے ہیں، وہ مشائخ کرام کا مقام ومرتبہ ہے۔ وہ لوگوں کواللّٰہ کی طرف بلاتے ہیں۔اوراللہ کے بندوں کا اللہ سے محبت کارشتہ جوڑتے ہیں۔ یہاں تک کہ اللہ بھی ان سے محبت کرنے لگتا ہے۔اس لیے صوفیاء کے طریقہ میں شیخ کا مرتبہ ایک افضل اور اعلیٰ مرتبہ ہے۔ بلکہ دعوت الی اللّٰہ میں وہ پیغمبروں کی نیابت کرتا ہے۔ شیخ اپنے مرید میں اللہ کی محبت اس طرح پیدا کرتا ہے کہ وہ اسے رسول ا کرم مُثَاثِیْنِ کی اتباع اور پیروی کی راہ پر لگا دیتا ہے۔ چنانچہ جو سیح طریقہ سے رسول اکرم مَنَا اللّٰہِ کی اتباع کرتا ہے، اللّٰہ بھی اس سے محبت کرنے لگتا ہے، جبیبا کہ الله تعالی نے خود فر مایا:

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ( ٣٠، رَوع ١:١١)

''آپ فرماد یجئے کہا گرتم اللہ ہے محبت کرتے ہوتو میری اتباع کرو،اللہ تم ہے محبت کرنے لگے گا''۔

سيخ اينم يدكوالله كابيارا كيي بنا تا ب؟:

شخ بندوں کواللہ کا پیارااس طرح بنا تاہے کہ وہ مرید کوتز کیہ نفس کی راہ پر چلا تاہے۔ جب اس کانفس یا کیز ہ ہوجا تا ہے تو اس کے دل کا آئینہ حیکنے لگتا ہے۔اس پرعظمتِ الہی کے انوار وتجلیّات کاعکس پڑنے لگتا ہے۔ بلکہ اس کی بصیرت کی نگا ہیں بھی اس کے قدیم جلال کی تجلیّات اوراز لی کمال کےمشاہدہ میںمصروف ہوجاتی ہیں۔اس تز کیہ کا حاصل بیہوتا ہے کہ بندہ اپنے رب سے محبت كرنے لگتا ب جيسا كدارشاد بارى ب:

> قَدُ اَفْلَحَ مَنُ زَكَّهَا ٥(پ٣٠، ورهُ ش) ''جس نے اینے نفس کا تز کیہ کیااس نے فلاح پائی''۔

عمراف المعارف المحارف المحارف

اس کی فلاح کی صورت یہی ہے کہ وہ اللہ کی معرفت میں کا میاب ہوا، — فلاح کی دوسری صورت ہے ہے کہ جب بندے کا آئینہ قلب پاک ہوکر چبک اٹھا تو اس وقت اسے اپنے اندر کی تمام خامیاں اور بُرائیاں نظر آئیں، — اسے دنیا کی اصل حقیقت وکھائی دی، — آخرت کی بھی اصل حقیقت اور اس کی سب خوبیاں بھی نظر آئیں، — اس کی چشم بصیرت پراسی وقت دونوں جہان کے حقائق اور ان کے نتائج منکشف ہوگئے۔ اس وقت بندہ خدا (مرید) نے دائی چیز کو اختیار کرلیا اور اس سے محبت کرتے ہوئے فانی چیز سے منہ موڑلیا۔

اس طرح تزکیهٔ نفس کاییوه فائده ہے جس سے مشائخ کے مقام ومر تبداوران کی تربیت کے اثر ات واضح ہوجاتے ہیں۔ معلوم بیہ ہوا کہ مشائخ اللّٰد کالشکر ہیں جن کے ذریعے اللّٰہ تعالیٰ انہیں سید ھے راستہ پرلگا تا ہے اور طالبانِ حقیقت کو ہدایت دیتا ہے۔ مشائخ کی ضرورت واہم تیت :

ښ:

''اگر کہیں ہیں یااس سے زیادہ افرادموجود ہوں اوران میں ایک بھی شخص انسانہ ہوجولوگوں کوالٹد کا ڈردلانے والا ہو،تو پھران سب کامعاملہ خطرے میں پڑجائے گا''۔ منٹ دور نخویل سے میں میں میں میں میں میں میں میں میں مطف سے کی میں میں مطف

چنانچےمشائخ اللہ کے وقار سے واقفیت کا ذریعہ ہیں۔ وہی لوگوں کوظاہری اور باطنی ادب سکھاتے ہیں۔جیسا کہ ارشادِ باری

ے:

اُولِیْكَ الَّذِیْنَ هُدَی اللهِ فَبِهُداهُمُ اقْتَدِهُ ٥ (پاره٤،رکو١٨:١٨)

د'یدوه لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہے، چنانچان کی ہدایت پرچلؤ'۔
لہٰذامشائخ کو جب ہدایت ملی تو وہ اس بات کے مشتق ہو گئے کہ ان کی پیروی کی جائے۔ انہیں پر ہیزگاروں کا پیشوابنایا گیا جیسا کہ رسول اکرم مَنَا ﷺ کی زبانی اللہ تعالیٰ نے یہ ارشاد فر مایا (حدیثِ قدسی):

''میرے بندے پر جب میرامشغلہ غالب ہوتو میں اس کی تمام تر تو جہاورلذت اپنے ذکر پر مرتکز کر دیتا ہوں۔ جب میراذکراس کی تو جہات اورلذات کا مرکز بن جاتا ہے تو وہ میرا عاشق ہوجاتا ہے، میں بھی اس سے عشق کرتا ہوں۔ میرے اور اس کے درمیان جو جابات حائل ہیں آنہیں ہٹا دیتا ہوں، — اس وقت اس کا بیحال ہوتا ہے کہ جب اور لوگ غافل ہوجا کیں تو وہ غافل نہیں ہوتا۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کا کلام پنج بروں کا کلام ہے۔ یہی لوگ اصل میں بطلِ عظیم ہیں، — اور بیدوہ لوگ ہیں کہ اگر میں روئے زمین کے باشندوں کو سزا دینا چا ہوں یا ان پر کوئی عذا ب نازل کروں تو آنہیں کی وجہ سے دنیا والوں سے اپنے عذا ب کوروک لیتا ہوں'۔

سالكِ طريقت كامرتبهُ شِيخ كو پهنچنا:

ایک سالک طریقت کا مرتبہ، شیخ کو پہنچنے میں بیرازنہاں ہے کہ سالک ضبطنفس پر مامور ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ اس کی

(نفسانی) صفات میں بھی مبتلا ہوتا ہے۔ اس لیے وہ صدق معاملہ کی راہ اختیار کرتا ہے۔ یہاں تک کہ ایک مقام پر پہنچ کراس کانفس سکون محسوس کرتا ہے۔ اس وقت سکون کی بدولت اس کی فطری سردی اور خشکی دور ہوجاتی ہے۔ جواصل بیدائش سے اس کے ساتھ تھی ،اور اسی وجہ سے وہ اطاعت اور بندگی بجالا نے میں روگر دانی کیا کرتا تھا۔ لہذائفس کی خشکی اور سردی دونوں زائل ہوگئیں تو سرشی کی ہمت اور اطاعت سے گریز بھی فنا ہو گئے۔ تب روح کی حرارت نفس کونرم کردیتی ہے۔ اس نرمی سے مانوس ہوکر وہ اطاعت کی طرف مائل ہوجاتا ہے۔ طبیعت کی اس نرمی اور ملائمت کی طرف باری تعالی نے اشارہ کیا ہے:

ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُودُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ طَ ٥ ( ١٥٠٠ روع ١٠١٧)

''پھران کی جلدیں اور قلوب اللہ کے ذکر کے لیے زم پڑجاتے ہیں'۔

اس کی وجہ رہے کہ اللہ کے بندے کا قلب، روح اورنفس کے درمیان ہے۔اس کے دورُخ ہیں:

- O ایک رُخ نفس کی طرف ہے،
- دوسراڑخ روح کی طرف ہے۔

روح کے رُخ کی طرف سے اسے روحانی اثرات بینچتے ہیں، اورنفس کے رُخ کی سمت سے اس پرنفسانی رجحانات اثر انداز ہوتے ہیں۔ اس طرح اس کے باطن میں یہ شکش جاری وساری رہتی ہے۔ نفس کو جب سکون حاصل ہوتا ہے اور سالکِ طریقت ضبطنفس سے فارغ ہوجاتا ہے تو اس کے سلوک کی منزل ختم ہوجاتی ہے۔ کیونکہ اس کانفس اس کے قابو میں آجاتا ہے۔ اس وقت وہ احکام اللہی کی اطاعت میں رجوع ہوجاتا ہے۔

#### شیخ ومرید کے درمیان روحانی رشته:

نفس سے فارغ ہونے کے بعد سا لک پھر قلب کی طرف متوجہ ہوتا ہےتا کہ اس کی اصلاح کی جاسکے۔اس لیے کہ قلب کا نفس کی طرف میوان ہوتا ہے۔اور قلب نفس کی طرف متوجہ ہے، —اس وقت شیخ اپنے مریدوں اور طالبانِ حقیقت کے نفوس کو کھی اپنے نفسیت بھی اپنے نفسیت بھی اپنے نفسیت میں کوئی فرق نہیں ہوتا (بعنی نفسیت میں وہ وہ کہ کی خوم یہ کہ شیخ ومرید کے درمیان ایک روحانی رشتہ قائم ہوجاتا ہے،اس لیے کہ الفت دونوں میں قدر مشترک ہے۔جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

لَوْ اَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا مَّآ الَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ الَّفَ بَيْنَهُمْ طُ (پ١٠، ١٠و٤ ٢٠٠٥) "اگرتم روئے زمین کی تمام دولت صرف کردیتے تب بھی تم ان کے دلوں کو ہیں جوڑ سکتے تھے، کین بیاللہ، ی ہے جوان کے دلول کو جوڑتا ہے'۔

لہذا جس طرح شیخ نے اپنا ضبط نفس کیا تھا، اسی طرح وہ اپنے مریدوں کے نفسوں پربھی نظم وضبط قائم رکھتا ہے۔ اس صورت میں شیخ اخلاقِ الٰہی سے متصف ہوجا تا ہے۔ اس وقت بیار شادِ باری ہوتا ہے:

'' دیکھومیرے بندوں میں میرے دیدار کا شوق بڑھتا چلا جارہا ہے۔ تاہم بدایک حقیقت ہے کہ میں بھی ان سے

ملاقات كابهت اشتياق ركهتا مون "\_(مديف قدى)

الله تعالیٰ نے چونکہ مریداور شیخ میں ایک روحانی رشتہ اچھی طرح قائم کر دیا ہے۔ اس لیے مرید شیخ کا ایک لازمی جزوبن جا تا ہے۔ جیسے جسمانی ولا دت میں ایک نومولود اپنے باپ کا ایک جزوبوتا ہے۔ اسی طرح مرید کی روحانی ولا دت کا آغاز ہوتا ہے۔ (یوں کہئے کہ ولا دت تو بیک وقت دوطرح سے ہوئی: ایک ولا دت ِ روحانی اور ایک ولا دت ِ طبعی ) جبیبا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا:

' و هخص آسانی با دشاہت میں داخل نہیں ہوسکتا جس کی ولا دت دوطرح ہے نہیں ہوئی''۔

- 🔾 ولا دت اوّل بعنی ولا دت طبعی (جسمانی) میں انسان کا اس ظاہری دنیا ہے تعلق قائم ہوتا ہے،اور
- ولا دت دوم یعنی ولا دت روحانی میں انسان کاروحانی دنیا اور ملکوت (سلطنت) سے رشتہ قائم ہوتا ہے۔
   قرآن کریم میں ملکوت کالفظ اس طرح ہے آیا ہے:

وَ كَخِذَلِكَ نُوِیْ اِبْراهِیْمَ مَلَكُوْتَ السَّمُواتِ وَالْآرُضِ وَلِیَكُوْنَ مِنَ الْمُوْقِنِیْنَ٥(پ٤،رکوع٢:١٥) ''اس طرح ہم ابراہیم کودکھلاتے تھے آسانوں اور زمین کی ملکوت (سلطنتیں)، تا کہ وہ اہلِ یقین سے ہوجائے''۔

#### نبیول کی میراث:

کمال درجے کا یقین اسی روحانی ولا دت میں حاصل ہوتا ہے اور اس روحانی ولا دت کی بدولت ہی انسان نبیوں کی میراث کا مستحق بنتا ہے۔ کو کی شخص خواہ کتنا ہی ہوشیار اور صاحب نہم ہو۔ اگرا سے نبیوں کی میراث سے حصنہیں پایا تو یوں سمجھووہ (روحانی طور پر) بیدا ہی نہیں ہوا۔ اس لیے نہم و ذکا ، عقل کا نتیجہ ہیں ۔ لیکن اگر عقل نور شریعت سے خالی ہو کر خشک ہو چکی ہوتو وہ عالم ملکوت میں داخل نہیں ہو سکتی۔ اس کا آنا جانا فقط ظاہری و نیا تک ہی محدود رہے گا۔ (وہ تذیذ ب کے عالم میں رہے گا۔ ) محض علوم ریاضی (جو علوم عقلیہ ہیں ) ان تک ہی ان کا تصرف رہے گا۔ یعنی علوم ریاضی کے دلائل سے آگاہ ہو کر صرف د نیاوی علوم میں اپنا تصرف کرتی رہے گی ، عالم ملکوت تک پرواز نہ کرسکے گی۔

سے ملم ہتی اس کا ظاہر ہے، اور عالم ملکوت اس کا باطن ہے، — اسی طرح عقل ، روح کی زبان ہے، — وہ بصیرت و دانائی جس سے ہدایت کی کرنیں پھوٹی ہیں، روح کا دل ہے، — زبان ، دل کی ترجمان ہے، — ترجمان جو کچھ بولتا ہے وہ اس شخص کو پتا ہے جس کی وہ ترجمانی کرر ہا ہوتا ہے، — بہی وجہ ہے کہ وہ لوگ جن کے پاس عقلیں تو ہیں کیکن نور ہدایت سے محروم ہیں۔ یہ نور ہدایت عطیہ خداوندی ہے جو ان لوگوں کو عطا کیا گیا ہے جو نبیوں کی صحیح پیروی کرنے والے ہیں، — لہذا جن لوگوں کی عقلیں نور ہدایت سے محروم ہیں، وہ سیدھی اور صحیح راہ سے بھٹکے ہوئے ہیں۔ ان کی عقلوں پر پر دے پڑے ہوئے ہیں۔ کیونکہ وہ محض ایک ترجمان کی حیثیت سے محروم اور ناواقف ہیں۔ ترجمان کی حیثیت سے محروم اور ناواقف ہیں۔

#### يوم ميثاق سے دليل:

اس طرح قدرتی اورجسمانی (یعن طبعی) ولادت میں اولا د کے ذرّات اور جراثیم جو باپ کی پشت (صلب) میں ودیعت کیے

گئے تھے، یہ ذرّات اولا دکی تعداد کے مطابق آئندہ نسلوں میں منتقل ہوتے چلے آرہے ہیں۔ یہی وہ ذرّات ہیں جن سے یوم میثاق کے موقع پراللہ تعالیٰ نے: ''آلسُتُ بِرَبِّکُمُ" (کیا میں تمہارار بنہیں ہوں؟) فرمایا تھا، —اوران ذرّاتِ نے اس کے جواب میں: 'قَدالُو ا بَلیٰ " (ہاں، کیوں نہیں!) کہا تھا، —یہ واقعہ بطن نعمان کے مقام پر پیش آیا تھا جو مکہ اور طاکف کے درمیان واقع ہے، —اس وقت اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی بشت پر سے فرمایا تو حضرت آدم علیہ السلام کے بدن کے مساموں سے یہ اس طرح بہنے گئے تھے جس طرح بہین بہتا ہے، —اولادِ آدم جس قدر تعداد میں تھی، ذرّات بھی اتن تعداد میں تھے، —اس میثاق کے بعدوہ ذرّات حضرت آدم علیہ السلام کی بشت میں بھروا پس بھیج دیئے گئے، —ان آباء میں:

- بعض ایسے تھے جن کی پشت میں بیذر "ات داخل ہو گئے۔
- بعض ایسے تھے جن کی پشت میں کوئی ذرہ نہیں پہنچ سکا،اس طرح ان کی نسل منقطع ہوگئ (ان کی اولا دنہیں پیدا ہوئی۔)
   ایسا ہی حال کچھ مشائخ کا ہے:
- ان میں سے کوئی شیخ تو ایبا ہے کہ جس کی اولا د (معنوی اولا د/مریدین) کثرت سے ہوئی ،اس شیخ سے وہ مرید علوم اور روحانی مدارج حاصل کرتے ہیں (پیسلسلہ آگے چلتا رہتا ہے)، — پیددوسروں تک بھی اس طرح فیض پہنچاتے ہیں جس طرح انہیں مشائخ کرام کی صحبت کے ذریعے رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ اللّٰہُ مَا اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہُ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہِ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہِ مَا اللّٰہُ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہِ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہُ مَا مِنْ اللّٰہُ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ الللّٰ اللّٰ
  - 🔾 -- بعض مشائخ ایسے ہیں جن کی روحانی اولا دکم ہوتی ہے۔
  - بعض مشائخ ایسے ہیں جن کی نسل منقطع ہوگئی ہے۔ ان کی کوئی معنوی اولا ذہیں ہے۔

نسل منقطع ہونے کا بہی طعنہ ہے جو کفارِ مکہ نے رسول اکرم مَلَّاقِیْم کودیا تھا کہ خدانخواستہ آپ کی نسل منقطع ہوگئی۔اس پریہ شار ای میان

ارشادِ باری ہوا:

إِنَّ شَانِئكَ هُوَ الْأَبْتُرُ ٥ (پ٣٠، كُورُ)

''بِ بِنَك آپ كِ رشمن كينسل منقطع ہوگ''۔ ''

حقیقت بیہ ہے کہ رسوں اکرم مُنَافِیْظِم کی نسل تو تا قیامت باقی رہے گی ،اوراس روحانی اورمعنوی نسبت کی وجہ ہے آپ کے علم کی میراث اہلِ علم تک پہنچتی رہے گی۔

علم كى فضيلت:

سیخ ابونجیب سپروردی مُوالد نے اپنے مشائخ کرام سے بالا سناد حفزت کثیر بن قیس مُوالد کی بدروایت بیان کی ہے۔ حفزت کثیر بن قیس مُوالد کی میں حضرت ابودرداء والفی کے پاس دمشق کی جامع مسجد میں بیٹھا تھا۔ایک مخص آپ کے پاس آیا اور کہنے لگا:

"اے ابودرداء! میں رسول اکرم مَنَّ الْفِیْلِم کے شہر مدینہ ہے آپ کی خدمت میں وہ حدیث حاصل کرنے کے لیے حاضر ہوا ہول جے آپ رسول الله مَنَّ الْفِیْلِم کے واسطے (عن ) سے بیان فرماتے ہیں '۔ (بعنی آپ نے رسول الله مَنَّ الْفِیْلِم سے ہوا ہوں جے آپ رسول الله مَنَّ اللهِ مَنَّ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّ

براہ راست سناہے)

حضرت ابودرداء طالفني نے اس سے بوجھا:

''آپ یہاں تجارت کے سلسلے میں آئے ہیں یا کسی اور کام سے آئے ہیں؟'' اس شخص نے کہا:

''صرف اس کام کے لیے!'' — بین کر حضرت ابودرداء را اللہ نے فرمایا:

'' میں نے رسول اللہ مَا اللّٰهِ اللهِ الل

#### طالبِ علم كى فضيلت:

حقیقت سے کہ طالب علم کوخوش کرنے کے لیے فرشتے اپنے پر بچھادیتے ہیں۔ آسان وزمین میں جس قدرمخلوقات ہیں، وہ سب طالب علم کی بخشش کے لیے دعا کرتی ہیں۔ حتیٰ کہ پانی کی محصلیاں بھی اس دعامیں شریک ہیں، — یہی وجہ ہے کہ عالم کوایک عابد پرالیی فضیلت ہے جیسے جاند کوتمام ستاروں پرفضیلت حاصل ہے۔

(باعمل) علاء نبیوں کے وارث ہیں۔ نبیوں نے اپنی میراث میں درہم و دینار نہیں چھوڑے، ان کا ورثہ صرف علم ہے، — جس نے علم حاصل کیا،اس نے اس میراث کا ایک بڑا حصہ پایا۔علم وحکمت کا بیذ خیرہ سب سے پہلے ابوالبشر حضرت آ دم علیہ السلام کو حاصل ہوا۔اس کے بعدان سے نتقل ہوکر دوسروں تک پہنچا، — علم کے ساتھ ساتھ انسان نے نسیان اور خطا اور نفسانی خواہشیں بھی ان سے ورثہ میں یا کیں۔

#### جسد آ دم عليه السلام كامركب:

منقول ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت جرئیل علیہ السلام کو تھم دیا کہ وہ ٹی کے تمام اجزاء سے ایک مٹی بھر کرلائیں، —اللہ تعالی نے سب سے پہلے ایک جو ہر کو بیدا کیا، پھراس جو ہر سے زمین کے تمام اجزاء کومر کب کیا۔ ان مرکب اجزاء پر ایک نظر ڈالی تو ان میں کلمات الہی سننے اور جواب دینے کی صلاحیت پیدا ہوگئ ۔ پھر اللہ تعالی نے آسانوں اور زمینوں کواس طرح خطاب فرمایا:

ائیتیا طور عًا اَوْ کُرُ هًا طَا قَالَتَا آتَیْنَا طَآئِعیْنَ ﴿ (سورہ ۱۱:۲۱)

''تم دونوں آؤخوشی سے یا مجبور ہوکر، —ان دونوں (زمین و آسان) نے کہا: ''ہم اطاعت گزار ہوکر آئے''۔

اس خطاب کے ذریعے زمین کے اجزاء میں ایک خاصیت پیدا ہوگئی۔ پھران سے بیخاصیت اس طرح سے لے لی گئی کہ اس
سے حضرت آدم علیہ السلام کی صورت تیار کی جائے۔ ان اجزائے زمین سے جسم آدم کا مرکب تیار کیا گیا جن میں بیخاصیت
موجودتھی، —زمین کے اجزاء کے تناسب کے لحاظ سے اس میں آرزواور نفسانی خواہش بھی شامل ہوگئی۔ حتیٰ کہ اس نے فناک
درخت کی طرف ہاتھ بردھائے۔ اکثر روایات کے مطابق بیفنا کا درخت، گیہوں کا پودا تھا۔ اس طرح ان کے قالب (جسم) نے فنا
کاراستہ یالیا، — اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے روح پھونک کرنی دنیا سے آشنا کیا۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُّوْحِي ٥

"جب میں نے اسے برابر کیااوراس پراینی روح سے کچھ پھونکا"۔

اس طرح اس نے علم و حکمت کو حاصل کیا ، — برابر کڑنے ہے وہ نفسانی نفس والا ہو گیا ، — اور روح کے پھو نکنے ہے اس میں روحانی روح پیدا ہوگئ، — اس بات کی اگر توضیح وتشریح کی جائے تو وہ بہت طویل ہو جائے گی مخضریہ کہ آ دم علیہ السلام کا قلب علم وحكمت كاخزانه بن كيااوراس كا قالب نفساني خواهش كامركز بن كيا\_

انسانوں کاروحانی باپ:

علم اورنفسانی رجحانات حضرت آدم علیه السلام سے منتقل ہوکراس کی اولا دکی میراث میں آئے ، وہ جسم اپنے فطری اور طبعی ر جحانات کی وجہ سے (جوخواہشوں کا مرکز ہیں )حقیقی باپ بنا۔ گرعلم کی وجہ سے اور روحانی ومعنوی ولا دت سے اس نے روحانی باپ

جہاں تک ظاہری ولا دت کا تعلق ہے وہ فنا ہوجائے گی ،مگر معنوی ولا دت باقی (لا فانی )رہے گی۔ کیونکہ معنوی ولا دت کا تعلق جنت کے اس درجے سے ہے جوعلم کا درخت (شجر) کہلاتا ہے، نہ کہ گیہوں کے درخت (پودے)سے۔ابلیس نے گیہوں کے بودے ( درخت ) کا نام تجرۃ الخلدر کھ دیا تھا۔ کیونکہ وہ ہر چیز کومتضا دنقطہ سے دیکھا کرتا ہے۔اس ساری گفتگو سے یہ معلوم ہوا کہ شخ روحانی اورمعنوی باپ ہے۔اس لیے ہمارے شیخ الاسلام حضرت ابونجیب سپرور دی میٹینغر مایا کرتے تھے:

''میرافرزندوہ ہے جومیری راہ پر چلے اور میری مثال اور میرے نمونہ سے ہدایت حاصل کرے''۔

سالكانِ طريقت كي اقسام:

وہ شیخ جس کے ذریعے سے روحانی فیض حاصل کیا جاتا ہے،اسے ابتدائی طریقہ میں بھی محبین کی راہ پر چلایا جاتا ہے، — اور تبھی وہ محبوبین کی راہ پر چلا یا جا تا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ سالکانِ طریقت اور نیک بندوں ( سالکین وصالحین ) کی جارا قسام ہیں:

- 🔾 —محض سالک، یعنی مسالک مجرد
- 🔾 محض مجذوب، یعنی مجذوب مجرد
- — سالک مابعد مجذوب (وہ سالک جسے بعد میں جذب کی حالت بھی حاصل ہوجائے۔)
  - -- مجذوب مابعدسا لك (وه مجذوب جو بعد ميں راوسلوك پرگا مزن ہو )\_

ان میں تحض سالک پاسالک مجرد، شیخ بننے کا اہل نہیں ، نہ وہ شیخ کے مقام تک پہنچ سکتا ہے۔ کیونکہ وہ ایک ہی مقام پر پہنچ کررک گیا ہے۔ بیمقام،مقام معاملات ومقام ریاضت ہے۔وہ اس سے بلندمقام پڑہیں بڑھ سکتا۔اس لیے کہ اس میں نفسانی صفات باقی ہیں۔وہ رحمتِ اللی سے حصہ پانے کے بعدایے مقام پر کھبر گیا ہے۔وہ اس حال سے ترقی کر کے اس حال تک نہیں پہنچ سکتا جس کی بدولت وہ مجاہدے اور ریاضت کی سوزش وتیش ہے راحت وآ رام پاسکنا ہے۔

اسی طرح محض مجذوب یا مجذوب مجرد کا حال ہے کہ اسے سلوک کے بغیریقین الٰہی کی نشانیاں دکھائی دیے لگتی ہیں۔اس کے

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

قلب سے کچھ پردے ہٹ جاتے ہیں۔لہذا اسے معاملات اور مجاہدات کی سب منزلیں طے کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی ، جبکہ معاملات کامل اثر رکھتے ہیں (اس بات کی وضاحت آ گے چل کر کی جائے گی)۔ بہر حال مجذوب مجر دبھی شخ بننے کا اہل نہیں۔وہ اللہ کے عطا کردہ درجے پر تھہر گیا ہے اوراپنے حال میں مست ہوتا ہے۔سوائے چند فرائض کے وہ کسی اور عمل پر ماخوذ نہیں ہوتا۔ سیالک مابعد مجذوب:

سالک مابعد مجذوب وہ ہے جس کی روحانی زندگی کا آغاز مجاہدات اور ریاضت سے ہوتا ہے۔ اس کے سب معاملات پُر خلوص ہوتے ہیں۔ وہ روحانیت کی تمام شرائط پر پورااتر تا ہے۔ اس کے بعداسے مجاہدے کی پیش سے نکال کر راحت حال اور روحانی کیفیات سے سرفراز کیا جا تا ہے۔ یہاں آگروہ تلخ حظل کے بعدشیریں شہد سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ اس پراللہ کافضل و کرم ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ مجاہدے کی ننگ وادی سے نکل کر آسانی اور سہولت کے میدان میں پہنچ جا تا ہے، یہاں پہنچ کر وہ قرب اللہی کی خوشبوؤں کے مزے اُٹھا تا ہے۔ پھر اس پر مشاہدہ حق کا دروازہ کھول دیا جا تا ہے تا کہ اپنے دکھ دردی دوا پاسکے۔ اس کا ظرف مشاہدے کی لذت سے فیض بار ہوتا ہے۔ اس کی اپنی زبان سے حکمت کے کلمات ادا ہونے لگتے ہیں۔ لوگوں کے قلوب اس کی مشاہدے کی لذت سے فیض بار ہوتا ہے۔ اس کی اپنی زبان سے حکمت کے کلمات ادا ہونے لگتے ہیں۔ لوگوں کے قلوب اس کی طرف مائل ہونے لگتے ہیں۔ اس پر غیبی نقو حات کی بارش ہونے لگتی ہے۔ اس طرح اس کا ظاہر سمٹ جا تا ہے اور باطن مشاہدہ میں آ جا تا ہے۔ جن کہ وہ جلو کہ اللہ ہو جا تا ہے۔ کیر جلوت میں ضلوت کا لطف اُٹھا تا ہے۔ اس مقام پر پہنچ کروہ غالب رہتا ہے، کوئی دوسر اس پر تھرف نہیں کرسکتا۔ وہ دوسروں پر تھرف کرتا ہے، کوئی دوسر اس پر تھرف نہیں کرسکتا۔ وہ دوسروں پر تھرف کرتا ہے، کوئی دوسر اس پر تھرف نہیں کرسکتا۔

ایسافتض شخ بننے کا اہل ہے۔ اس لیے کہ اس مجین کا راستہ اختیار کیا۔ وہ نیک بندوں جیسے عمل کر کے مقر بین کی جماعت میں داخل ہوا۔ اور اسے مقر بین بارگاہ کے احوال و کیفیات عطا ہوئے۔ گر ایسافتض اپنے حال کا ہوکررہ جاتا ہے۔ اپنے حال میں تفہر کے رہ جاتا ہے۔ وہ روحانیت کے مزید بلند در ہے تک نہیں چہنے سکتا۔ بلکہ اپنے دائرے میں محدود رہتا ہے۔ بہر حال یہ بھی ایک بلند مرتبہ ہے جس طرح کہ اہلِ علم کے درجات ہوتے ہیں۔

#### مجذوب مابعدسا لك:

یمینخت کابلند تن اور کامل ترین مقام ہے۔ جو مخص مجذوب ہونے کے بعد سالک بن جائے ،اسے اللہ تعالیٰ ابتداء ہی میں کشف وانوارِیقین سے سرفراز کرتا ہے۔ اس کے قلب سے تمام حجابات اُٹھاد یئے جاتے ہیں۔ مشاہدۂ حق کی تجلیّات سے اس کا دل جگمگا اُٹھتا ہے۔ وہ دھو کے کی دنیا سے الگ ہو کر غیر فانی عالم (دارالخلد) کی طرف رجوع کرتا ہے۔ اور روحانی سرمستوں کے سمندر سے سیراب ہوتا ہے۔ اغلال (پابندیوں) اوراعلال (اسباب) سے آزاد ہوجاتا ہے، ساس وقت وہ علی الاعلان کہتا ہے:

دمیں ایسے رب کی عبادت نہیں کرتا جے میں نے نہیں دیکھا"۔

یعن وہ مشاہدے کی عبادت کرتا ہے۔ اس وقت اس کے باطن سے اس کے ظاہر کوفیض ملتا ہے۔ اس موقع پر اس کے باہدات اور معاملات کے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ گروہ اس حوالے سے کسی تشم کی کوئی تکلیف اور مشقت محسوس نہیں کرتا۔ بلکہ ان تکالیف میں وہ لذت وسر ورمحسوس کرتا ہے۔ بیشدا کداسے خوشگوار لگتے ہیں۔ ایسے میں اس کا قالب بھی اس کے قلب کی طرح محبتِ الہی سے لبریز

ہوجاتا ہے۔جس طرح کہ اس کا قلب نرم ہے۔ اس طرح اس کی جلد بھی نرم و ملائم ہوجاتی ہے۔ اس کی جلد کے نرم ہونے کی علامت یہ ہے کہ اس کا قالب (جسم ) بھی عمل کے لیے اس طرح آ مادہ ہوجاتا ہے، جس طرح اس کا قلب قبول کرتا ہے، اس وقت اللہ تعالی اس کے خاص ارادوں کو بڑھا تا ہے، اور اسے بامراد مجبوبوں کی سی خاص مجبت عنایت کرتا ہے۔ پہلے وہ اس سے محبت کو منقطع کرتا ہے، پھر محبت کرنے لگتا ہے، سکو منہ پھیر لیتا ہے، پھر نامہ و پیام بھینے لگتا ہے۔ نفس کا جمود اس سے دور کر دیتا ہے اور روح کی گری سے اسے گرما تا ہے۔ حتی کنفس کی رکیس اس کے دل سے سکر جاتی ہیں۔ ارشاد باری تعالی ہے:

اَللّٰهُ نَزَّلَ اَحُسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَّثَانِى فَ تَـقُشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِيْنَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ عَثُمَّ تَلِيْنُ جُلُودُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ طُ ٥(پ ٢٣، ركوع ٢: ١٠)

''اللہ وہ ہے جس نے بہترین کُلام کی کتاب نازل فر مائی۔جس کے مضامین ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہیں اور دہرائے ہوئے ہیں۔ دہرائے ہوئے ہیں۔ اس کلام سے ان لوگوں کے رو نکٹے کھڑے ہوجاتے ہیں جواللہ کا ڈرر کھتے ہیں، پھران کی جلدیں اور قلوب اللہ کے ذکر سے پہنچ جاتے ہیں'۔

ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے فر مایا ہے کہ جس طرح دل زم پڑجاتے ہیں ،اس طرح جلدی بھی زم پڑجاتی ہیں۔ بیحال صرف انہی کا ہوسکتا ہے جومحبوب المراد ہیں۔

#### شیطانی اثرات سے حفاظت:

مدیث شریف میں ہے کہ اہلیس نے جب قلب تک پہنچنے کاراستہ یو چھا تواہے بتایا گیا:

''یدراستہ تیرے لیے ممنوع ہے۔البتہ تجھے نفس کی ان رگوں کے ذریعے راستہ السکتا ہے جونفس کے ذریعے قلب سے ملتی ہیں۔ جب تو ان رگوں میں داخل ہوگا تو ان تنگ راستوں کی وجہ سے تو پسینہ ہوجائے گا،اور تیرا پسینہ اس راہ میں آ برحت سے مل جائے گا، جوقلب کی طرف سے ایک ہی سمت میں ٹیکتار ہتا ہے۔اس طرح قلب پر تیرا تسلّط ہوجائے گا۔

مگر جسے میں نبی یاولی بناؤں گا،اس کے قلب کے بطن سے ان رگوں کوختم کردوں گا،اس طرح وہ قلب تیری پہنچ سے محفوظ رہے گا،۔۔ محفوظ رہے گا، ۔۔۔ اور تو قلب تک نہیں پہنچ سکے گا۔ان (نبی یاولی) کے قلب پر تیرا تسلط نہ ہو سکے گا''۔

#### شیخ کا قلب شیطانی تسلط سے مامون ہے:

وہ بامرادمجبوب جوشخ بننے کا اہل ہے، اس کا قلب محفوظ رہتا ہے۔ اس کا سینہ فراخ ہوجاتا ہے۔ اس کی جلد نرم و ملائم ہوجاتی ہے۔ اس طرح اس کا قلب روح کا ہم مزاج بن جاتا ہے۔ اس کانفس قلب کے موافق ہوجاتا ہے۔ وہ نفس جونا فر مانی پراُ کساتا تھا، وہ بھی راہ پرآ کرزم پڑجاتا ہے۔ نفس کی نرمی کے ساتھ ساتھ اس کی جلد بھی نرم پڑجاتی ہے۔ روحانی کیفیات ہے ہم کنار ہو کڑمل کی طرف رجوع کرتا ہے۔ اس کی روح بارگا و الہی کی طرف کشش کرتی ہے، اور قلب کو اپناتا بع بناتی ہے۔ نفس، قلب کا تابع بن جاتا ہے، اور قلب نفس کا تابع بن جاتا ہے، اس طرح قلبی اعمال (روحانی) اور قالبی اعمال (مادی) ایک دوسرے میں گھل مل جاتے ہے، اور قلب نفس کا تابع بن جاتا ہے، اس طرح قلبی اعمال (روحانی) اور قالبی اعمال (مادی) ایک دوسرے میں گھل مل جاتے

ہیں۔ ظاہر و باطن ہم رنگ وہم آ ہنگ ہوجاتے ہیں، دونوں میں کوئی فرق نہیں رہتا، —قدرت حکمت میں اور حکمت قدرت میں، دنیا آخرت میں اور آخرت دنیا میں ساجاتے ہیں۔ ایک دوسرے میں مذتم ہوجاتے ہیں۔ ایسے مقام پروہ بامراد محبوب یہ کہنے میں ت بچانب ہوتا ہے:

"اگرتمام پردے اُٹھادیئے جائیں تب بھی میرے ایمان ویقین میں کوئی اضافیہیں ہوگا"۔

چنانچدا سے حال کی پابندیوں سے آزاد کر دیا جائے گا۔ وہ حال پر غالب آجائے گا، حال اس پر حاوی نہیں ہوگا، یعنی وہ ہر طرح سے آزاد ہوگا۔

قلب ونفس کی یا بندی ہے آزادی:

وہ شیخ جس نے محبوب تک رسائی کے لیے بین کاراستہ اپنایا تھا، وہ بھی نفس کی پابندی سے آزاد ہوتا ہے مگر قلب کی پابندی سے زاد نہیں ہوتا۔

لیکن وہ شیخ جو حمین کا راستہ اپنانے کی بجائے محبوبیت کے راستے سے محبت تک پہنچنا جاہتا ہے، وہ نفس اور قلب دونوں کی بابندی ہے آزاد ہوتا ہے۔ آزاد ہوتا ہے۔ آزاد ہوتا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کنفس تو ارضی تاریکیوں کا پردہ ہے۔ اس لیے پہلی قتم کا شیخ اس سے آزاد ہوتا ہے۔ آزاد ہوتا ہے ہے۔ سان کی راہ میں رکاوٹ نہیں بنتیں، وہ ان سے آزاد ہوتا ہے )، —قلب ایک آسانی اور روحانی تجاب ہے جس سے صرف وہ شیخ آزاد ہوتا ہے جو محبوبیب کی راہ اپناتا ہے، — وہ اپنے قلب کا پابند نہیں ہوتا بلکہ وہ صرف اپنے رب کا ہوجاتا ہے، اس کا اپنے قلب کا پابند نہیں ہوتا ہے، — بلکہ وہ اللہ سے رشتہ جو ڈتا ہے اور اللہ کی بندگی بندگی کے حق کے ساتھ اوا کرتا ہے۔ اور اللہ کی بندگی بندگی کے حق کے ساتھ اوا کرتا ہے۔

سرايااطاعت وبندگی:

وہ سی معنوں میں اللہ کا بندہ ہے، وہ سیے دل سے اس پر ایمان لاتا ہے۔ اس کا بیمال ہوجاتا ہے کہ وہ خلوص دل اور سیخ فکر و خیال سے اللہ کی بارگاہ میں سجدہ ریز رہتا ہے۔ یعنی دل سے ایمان لاتا ہے اور زبان سے اقر ارکرتا ہے۔ (سرا پا اطاعت و بندگی بن جاتا ہے) جبیبا کہ رسول اکرم مُن اللہ کے سی ارشاد فر ما یا کرتے تھے۔ اس کا بال بندگی کا اقر ارکرتا ہے، اس کی عبادت فرشتوں کی عبادت کے برابر در جدر کھتی ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَ لِللهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْآرْضِ طَوْعًا وَّكَرُهًا وَظِلْلُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَ الْاصَالِ ٥ ''جو كِهِ آسانوں اور زمین میں ہے وہ سب چارونا چاراللہ کی عبادت کرتے ہیں اور ان کے سائے بھی صبح وشام تجدہ میں رہتے ہیں'۔

#### سجدہ کرنے والےسائے ، عارفوں کے اجسام ہیں:

لہٰذاسجدہ کرنے والے سائے ،عارفوں کے قالب ہیں۔ یعنی ظاہری دنیا کی مقرّب ارواح کے سائے ہیں (اسی لیے وہ ہر آن سجدہ میں رہتے ہیں۔ )اس ظاہری دنیا میں اجسام تو کثیف ہوتے ہیں مگر ان کے سائے لطیف ہوتے ہیں ، ۔ مگر عالم غیب میں

# 

اصل شے لطیف ہے اور اس کا سابیہ کثیف، — چنانچہ جو نیک قالب ہیں، ان کے لطیف اور کثیف دونوں سجدہ میں رہتے ہیں، — بیان مشائخ کا حوال ہے جومحبوب کی راہ پر چل رہے ہیں۔

جومشائخ محبین کی راہ پرچل رہے ہیں، اُن کا حال ان سے مختلف ہے۔ کیونکہ وہ ظاہری اعمال کی پیروی کرتے ہیں اور ان کے قلب وجدانی کیفیات سے لبریز نہیں ہوتے۔ یہ محرومی علم وعرفان کی کمی اور لذتِ محبت سے کم نصیبی کے باعث ہے، —اگر وہ کثیر اُنعلم ہوتے تو انہیں معلوم ہوجا تا کہ اعمال کا احوال کے ساتھ ایسا ہی رابطہ ہے جیسا روح کا جسم کے ساتھ، — انہیں اس بات کی بھی سمجھ آجاتی کہ اعمال کی اسی طرح ضرورت ہے جس طرح کہ ظاہری دنیا میں اجسام کی ضرورت ہے، — جب تک جسم کی بھی ہے اس وقت ہے کہ کہ جی جاری رہے گا۔

شيخ مطلق وعارف محقق:

جیسا کہ بیان کیا گیا ہے کہ جس نے اس مقام کو پالیااور جوکوئی اس حال کےمطابق ہے تو وہ شنخ مطلق، عارف محقق مجبوب و تسریر ۔۔۔

- — اس کی ایک نگاہ دوا کا کام دیتی ہے،
  - --اس کے کلام میں شفاء ہے،
- اس کی گفتگواللہ ہی کے لیے ہے، (جو پچھ کہتا ہے۔ )
  - 🔾 وہ خاموش رہتا ہے تواللہ ہی کے ساتھ۔

مدیث قدسی ہے:

''بندہ نوافل کے ذریعے میراقرب چاہتا ہے جتی کہ ہیں بھی اسے چاہنے گلوں۔اور جب میں اُسے چاہنے گلتا ہوں تو میں اس کے کان ،ہاتھ ، آ کھاور زبان بن جاتا ہوں۔وہ میرے ساتھ سننا، پکڑتا، دیکھتا اور میرے ساتھ بولتا ہے'۔

یہی وجہ ہے کہ شخ اللّٰہ کی طرف سے ( کچھ ) عطاء کرتا ہے اور اللّٰہ ہی کی طرف سے روکتا ہے، —عطاء کرنے اور منع کرنے میں اس کی اپنی رضا ورغبت کا کوئی دخل نہیں۔وہ اللّٰہ کی مرضی کے تابع ہے۔اللّٰہ اس پراپنی رضا ظاہر فرما دیتا ہے۔اس طرح اس کا ہم کم اللّٰہ کی رضا سے ہوتا ہے۔اس میں اس کی اپنی دفاور بوجائے کہ اللّٰہ کی مفتاء کا ماللّٰہ کی رضا سے ہوتا ہے۔اس میں اس کی اپنی ذاتی (نفسانی) خواہش کا کوئی دخل نہیں۔اگر اسے یہ معلوم ہوجائے کہ اللّٰہ کی مفتاء سے کہ وہ صاف سے مری خوبصورت شکل میں نمود ارہو۔تو وہ اللّٰہ کی خوشنو دی کے لیے ایسی ہی صورت اختیار کرتا ہے جسبی کہ اللّٰہ کی خوشنو دی کے لیے ایسی ہی صورت اختیار کرتا ہے جسبی کہ اللّٰہ کے میں کہ وضائے ۔اس لیے نہیں کہ صاف سے میں مصاف سے میں مصاف سے میں گا ہے،اس کا معاملہ اس کے قطعی مختلف ہے۔

بابتمبراا:

# صوفیاءکرام کےخدّ ام

#### الله کے طالب کی خدمت کا اعزاز:

الله تعالى نے حضرت داؤ دعليه السلام سے بذر بعدوجی ارشا دفر مايا:

''اے داؤ د! جبتم میرے کسی طالب کودیکھوتواس کے خادم بن جاؤ''۔

اس طرح کا خدمت گزار بزرگوں کی خدمت اس خیال ہے کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جواجر وثواب نیک بندوں کے لیے مقرر فرمایا ہے،اسے یا سکے۔وہ ان بزرگوں کی خدمت،انہیں آ رام پہنچانے اوراہل اللّٰد کوفکرِ معاش ہے آ زادو بے نیاز کرنے کے لیے کرتا ہے۔ وہ پیسب کام نیک نیتی کے ساتھ فقط اللہ کے لیے کرتا ہے۔لہٰذا جس طرح شیخ کواللہ تعالیٰ کی منشاءومراد کاعلم ہوتا ہے، اسی طرح خادم کوبھی اپنی نیت کا پیۃ ہوتا ہے، — جس طرح شیخ جو پچھ کرتا ہے فقط اللہ کے لیے کرتا ہے،اس طرح خادم بھی جو پچھ کرتا ہے، فقط اللہ کے لیے کرتا ہے، —

#### سينخ اورخادم ميں فرق:

دونوں میں فرق بیہہے کہ شخ بار گاوالہی کے مقربین کے مقام پر فائز ہے، جبکہ خادم صوفیاء یعنی مقام ابرار پر فائز ہے۔ چنانچہ خادم سخاوت اورا ثیاراور خدمت کے کام کو پسند کرتا ہے۔ اپنا ساراوقت اللہ کے بندوں کی خدمت کے لیے وقف کر دیتا ہے۔وہ اس معمول کوافضل سمجھتا ہے جتیٰ کہوہ اپنی اس خدمت گز اری کواپنے نوافل اور دیگر نیک اعمال پربھی فوقیت دیتا ہے۔

بہت سے لوگ جو خادم اور شخ کے درمیان فرق نہیں جانتے ، وہ خادم کوشنج کے مرتبہ کے برابر سمجھنے لگتے ہیں۔حتیٰ کہ خادم بھی اپنی حیثیت بھول کرایئے آپ کوشنخ سمجھنے لگتا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہاس دور میں علم کی کمی ہوگئی ہےاورعلوم صوفیہ کار جحان کم ہو گیا ہے۔ بہت سے مشائخ فقراء نے روحانی کیفیات کوترک کر کے صرف لقمہ کھلانے کوہی کافی سمجھ لیا ہے۔ان کا پیگمان ہے کہ جوزیادہ کھانا کھلا تا ہے، وہی شخ بننے کا زیادہ اہل ہے۔انہیں اس بات کو تمجھ لینا جا ہے کہ ایساشخص ( کھانا کھلانے والا ) خادم (صوفیاء ) تو ہوسکتا ہے، شیخ نہیں ہوسکتا۔

گراس سے پنہیں خیال کرنا جا ہیے کہ خادم کی کوئی منزلت نہیں ہے، بلکہ اللہ کے ہاں خادم کوایک بلندمقام حاصل ہے۔اور الله نے اسے بہرہ صالح فرمایا ہے، - خادم کی فضیلت میں حضرت ابوہریرہ وٹالٹین کی روایت کردہ یہ حدیث ہے کہ رسول

ا کرم مَثَلَّقَیْظُم مرّ الظهر ان کےمقام پرتشریف فرماتھے۔آپ کے پاس کھانالایا گیا۔آپ مَثَلِّقَیْظُ نے حضرت ابوبکراورحضرت عمر وَلِیُّا اِنْ سے فرمایا:

''تم بھی کھاؤ'' ۔۔۔ انہوں نے عرض کیا:''یا رسول الله مَثَالِثَیْرَ اِہم روزے ہے ہیں''۔ رسول اکرم مَثَالِثَیرَ ا

''لوگو!اپنے دوساتھیوں کے لیےرک جاؤ،اوراپنے دوساتھیوں کا کام کرو،تم قریب آؤاور پھر کھاؤ''۔

لیمنی تم روز ہ رکھنے کے باعث خدمت کرنے سے کمز ورہو گئے ہو۔اس لیے تہہیں خدمت کرنے والی کی ضرورت ہے۔ چنانچہ تم کھاؤاورا پیے نفس (اپنی ذات) کی خدمت کرو۔

اس لیے خادم نصلت حاصل کرنا چاہتا ہے۔ اس نصلت کو حاصل کرنے کے لیے وہ بھی کسبِ حلال کواس کا ذریعہ بنا تا ہے، اور بھی وہ دوسروں سے مدد حاصل کرتا ہے، بھی دریوزہ گری کرتا ہے اور بھی مال وقف کا خودا نظام کرتا ہے، کیونکہ وہ بجھتا ہے کہ وہ اس کی بہتر مگرانی کرسکتا ہے۔ اور اس کا فائدہ انہی کو پہنچائے گا، جن کے لیے مال وقف کیا گیا ہے۔ اس مقصد کے لیے وہ ہراس جگہ پہنچتا ہے، جس سے شریعت نے منع نہیں کیا تا کہ وہ خدمتِ خلق کا ثواب حاصل کرسکے۔

#### شیخ کی بصیرت:

سیمی کے خریقت اپنی کامل بصیرت اور علمی قابلیت سے یہ جانتا ہے اور سمجھتا ہے کہ خرچ اور صرف کرنے کے لیے بھی مکمل علم کی ضرورت ہے۔ اس کے لیے نفسانیت اور پوشیدہ خواہشوں سے بالکل پاک اور صاف ہونا چاہیے، جب نیت میں خلوص ہوتو انسان کسی چیز کی طرف ہوتی ہے جس میں انسان کا کوئی اپنا مفاد ہو۔ اس کا اس کام میں رغبت کرنا، اس بات کی دلیل ہے کہ اس کے پیش نظر فضل کا حصول ہے، ۔۔لیکن شخ پر یہ اعتراض نہیں کیا جا سکتا کہ اس میں اس کا کوئی اپنا مفاد یا خواہش ہے۔وہ تو صرف اللہ کی مشیت و منشاء کو پورا کرتا ہے۔ (اس کا ذاتی مفاد کوئی نہیں۔)

#### جنت کے کیے شارف کٹ:

حضرت جنید بغدادی میشنیفر ماتے ہیں کہ میں نے حضرت سری مقطی میشنیہ کو پیفر ماتے سنا ہے:

"جنت كوجانے كاايك سيدهااور مخضرراسته ہے، جسے ميں جانتا ہول"۔

میں نے عرض کیا:

''وه کون ساراستہ ہے؟'' — انہوں نے فر مایا:

''کسی سے نہ پچھ طلب کرے،اور نہ پچھ لے، — نہ تمہارے پاس کو گیا ایسی چیز ہونی چا ہیے جوتم کسی کودے سکو'۔ گرخادم کے خیال میں خدمت خلق، سخاوت اورا ثیار ہی جنت کے لیے راستہ ہے،اگر چہاس کا نوافل کے ثواب پریقین ہے گروہ خدمت کوان نوافل سے افضل سمجھتا ہے، جوثو اب حاصل کرنے کے لیے ادا کیے جاتے ہیں۔اس سے وہ نوافل مراز ہیں جن کے ذریعے روحانی حال اور کیفیاتِ باطن کو درست کیا جاتا ہے۔ یہ وعدے سے پہلے نقدا داکرنا ہے۔

#### 

#### خدمتِ خلق کی فضیلت:

یہ جومعروف ہے کہ خدمت خلق کونوافل پر فضیلت حاصل ہے۔ اس کے لیے اس روایت سے دکیل اور ثبوت ہے کہ حضرت انس بڑائٹر نے فرمایا کہ ایک سفر میں ہم رسول اکرم سکا ٹیٹر کے ساتھ تھے۔ ہم میں سے پچھروزہ داراور تھے پچھروزے کے بغیرے تھے۔ یخت گرمیوں کے دن تھے۔ ہم ایک منزل پر پہنچے۔ ہم میں سے پچھ نے اپنے ہاتھوں سے دھوپ کی آڑ لے رکھی تھی۔ اور جن کے بیت باتھوں سے دھوپ کی آڑ لے رکھی تھی۔ اور جن کے بیت باتھوں سے دھوپ کی آڑ لے رکھی تھی۔ اور جن کے بیت باتھوں سے دھوپ کی آڑ لے رکھی تھی۔ اور جن کے بیت باتھوں سے دھوپ کی آڑ لے اور سواریوں کی اوٹ بنالی تھی۔ جوروزہ دار تھے وہ سائے میں سو گئے کین جو بغیرروزے کے تھے، وہ کھڑ ہے ہوگئے۔ انہوں نے خیمے لگائے اور سواریوں کو پانی پلایا۔ (ان کی اس خدمت گزاری پر)رسول اکرم مُلَّا تَقِیْمُ نے ارشاد فرمایا:

د'آج بغیرروزے والے ثواب لے گئے'۔

اس حدیث سے نفلی اعمال پر خدمت خلق کی نضیلت ثابت ہوتی ہے۔ خادم خلق کا مرتبہ بلند ہے، جس کے ساتھ اسے رغبت ہوتی ہے۔

#### مشابه يعني مصنوعي خادم

جس شخص کی نیت میں نفسانی آلودگی ہو،خدمت خلق کے لیے اس کی نیت خالص نہیں ہوتی۔وہ خادم کے مشابہ بننے کی کوشش کرتا ہے۔اسی مشابہت سے درویشوں کی خدمت کرتا ہے۔اورخدام صوفیاء کی تقلید میں حسنِ عقیدت کے ساتھ انہی کے مقام پر بہنچنے کی کوشش کرتا ہے۔ایسے خص کی خدمت نیکی اور بدی سے کمی جلی ہے۔ چنانچہ:

- بھی وہ اپنے ایمان اور حسنِ عقیدت کی وجہ سے صوفیاء کی سیجے خدمت کرنے میں کا میاب ہوجا تا ہے، اور
- - بھی یہی خادم اپنی نفسانی خواہشات کے مطابق ان لوگوں کی خدمت کرتا ہے، جواس خدمت کے مستحق نہ تھے۔

اس خدمت کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ تواب ملنے اور رضائے قتی کی توقع کے ساتھ ساتھ گلوتی خدا ہے تعریف وستائش کی توقع بھی رکھتا ہے۔ اکثر اوقات اس کی خدمت کا مقصد محض لوگوں سے تعریف کرانا ہی ہوتا ہے، ۔۔ بھی یوں بھی ہوتا ہے کہ اسے کی فخص کی کوئی بات ذاتی طور پر نا گوار معلوم ہوتی ہے، تو وہ اس کی خدمت کرنا چھوڑ دیتا ہے۔ اس طرح خوشی و ناخوشی دونوں حالتوں میں خدمت خلق کا فریف اداکر نے میں کوتا ہی کرتا ہے۔ کیونکہ ذاتی رنجش کی وجہ سے اس کا مزاح بگڑ جاتا ہے۔ (ایسا شخص خادم تو نہ ہوا، وہ تو خادم کی شاہت اختیار کیے ہوئے ہے۔ )، ۔۔ جو سچا خادم ہوتا ہے وہ خوشی و ناخوشی دونوں حالتوں میں خدمت خلق کرتا ہے، اس میں نفس کی خواہش کی پیروئ ہیں کرتا۔ نہ اسے اللہ کی راہ میں ملامت کرنے والے کی پرواہ ہوتی ہے۔ بلکہ وہ ہر حالت میں اور ہر مقام پر جو مناسب ہوتا ہے وہ بی طریقہ اختیار کرتا ہے۔

ینانچہ بیٹی خص جس کے بارے میں ابھی بیان کیا گیا، سیح اور حقیقی خادم نہیں ہے، بلکہ مشابہ ومصنوی خادم ہے۔ (یعنی متخادم ہے۔) خادم اور متخادم میں وہی شخص فرق کرسکتا ہے جسے لوگوں کی نیتوں کے درست وضیح ہونے کاعلم ہو،اوروہ انہیں نفسانی خواہشوں کی آلودگی ہے یاک وصاف رکھ سکے۔

#### کام کانہیں، نام کا خادم:

ایک نام کے خادم (متخادم) مخص کوبھی بعض کاموں اور خدمتوں کا ثواب مل جاتا ہے،اس کے باوجودوہ خادم کے مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ کیونکہ اس کا حال نفسانی خواہشوں ہے آلودہ ہوتا ہے، ۔۔ جو مخص فقراء کی خدمت میں لگا ہےاور مال وقف اس کی تحویل میں ہے، یاوہ مال وقف کو بڑھا تاہے، یاحصولِ جاہ کے لیے، یا فوری طور پر ذاتی مفاد حاصل کرنے کے لیے خدمتِ خلق میں مصروف رہتا ہے،اس صورت میں وہ حقیقی خدمت نہیں کرتا بلکہاس طرح وہ اپنی ذات کی خدمت کرتا ہے، —اگراس کا بیذ انی مفادختم ہو جائے تو وہ بیہ خدمت کرنا بھی حچوڑ دے گا۔، —بعض اوقات بیجی ہوتا ہے کہ بیہ خدمت کرنے والا دوسروں سے اپنی خدمت کرا تا ہے۔اس طرح اس کی پیرخدمت فقط اپنے ذاتی مفاد کے لیے ہوتی ہے۔وہ محفلوں میں ان سے کثیر فائدہ اٹھا تا ہے۔ اینے جاہ ومنصب میں ان کے ذریعے پیرظا ہر کرتے ہوئے اضا فہ کرتا ہے کہ اس کے ماننے والے (خدمت کرنے والے ) بہت ہیں، ۔۔حقیقت میں وہ تخص اپنی نفسانی خواہش کاغلام ہےاور دنیا کاطالب ہے، ۔۔ رات دن دنیا کے پیچھے دوڑ تار ہتا ہے۔اپنی قدرومنزلت قائم کرنے کے لیے دنیاوی اشیاء کی حرص میں لگار ہتا ہے۔اس طرح اپنے نفس اورا پنے اہل وعیال کوخوش کرنے کی فکر لاحق رہتی ہے۔اس کی دنیاطلبی کی حرص بڑھتی چلی جاتی ہے۔ طاہری شان وشوکت بڑھتی چلی جاتی ہے، —وہ ایسالباس زیب تن کرتا ہے جو خادم اور درویشوں کے لباس جیسانہیں ہوتا۔ اس کا نفس، نفسانی خواہشوں سے لطف اُٹھانے کی ترغیب دلاتا ہے، ۔۔۔اس پر ریاست وامارت کی محبت غالب آجاتی ہے۔اہے جس قدر زیادہ مفاد حاصل ہوتے ہیں،ای قدراس کی حرص بڑھتی چلی جاتی ہے، ۔۔۔ پھروہ درویشوں پربھی دست درازی کرنا شروع کر دیتا ہے۔اس رویئے سے درولیش مجبور ہوجاتے ہیں کہ وہ اس کی خوشنو دی حاصل کرنے اور اس کے ظلم وستم سے بچے رہنے کے لیے اس کی خواہ مخواہ خوشامد کریں۔وہ اس خوف میں مبتلا رہتے ہیں کہا گرانہوں نے اس کی خوشامد نہ کی تو انہیں وقف سے ملنے والا وظیفہ کہیں بند نہ ہو جائے ، — اس طرح و ہخض خادم رہتا ہے نہ متخادم ، بلکہ مخدوم ومستخدم (خدمت لینے والا ) بن جاتا ہے۔

SCIES IM TO SELECTED

چونکہاس نے لوگوں کی خدمت پر درویشوں کی خدمت کوفو قیت دی ہے اور خودکوان کی طرف منسوب کر رکھاہے، —لہذاان سب خرابیوں کے باوجود ریجھی ہوسکتا ہے کہوہ ان کی برکات حاصل کرنے میں کامیاب ہوجائے ،حبیبا کہاس بارے میں حدیث مبارك بطور دليل پيش كي گئي:

'' پیرو ہ لوگ ہیں جن کا ہم تشیں ، بدنصیب اورمحروم ہیں رہتا''۔

کیونکہ اللہ ان کی مدد کرنے والا اور انہیں تو قیق دینے والا ہے، -- چنانچہ بیمستخدم خادموں کے ساتھیوں میں شامل ہو کر خادموں کے اجر سے محروم نہیں ہوتے ،اس لیے بیجھی خادموں میں شار کیے جاتے ہیں۔

بابنمبراا:

# صوفياءومشائخ كرام كاخرقه

خرقه پوشی:

خرقہ پوشی یاخرقہ، شخ اور مرید کے درمیان ایک طرح کا رابطہ ہے جس کے ذریعے مرید شخ کو اپنا حاکم سلیم کرتا ہے۔ جب
دنیاوی معاملات کے لیے شریعت میں حاکم بنانا جائز ہے تو ایک منکراس خرقہ کا انکار کیے کرسکتا ہے جو ایک ایسے خلص طالبِ صادق کو
بہنایا جاتا ہے جو حسن ظن اور حسن عقیدت کے ساتھ شخ کے پاس حاضر ہوتا ہے اور اپنے دینی معاملات میں اسے اپنار ہبر بناتا ہے،
تاکہ شخ اسے راہ مہدایت پرلگائے۔ اسے فلاح کے راستے کی پہچان کرائے اور نفس کی آفات سے آگاہ کرے۔ اور بیہ بتائے کہ
اعمال کیے خراب ہوجاتے ہیں اور نفس میمن کن کن راستوں سے اپنی راہ بناتا ہے۔

اس طرح سے مریدا ہے آپ (نفس) کوشنخ کے حوالے کر دیتا ہے۔ اپنے سب معاملات میں اس کی رائے اور مشورے پر سرتسلیم خم کرتا ہے۔ اس لیے شنخ اس پراپنے باطنی تصرفات کے اظہار کے لیے اسے خرقہ بہنا تا ہے۔ خرقہ پوشی ،خود سپر دگی اور تسلیم و رضا کی علامت ہے، یعنی جب مرید نے خرقہ بہن لیا تو گویا اس نے خود کوشنخ کے سپر دکر دیا ، — اور مرید کا شنخ کے حکم کے تابع ہو جانا گویا اللہ اور اللہ کا شائی کے حکم کے تابع ہو جانا ہے، — اس طرح یعنی خرقہ پوشی کر کے وہ رسول اللہ مَنَا اللّٰهِ مَنَا ہے۔

#### خرقہ پوشی عین بیعت ہے:

شیخ ابوزرعہ مِیالیت نے اپنے مشائخ سے بالا سناد حضرت عبادہ بن صامت رہائٹنڈ سے بیروایت بیان کی ہے کہ ہم نے رسول اگرم مَثَاثِیْا سے اس پر بیعت کی کہ:

- 🔾 سے ہم تنگی اور فراخی ،خوشی اورغم ، ہر حال میں آ پ کے احکام بجالا کیں گے ،
- ہیں جھگڑانہیں کریں گے،
   ہیں جھگڑانہیں کریں گے،
  - ہیں گے،
     ہیں گے،
- احکام الہی کی تعمیل میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈریں گے۔

لہذاخرقہ بوشی عین بیعت ہے،اس طرح خرقہ شخ کی صحبت میں بیٹھنے کی دہلیز ہے، —اصل مقصود شیخ کی صحبت اوراس کی ہم

نشینی ہے۔ای صحبت (شیخ) کے ذریعے کسی مریدسے خیر کی توقع کی جاتی ہے۔

### شیخ کی ضرورت:

حضرت ابویزید میشند کاارشادگرامی ہے:

''جس کا کوئی رہبرنہ ہو،اس کارہبر شیطان ہوتا ہے'۔

حضرت ابوالقاسم قشیری مُیشند این شخ ابوعلی الدقاق مُیشند کے سے بیروایت کی ہے کہ انہوں نے فر مایا: کوئی خودرو بودا جو باغبان کے بغیرنشو ونما پائے ،اس میں پتے تو نکل آتے ہیں مگراس میں پھلنہیں آتا۔ حقیقت میں ایسا ہی ہوتا ہے جسیا کہ انہوں نے ارشاد فر مایا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس میں پھل بھی آجائے ، جیسے کہ یہاڑی اور جنگلی درختوں پر پھل آ

جاتا ہے۔لیکن اس کاذا نقہ اس پھل کی طرح نہیں ہوتا جیسا کہ باغوں کے بھلوں کا ہوتا ہے۔

اور جب باغبان اس کی پود(پنیری) لگا تا ہے،اور پھراسے ایک جگہ سے نکال کر دوسری جگہ لگا تا ہے تو اس کی حالت بہتر ہو جاتی ہے۔ وہ خوب پھلنے پھولنے لگتا ہے۔ اس پرخوب پھل آتا ہے۔ کیونکہ اس کی دیکھ بھال کی جاتی ہے۔ اس پرتصرف کیا جاتا ہے۔

شریعت نے سدھائے ہوئے (سکھائے ہوئے) کتے کی تعلیم کی اہمتیت تسلیم کی ہے، اور اس کے مارے ہوئے شکار کو حلال مانا ہے۔ گرجو کتا سدھایا ہوا نہ ہو، اس کے شکار کو حلال تسلیم نہیں کیا۔

میں نے (مصنف نے) بہت سے مشائخ سے بیہ بات سی ہے کہ جس نے فلاح پہنچانے والے کونہیں ویکھا، وہ فلاح نہیں پائے گا، سبہرحال ہمارے سامنے رسول اکرم مُلَّاثِیَّا کا اسو اُحسنہ موجود ہے۔ آپ کے صحابیوں نے آپ سے تمام علوم وآ داب کی تعلیم حاصل کی ہے۔ جبیبا کہ بعض صحابہ کرام نے فرمایا:

" بمیں رسول الله مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ السَّواللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِينَامِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِ

چنانچہ جب کوئی مرید صادق، شیخ کے حکم کے تابع ہو جاتا ہے، اوراس کی صحبت میں رہتا ہے، اس ہے آواب سیکھتا ہے توشیخ

کے باطن کی روحانی طاقت، مرید کے باطن میں اس طرح سرایت کر جاتی ہے، جس طرح ایک چراغ دوسر ہے جراغ سے روش ہوتا

ہے۔ (لیعنی شیخ اپنے مرید کے باطن کو بھی روش کر دیتا ہے۔)، ۔ شیخ کا کلام مرید کے باطن کو روحانیت سے بھر دیتا ہے، شیخ کا کلام وارشادات، روحانی لطا کف کا خزانہ ہیں، اپنی تمام ترکیفیات کے ساتھ شیخ سے مرید کی طرف صحبت اور ساعت کے ذریعے منتقل ہوتے رہتے ہیں، ۔ ایسا تب ہی ممکن ہوسکتا ہے کہ جب مرید اپنے آپ کوشنے کے لیے وقف کر دے اوراینے ذاتی نفسانی ارادے ہوتے رہتے ہیں، ۔ ایسا تب ہی ممکن ہوسکتا ہے کہ جب مرید اپنی تسایف میں سے ارسالۃ التھے یہ اورتغیر لطائف الارشادات، شہرہ آفاق ہیں۔ آپ کے مصرت شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف ' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف ' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ (مؤلف ' طبقات الصوفی'') کی صحبت پائی۔ شیخ ابوعلی فار مدی میڈالڈ کے الاسلام امام غزالی میڈالڈ آپ کے شاگر دوں میں سے تھے۔ ماہ ربیخ الائی ہے میں دفات پائی۔

ع - حضرت شیخ ابوعلی الدقاق و عمینیا کا اسم مبارک حسن تھا۔ نیشا پور (ایران) سے تعلق تھا۔ بہت سے مشائخ کی محبت پائی۔ نہایت نصیح و بلیغ خطیب تھے۔ معروف صوفی ابوالقاسم القشیر کی وَمُشِلِدُ آپ کے داماداور خلیفہ تھے۔ ماہ ذیقعدہ ۴۰۰ھ میں نیشا پور میں دفات پائی۔

#### عواف المعارف المحارف ا

اوراختیار کو چھوڑ کر قطعی طور پرشیخ میں فنا ہوجائے۔

#### خرقه ذات الهي تك رسائي كاذر بعه :

اس رابطهٔ الهی (خرقه ) کے ذریعے شخ ومرید کے درمیان روحانی نسبت اور پاکیزہ فطرت کی مناسبت سے روحانی ربط وضبط برطتا جائے گا۔ جس کے باعث مرید شخ سے ابناتعلق منقطع نہیں کرسکتا، — اپنے ارادہ واختیار کوترک کرکے وہ شخ کی ہمراہی میں ترک ارادہ واختیار کی منزل یک بہنچ گا، — اس منزل سے ترقی کر کے اللہ کے ساتھ ترک ارادہ واختیار کی منزل پر بہنچ جائے گا، — اس منزل سے ترقی کر کے اللہ کا اختیار ہوگا۔)، — اس وقت وہ اللہ کا کلام اس طرح سمجھنے گے گا جس طرح وہ شخ کے کلام کو سمجھتا تھا۔

ان تمام روحانی ترقیوں کاسر چشمہ شخ کی صحبت ہے۔جس کا ذریعہ اور نقطہ کا غاز خرقہ پوشی ہے۔

خرقہ بوشی،رسول الله مَالِيَّا کی سُقت ہے:

حفرت شیخ ابوزرعہ میں اپنے شیوخ سے بلا سنادحفرت اُم خالد بنت خالد ڈاٹھا سے بیروایت بیان کی ہے کہ جس خرقہ پوشی کا ثبوت ودلیل ملتی ہے۔ آپ فر ماتی ہیں کہ رسول اللہ مَاٹِیٹِ کی خدمت میں پچھ کپڑے (پہننے والے) پیش کیے گئے۔ان میں ایک سیاہ رنگ کی جھوٹی کملی بھی تھی۔ آپ مَاٹِیٹِ نے فر مایا:

" يكملى كسے بہناؤں،اسےكون يہنے گا؟" - حاضرين خاموش رہے۔آپ مَاللَّيْرُ الله فرمايا:

''اُم خالد کومیرے پاس بلاؤ!'' — چنانچہ میں حاضرِ خدمت ہوئی۔ آپ نے اپنے دستِ مبارک سے وہ کملی مجھے پہنائی۔ اور دوبارہ ارشاد فرمایا:

" تم اسے پہنواور پہن کر بوسیدہ اور پرانا کردؤ"۔

اس كملى كى سرخ اورزرددهار يول كود مكيدكرة ب مَنْ النُّيْرَ في مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ الله

"أم خالد! بيربت الحيمي اورعمره بـ" ـ

البتہ بیضرور ہے کہ جس طرح کی خرقہ پوشی آج کل کے مشائخ کرتے ہیں، بیانداز اور بیطریقہ رسول اکرم مَنَّاتَیْخ کے دور میں نہیں تھا۔ موجودہ صورت اور سلسل عمل اوراسے لازم سمجھنا اس لیے ہے کہ مشائخ کرام نے اسے پندفر مایا۔ اصل میں اس کی بنیاد وہی حدیث ہے جو ابھی بیان کی گئی۔ اور اس کا سب سے بڑا ثبوت مسکلہ تحکیم (حکم بنانا) ہے۔ جس کا گزشتہ سطور میں ذکر ہوا، — بہر حال اس سے بڑھ کررسول الله مَنَّاتِیْنِ کی اتباع اور کیا ہو سکتی ہے کہ خلق کو الله کی طرف دعوت دی جائے۔ لیا باری تعالیٰ ہوا، سے بہر حال اس سے بڑھ کررسول الله مَنَّاتِیْنِ کی اتباع اور کیا ہو سکتی ہے کہ خلق کو الله کی طرف دعوت دی جائے۔ لیا باری تعالیٰ نے اپنے قدیم کلام (قرآن کریم) میں ذکر فرمایا ہے کہ ساری مسلم اُمہ، رسول اکرم مَنَّاتِیْنِ کو اپنا حاکم سلیم کرتا ہے تو وہ تحکیم نبوی کی سُنت کو زندہ کرتا ہے۔ جبیبا کہ آ بہتِ تحکیم میں ارشادِ باری ہو :۔

اس سریدا گرا ہے شیخ کو اپنا حاکم سلیم کرتا ہے تو وہ تحکیم نبوی کی سُنت کو زندہ کرتا ہے۔ جبیبا کہ آ بہتِ تحکیم میں ارشادِ باری ہوت دیا الله مَنَّاتِیْنِ کی کا تباع کرتا ہے اور تعلق کی الباع کرتا ہے اور تعلق کی اللہ مُنَّاتِیْنِ کی کا تباع کرتا ہے اور تعلق کی الله کی کہتے کی دعوت دیا

فَكُ وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ٥ (پاره٥ سوره نساء)

'' تمہارے رب کی شم! وہ اس وقت تک مؤمن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے جھگڑوں میں آپ (مَثَلَّا اَیْمُ اور منصف نہ مان لیں۔اور آپ جو فیصلہ کریں اس کے بعد اپنے دلوں میں تنگی نہ پائیں،اور وہ اسے (آپ کے فیصلے کو)قطعی طور پرتسلیم کرلیں''۔

اس آیت مبارکہ کی شانِ نزول ہے ہے کہ حضرت زبیر بن عوام ڈالٹنٹؤ اورایک دوسر ہے صحابی ،رسول اللہ مَثَالِثَیْمُ کے پاس مدینہ سے باہر حرہ میں واقع پانی کی ایک نالی کے بارے میں مقدمہ لے کرآئے۔دونوں حضرات اس نالی سے اپنی کھجوروں کے درختوں کو یانی دیا کرتے تھے۔رسول اللہ مَثَالِثَیْمُ نے سارامعاملہ سن کرارشا دفر مایا :

یہ فیصلہ ن کر دوسر سے صحافی نے جزیز ہوکر کہا:

''رسولاللہ نے اپنے پھو پھی زاد بھائی کے حق میں فیصلہ کیا ہے (لینی رعایت کی )''۔

اس معاملے پریہ آیت نازل ہوئی، جس میں اہلِ ایمان کورسول اکرم مَثَاثِیْرُ کے ساتھ ادب سے پیش آنے کی تعلیم دی گئی۔ اورادب کوایمان کی شرط قرار دیا گیا۔ یعنی ظاہری اور باطنی اطاعت ورضاایمان کی شرط ہے۔

#### خرقه پوشی کی اہمتیت:

مرید جب شخ کو اپنا حاکم تنگیم کر لیتا ہے تو اس کے لیے ظاہری و باطنی اطاعت اور تنگیم و رضا مرید کے لیے ضروری ہے، — خرقہ پوشی، مشائخ پرائتہا مات لگانے اور اعتراض کرنے سے بازر کھتی ہے۔ شخ پراعتراض کرنا مرید کے لیے زہر قاتل ہے۔ وہ مرید جوشخ کے باطنی تصرفات پراعتراض کرتا ہے، وہ ارادت میں کامیاب نہیں ہوتا، — جب کوئی مرید صادق شخ کے باطنی تصرفات کو نہ مجھ پائے تو اس وقت اسے حضرت موئی اور حضرت خضر علیہا السلام کا واقعہ یاد کر لینا چاہیے کہ س طرح حضرت موئی علیہ السلام نے حضرت خضر علیہ السلام کے باطنی تصرفات پراعتراضات کیے تھے، لیکن جب ان پراصل حقیقت کھلی تو اس وقت حضرت موئی علیہ السلام کو مجھ معاملات کا پہتہ چلا۔

#### خرقہ پہنانے میں رسول الله مَالِيَّامُ كى نيابت ہے:

مریدکواس بات کایفین رکھنا چاہیے کہ شنخ کے وہ تمام تصرفات جس کے بارے میں اسے سیحے حالات کاعلم نہیں ،اس کا ثبوت، جت اور دلیل شنخ کے پاس موجود ہے، — مرید کو یہ بھی سمجھنا چاہیے کہ شنخ کے خرقہ بہنانے میں شنخ کا ہاتھ، رسول اللہ مُنَافِیْتِم کی نیابت کرتا ہے، — اس لیے وہ شنخ کی قیادت کو سلیم کر کے اللہ ورسول مَنَافِیْتِم کی قیادت کو سلیم کرتا ہے۔ جبیبا کہ باری تعالیٰ نے (بیعت رضوان کے موقع پر)ارشاوفر مایا تھا:

إِنَّ الَّذِيْنَ يُبَايِعُونَكُ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ طَيَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيَدِيْهِمْ ۚ فَمَنْ نَّكَتَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ٥٠

''انے پینمبر!وہ لوگ جوآپ سے بیعت کررہے ہیں،اصل میں وہ اللہ کے ہاتھ پر بیعت کررہے ہیں۔اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں پر ہے۔اس لیے جوکوئی اس بیعت کوتو ڑے گا تو وہ اپنے نقصان کے لیے بیعت کوتو ڑے گا''۔

#### خرقہ پوشی کے فیوضات:

شخ جب مرید کوخرقہ پہنا تا ہے تو وہ مرید سے خرقہ کی شرائط بجالانے کا وعدہ لیتا ہے۔اسے خرقہ کے تمام حقوق سے آگاہ کرتا ہے، سے چنا نچیمرید کے لیے شخ ایک ایسی تصویر کی طرح ہے جس کے پیچھے اسے مطالبات الہی اور مقاصد ومرضیات نبوی و کھائی دیتی ہیں۔ یہ سب بچھا سے اس طرح نظر آتا ہے جیسے تگ لباس سے بدن کی ساخت د کھائی دیتی ہے، ساس وقت مرید کا بیا اعتقاد اور بھی راسخ اور پختہ ہوجاتا ہے کہ:

- - 🔾 سیشنخ کے ذریعے ہی اس کی تمام وار دائیں اور سب دینی ودنیاوی مہمات انجام پاتی ہیں۔
  - 🔾 اسے یہ یقین ہوجا تا ہے کہاس پراللہ کا جوفضل وکرم ہور ہاہے، وہ سب شیخ ہی کی بدولت اوراسی کے واسطہ سے ہور ہاہے۔
    - جس طرح وہ اپنے شیخ کی طرف رجوع ہوتا ہے، اسی طرح شیخ بھی اس کے لیے اللّٰہ کی طرف رجوع ہوتا ہے۔

شیخ خواہ عالم بیداری میں ہویا حالتِ خواب میں ،اللہ کے لطف وکرم کا دروازہ شیخ کے لیے ہروقت کھلارہتا ہے، —شیخ اپنے مرید کے ساتھ جوسلوک کرتا ہے وہ اپنی نفسانی خواہش کے مطابق نہیں کرتا۔ مرید، شیخ کے پاس اللہ کی ایک امانت ہے، اس لیے وہ مرید کی ضرور تیں پوری مرینے کے لیے اللہ کی بارگاہ میں اس طرح فریاد کرتا ہے جس طرح کہ وہ اپنی دینی و دنیاوی ضرور تیں پوری کرنے کے لیے اللہ کی بارگاہ میں فریاد کرتا ہے۔

#### بارگاهِ اللي ميں شخ كااستغاثه:

ارشادِ بارى تعالى ہے:

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ اَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ الَّهُ وَحُيًّا اَوْ مِنْ وَّرَآئِ حِجَابٍ اَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا ٥

''اور کسی بندئے کی بیرطافت نہیں کہ وہ اللہ سے کلام کرے، مگریہ کہ وہ کلامِ وقی ہو، یا پردے کے بیچھے (الہام کے ذریعے ) یاوہ کوئی قاصد (رسول) بھیج'۔

لہٰذا قاصدیاوی کے ذریعے کلام کرنا تو پیغمبروں اور رسولوں کے لیے خاص ہے، کیکن پردے کے پیچھے یعنی الہام یا ہا تف غیبی یا خوابوں کے ذریعے مشائخ اور جلیل القدر بندوں سے کلام فرما تا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی انہی ذرائع میں سے کسی ذریعے سے (وحی اور قاصد کے بغیر )مشائخ کے استغاثوں کا جواب دیتا ہے اور ان سے کلام کرتا ہے۔

صحبت شیخ کے ادوار:

مریدین کے ساتھ شیخ کی صحبت کے دودور ہیں:

ایک شیرخواری کے دور کی طرح ہے،

🔾 — د مِسراشیرخواری کے ترک کا دور ہے،

شیرخواری کے پہلے دور، یعنی روحانی اور معنوی ولادت کے بارے میں پہلے گفتگو ہو چکی ہے۔ شیرخواری کا دوروہ زمانہ ہے جبکہ مزید ہروفت شخ کی صحبت میں رہتا ہے۔ شخ کواس شیرخواری کی مدت کا پتہ ہوتا ہے، —لہذا مرید کو چاہیے کہ وہ شخ کی اجازت کے بغیراس کی صحبت سے جدانہ ہو، — جبیا کہ باری تعالی نے اُمتِ مرحومہ کوادب سکھانے کے لیے بیار شادفر مایا:

اِنّہ مَا اللّٰہ وَ مَا اللّٰہ مُو اللّٰہ اللّٰہ وَ رَسُولِه وَ إِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى اَمْرٍ جَامِع لَمْ يَدُهُ اُولَ لَيْ اَللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى اَمْرٍ جَامِع لَمْ يَدُهُ اُولَ لِنَا اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى اَمْرٍ جَامِع لَمْ يَدُهُ اُولَ لِنَا اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى اَمْرٍ جَامِع لَمْ يَدُهُ اَولَ لِنَا اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَ اِللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَاذَا اللّٰهَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَاذَا اللّٰهَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَرَسُولِهِ وَاللّٰهُ وَرَسُولِهِ وَاذَا اللّٰهَ وَرَسُولِهِ وَاذَا اللّٰهَ اللّٰهِ مَا إِنَّا اللّٰهُ مَنُ اللّٰهُ مَنُ وَاللّٰهِ مَا إِلَى اللّٰهِ مَا إِلَى اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَا إِلَى اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَا وَاللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ اللّٰهُ

'' سیچ مؤمن وہی لوگ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے ہیں، اور جب وہ اس کے ساتھ کسی کام میں شریک (جمع) ہوتے ہیں تو وہاں سے اس وقت تک نہیں جاتے جب تک ان سے اجازت نہ لے لیں، —لہذا جب وہ آپ سے کسی کام کے لیے اجازت ما تکیں تو آپ ان میں سے جسے چاہیں اجازت وے دیا کریں'۔

بہر عال دینی کام سے بڑھ کراورکون سابڑا کام ہوسکتا ہے، لہذا شخ مرید کواپنے سے جدا ہونے کی اجازت اس وقت دیتا ہے جب وہ اچھی طرح سے یہ بھے لیتا ہے کہ اب اس کی شیر خواری چھڑا نے کا وقت آگیا ہے۔اورشخ کواس بات کا اندازہ ہوجاتا ہے کہ اس مرید نے اپنفس پر قابو پالیا ہے۔وہ مستقل مزاجی اورخود مختاری سے کام کرسکتا ہے۔اوراس کی صورت یہی ہے کہ اس براللہ کی باتیں براہِ راست سجھنے کا دروازہ کھل جائے ، — مرید جب اس مقام پر پہنچ جائے کہ وہ اپنی حاجتیں اور ضرورتیں اور سب اہم کام بغیر کسی واسطے کے اللہ کی بارگاہ میں پیش کر سکے،اور اللہ اپنے سائل اور مختاج بندے کوجو ہدایات اور تنبیبات کرتا ہے، آنہیں سبح کے اللہ کی بارگاہ میں پیش کر سکے،اور اللہ اپنے سائل اور مختاج بندے کوجو ہدایات اور تنبیبات کرتا ہے، آنہیں سبح کے کا اہل ہوجائے توسمجھ لینا جا ہے کہ اس کی شیرخواری کا دورختم ہوچلا ہے۔

اگروہ شیرخواری کی مدت ختم ہونے سے پہلے ہی شیخ کی صحبت سے جدا ہو گیا تو وہ ان اُلجھنوں میں پھنس جائے گا جو دنیا کی طرف رغبت دلانے والی ہیں،اور وہ نفسانی خواہشوں میں ہتلا ہوجائے گا۔وہ الی نکلیفوں میں گھر جائے گا جیسی اس بچے کو پیش آتی ہیں جس کا دودھ وقت سے پہلے چھڑا دیا جاتا ہے۔اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جو مریدخرقہ پہن لیتا ہے،اسے شیخ کی صحبت میں رہنا اشد ضروری ہے۔

خرقه كى اقسام:

خرقه مشائخ دوسم کی ہیں:

🔾 — ایک خرقهٔ ارادت،اور

# عوارف الممارف الممارف

○ --ایک خرقهٔ تبرک

مشائخ اپنے مریدوں کو جوخرقہ پہناتے ہیں وہ خرقہ ارادت ہی ہوتا ہے، —خرقۂ تبرک،خرقۂ ارادت سے ملتا جلتا ہوتا ہے، —خرقۂ ارادت حقیقی مرید کے لیے مخصوص ہے، جبکہ خرقۂ تبرک ان لوگوں کے لیے ہوتا ہے جوحقیقی مرید نہیں مگر ان جیسے (مشابہ) بنتا جا ہتے ہیں، — بہر حال جوجس جماعت کے مشابہ ہوجائے تواس کا شار بھی انہی میں ہوتا ہے۔

خرقه پوشی ایک ذریعه تربیت بھی ہے:

خرقہ پوشی کارازیہ ہے کہ ایک طالب صادق جب شیخ کی صحبت اختیار کرتا ہے اور خود کوشنخ کی سپر دگی میں دے دیتا ہے۔ اس وقت وہ ایک چھوٹے بچے کی طرح ہوجاتا ہے جواپ باپ کے پاس اور اس کی ٹلہداشت میں ہوتا ہے، — شیخ کوفقر صادق اور حسن استقامت کی بدولت جوعلم باطن حاصل ہوتا ہے، اس کے ذریعے وہ اس کی تربیت کرتا ہے، — اور وہ اسی باطنی علم اور اپنی زبردست بصیرت کے مطابق اینے اس مرید کے باطن کی ٹکرانی کرتا ہے، — چنانچہ:

- اگرمریدزامدوں کی طرح مونااور کھر درالباس پہنتا ہے،اس وضع قطع میں وہ اپنے آپ کوزامد سیحھنے لگتا ہے۔توشیخ اسے زم
   اورلطیف لباس پہنوادیتا ہے۔
- ۔۔ اگر مرید کانفس چھوٹی یا کمی آستین یا کھلے دامن کامخصوص لباس یا نرم و سخت لباس میں ہے کوئی مخصوص لباس کو پہند کرتا ہے تو شخ اس کی نفسانی خواہش کو تو ڑنے کے لیے اس کے برخلاف لباس کا تھکم دیتا ہے۔
- — اگر مرید کونرم لباس کی یا مخصوص وضع قطع کے لباس کی خواہش ہوتی ہے توشیخ اس کی عادت اور خواہش کو مٹانے کے لیے کوئی
   اور لباس استعال کراتا ہے۔

شیخ جس طرح لباس کے معاملے میں اصلاح کرتا ہے، اسی طرح کھانے پینے، روزہ رکھنے، افطار کرنے یا دوسرے دین کاموں میں تصرف کرتا ہے اورا پیاطریقہ اختیار کرتا ہے جس میں مرید کی بھلائی ہو، — چنانچہ:

- ہمی وہ اسے ہروتت ذکر میں مشغول رکھتا ہے،
- ہمی نماز (فرائض) کے ساتھ نوافل پڑھنا ضروری قرار دے دیتا ہے،
  - جھی تلاوت قرآن کریم میں مصروف رکھتا ہے،
  - \_ بھی اسے دوسروں کی خدمت میں لگادیتا ہے،
  - ہیں الیا بھی ہوتا ہے کہا ہے کہا ہے ،

غرض کہ شیخ کوانشراحِ باطن ہوتا ہے، جومرید جیسی اصلاح اور تربیت کا اہل ہوتا ہے، دلیی ہی اس کی اصلاح اور تربیت کی حاتی ہے۔

#### عوارف المعارف المحاوف المحاوف

#### دعوت مدایت کے مراتب:

چونکہ ہرمرید کی اہلیت وصلاحیت مختلف ہوتی ہے،اس لیےان کی دعوت ہدایت کے درج بھی مختلف ہوتے ہیں۔جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

أُدُعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ أَحْسَنُ طُنَ "اے رسول! آپلوگوں کواللہ کے راستے کی طرف حکمت اور عمدہ نصیحت کے ذریعے بلاؤ اور ان سے احسن طریقے سے بحث کرؤ'۔

اس آیت مبارک سے بیمعلوم ہوا کہ دعوت ہدایت کے تین مراتب ہیں:

- \_ حكمت، صرعنظت ،اور صحادله (بحث)، چنانچه:
- جے حکمت کے ذریعے دعوت دی جائے گی ،اسے موعظت اور مجادلہ کے ذریعے دعوت نہیں دی جائے گی ،
- \_ جے موعظت اور مجادلہ کے ذریعے دعوت کی ضرورت ہے،اس کے لیے حکمت کا ذریعہ فائدہ مند نہیں ہوگا۔ ہرایک کا مرتبہالگ الگ ہے۔اس لیے شیخ کواس بات کا بخو بی علم ہے کہ مریدوں اور طالبانِ حق میں :
  - کون ابراروں (نیک بندوں) کے مرتبے پرہے،

    - \_ كى كے ليے ہميشہ ذكر كرنا مناسب ہے،
    - کس کے لیے ہمیشہ نمازیں پڑھنا درست ہے،
      - 🔾 کون موٹالباس یا نرم لباس پہننا جا ہتا ہے۔

اس طرح وہ مرید کی عادتیں چھڑا کراہے نفسانی خواہ شوں کے تنگ دائرے سے نکال لاتا ہے، ۔۔وہ اسے اپنی پسند کے مطابق کھلاتا ہے، ۔۔ اور اس کی وضع قطع، مطابق کھلاتا ہے، ۔۔ اور اس کی وضع قطع، مطابق کھلاتا ہے، ۔۔ اور اس کی وضع قطع، رنگ ڈھنگ متعین کرتا ہے۔ اس طرح مخصوص خرقہ اور مخصوص جیئت سے اس کی نفسانی خواہ شوں کا علاج کرتا ہے۔ اس طرح سے مرید کواس کے مولی کی رضا کے قریب لا کھڑا کر دیتا ہے۔

### مرید صادق سانپ کے ڈسے ہوئے مخص کی طرح ہے:

وہ مریدصادق جس کاباطن آتش ارادت وعقیدت سے شعلہ زن ہوتا ہے، اپنے ابتدائی مرحلے میں اس کی ارادت وعقیدت مندی اس قدر شدید ہوتی ہے۔ جو (زہر کا اثر زائل کرنے کے مندی اس قدر شدید ہوتی ہے۔ جو (زہر کا اثر زائل کرنے کے لیے) دوا دارواور جھاڑ پھوٹک کرنے والے معالج کے لیے تڑ پتا ہے، جواسے کامل شفا بخش دے۔ لہذا جب اس کا سامنا کسی شخ کی مواد ہوتا ہے تو شیخ کے باطن سے ایسے مرید کے لیے خود بخو دایک تو جہ صادق نمودار ہوتی ہے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ شخ اس کی بچی ارادت سے آگاہ ہے۔ چنا نچے مرید کا باطن بھی شخ کی محبت سے معمور ہوجاتا ہے، دون کی ہے باہمی کشش اورارواح

کی باہمی الفت وقربت ازل ہے، ی جیے ایک دوسرے سے مانوس ہوتی ہیں، ان کا ملنامحض اللہ کے لیے، اللہ کی طرف ہے، اللہ کے ساتھ ہوتا ہے، اس میں کسی نفسانی خواہش کا کوئی عمل دخل نہیں ہوتا، — اس لیے وہ میض جومر پیرصادق خرقہ کے طور پرزیب تن کرتا ہے بلکہ شخ اسے پہنا تا ہے، وہ ایک ایساخرقہ ہے جواسے شخ کی خصوصی توجہ اور حسن عنایت کی بشارت ویتا ہے۔ چنا نچہ بیخرقہ مرید کے لیے وہی کام کرتا ہے جیسا کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی قمیض نے حضرت یعقوب علیہ السلام کے ساتھ کیا تھا، یعنی یعقوب علیہ السلام کی مینائی لوٹ آئی تھی۔

#### بيرامن بوسف عليه السلام كي حقيقت:

روایت میں آتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو جب نمرود کی آگ میں ڈالا گیا تو آپ کے بدن ہے تمام کپڑے اتار کیے

سے متھاور آپ کو آگ میں برہند ڈال دیا گیا تھا، اس وقت حضرت جبرئیل علیہ السلام جنت ہے ایک ریشی صلّہ لے کر آئے اور
انہیں پہنا دیا۔ یہ بنتی صلّہ (قمیض) کا فی عرصہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس رہا، ۔ پھران سے ان کے صاحبز اوے حضرت
اسحاق علیہ السلام کو ورثہ میں ملا۔ حضرت اسحاق علیہ السلام کے بعد یہ حلّہ حضرت یعقوب علیہ السلام کے پاس تر کہ میں
آیا، ۔ حضرت یعقوب علیہ السلام نے اس قمیض کا ایک تعویذ بنا کر حضرت یوسف علیہ السلام کے گلے میں ڈال دیا۔ حضرت
یوسف علیہ السلام یہ تعویذ ہمیشہ پہنے رہے تھے اورخود سے الگنہیں کرتے تھے۔ حضرت یوسف علیہ السلام کو جب ان کے بھائیوں
نے بر ہند کرکوئیں میں ڈال دیا تو اس وقت حضرت جبرئیل علیہ السلام آئے اور ان کے گلے سے وہ تعویذ اتار کر اس سے وہ
ابراہیمی میض نکال کی اور حضرت یوسف علیہ السلام کو پہنا دی۔

حضرت مجاہد عضائی میں کہ حضرت ہوسف علیہ السلام بہت بڑے عالم تھے، مگر انہیں یہ بیں معلوم تھا کہ ان کی اس قمیض سے یعقو ب علیہ السلام کی بینائی لوٹ آئے گی، کیونکہ لیمیض حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تھی، — اس کے بعد حضرت مجاہد فرمائے ہیں کہ حضرت جبرئیل علیہ السلام نے حضرت ہوسف علیہ السلام کوفر مایا تھا کہ:

''تم اپنی قمیض اپنے باپ کے پاس کنعان بھیج دو،اس لیے کہ اس میں جنت کی خوشبو ہے۔ یہ جس مصیبت کے مارے یا بیار کوسنگھائی جاتی ہے،وہ تندرست وشفایاب ہوجائے گا''۔

اسی طرح شیخ کاخر قہ بھی مریدصادق کے لیے جنت کی خوشبو میں بسا ہوا ہے۔ کیونکہ وہ اللہ کی محبت اور اس کے ذکر کے سلسلہ میں اس تک پہنچا ہے۔خرقہ کا پہننا اس بات کا مظہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کی عنایت اور اس کا فضل اس مرید کے شاملِ حال ہے۔

#### خرقهٔ تبرك:

خرقہ تبرک کامقصود فقط صوفیاء کرام کے اس لباس سے برکت کا حصول ہے۔اس میں وہ سب شرائط جوخرقہ ارادت کے لیے لازم ہیں، کو محوظ نہیں رکھا جاتا۔ جسے بیخرقہ دیا جاتا ہے،اسے بیر ہدایت کی جاتی ہے کہ

- 🔾 وہ شرعی حدودی یا بندی کرے،
- سوفیاء کے ساتھ اُٹھے بیٹھے تا کہان کی برکات حاصل ہوں اور ان سے آ داب سیکھے جائیں۔

#### عوارف المعارف کی کارگری کارگری کی کارگری کارگری کارگری کی کارگری کارگری کی کارگری کی کارگری کا

اس سے بیفائدہ ہوتا ہے کہ خرقہ تبرک طالب صادق کوخرقہ ارادت کا اہل بناسکتا ہے۔اسی لیے خرقہ تبرک ہر طالب حقیقت کو پہنایا جاسکتا ہے مگر خرقہ ارادت صرف طالبِ صادق ہی کے لیے خاص ہے۔ باقی لوگوں کے لیے ممنوع ہے۔

#### خرقہ کے لیے شخس رنگ:

نیلے رنگ کاخرقہ مشائع کی نظر میں مستحسن اور پسندیدہ ہے۔ اگر شیخ اپنے کسی مرید کوکسی اور رنگ کاخرقہ پہنائے تو اس میں اعتراض کی کوئی بات نہیں۔ کیونکہ مشائخ کی رائے وقت کے مطابق مختلف ہوتی ہے۔ اور وہ جو پچھ کرتے ہیں ، وقت کے نقاضے کے مطابق کرتے ہیں۔ ہمارے شیخ عین نے ارشاد فرمایا:

''ایک درویش چھوٹی آستین کالباس پہنتا تھا تا کہ خدمت کرنے میں چھوٹی آستین سے ہرج نہ ہو''۔

شخ کے لیے کوئی ممانعت نہیں کہ وہ مرید کو متعدد قتم کے خرقے بار بار پہنائے، جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا کہ ایسا کرنے میں سے حکمت ہے کہ وہ مختلف قتم کے سادہ یارنگ دار خرقے کے ذریعے اس کی نفسانی خواہشوں کا علاج کرنا چاہتا ہے، — عام طور پر خلارنگ اس لیے پیند کیا جاتا ہے کہ وہ میل خور ہے اور جلد جلد دھونے کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ اس لیے بیرنگ درویش کے لیے نیارنگ اس بے بعض اہلِ تصوف نے نیلے رنگ کے بارے میں جو مختلف وجوہات بیان کی ہیں، وہ سب بناوٹ پر مبنی ہیں اور محض قائل کرانے کے لیے ہیں، حقیقت سے ان کا کوئی تعلق نہیں، نہ ہی دین سے کوئی واسطہ ہے۔

#### آلودہ لباس نہ دھونے کی وجہ:

میں نے حضرت شیخ سدیدالدین ابوالفخر ہمدانی چیشانیا سے سے روایت سی ہے، آپ نے فر مایا:

''میں بغداد میں شیخ ابو بکرالشروطی کے پاس تھہرا ہوا تھا۔اتنے میں ایک درویش اپنے گوشے سے نکلا، وہ بہت میلے کہا کیلے کپڑے پہنے ہوئے تھا۔کسی درویش نے اس سے کہا:''تم اپنے کپڑے کیول نہیں دھوتے؟'' —اس نے کہا: ''مجھے اتنی فرصت نہیں''۔

شخ ابوالفخر مِتَاللَّهُ فرماتے ہیں:

''میں اس درویش کے جواب'' مجھے آئی فرصت نہیں'' کی حلاوت سے آج بھی لطف اندوز ہوتا رہتا ہوں ، — اس درولیش نے یہ بات درست کہی تھی۔ اس لیے میں اس کی بات کو یا دکر کے اس میں ایک خاص قتم کی لذت اور برکت محسوس کرتا ہوں''۔

اہلِ تصوف نے رَنگین لباس اسی لیے پیند کیا ہے کہ وہ ذکر اللی (کے شغل) میں اس قدر مشغول رہتے ہیں کہ انہیں لباس دھونے کی فرصت نہیں ملتی، ۔ لیکن اگر شخ اپنے مرید کے لیے سفید لباس یا کسی اور رنگ کا لباس تجویز کردے تو اسے اس بات کا حق ماصل ہے، کیوں کہ اس میں کوئی اچھا مقصد پوشیدہ ہے اور اس کا وسیع علم اس کا حق رکھتا ہے۔

ہم نے بعض ایسے مشائخ کو دیکھا ہے کہ جوخرقہ پوشنہیں۔ وہ خرقہ پوشی کے بغیر اپنے مریدوں کوتعلیم وتلقین کرتے ہیں، — بہت سے لوگ ان سے اس کے بغیر ہی علوم ِمعرفت و آ دابِسلوک حاصل کرتے ہیں۔ بزرگانِ سلف میں سے اکثر

# مثا کُخرقہ کے بارے میں کھنیس جانے تھے۔ وہ اپنے مریدوں کوخرقہ نہیں پہناتے تھ، —

مثال کرفہ نے بارے یں چھایل جانے تھے۔وہ اپنے مریدوں تو رفہ ایک پہانے تھے، — - جو مشائخ خرقہ پہناتے ہیں، ان کا مقصد بھی نیک ہے، اس کی اصل سُنّت میں موجود ہے اور شریعت سے ثابت ق

ہے، — اور

مشائخ خواہ کوئی طریقہ اختیار کریں، ان کے تضرفات سے اور مدایت پر مبنی ہوتے ہیں۔ ہر کام میں ان کی نیت نیک وصالح ہوتی ہے۔اس لیےاللہ تعالیٰ ان کے ذریعے اور ان کے آٹارہ اپنی خلق کوفائدہ پہنچا تا ہے۔

- CO CO - CO

,

# باب نمبرساا:

# خانقاه والول كى فضيلت

#### جن گھروں میں اللہ کا ذکر بلند ہوتا ہے:

ارشادِ باری تعالی ہے:

فِى بُيُوْتِ آذِنَ اللَّهُ آنُ يُّرُفَعَ وَيُذُكَّرَ فِيهَا اسْمُهُ لا يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْاصَالِ ٥ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمُ تِجَارَةٌ وَّ لَا بَيْعٌ عَنُ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيْتَآءِ الزَّكُوةِ لا يَخَافُونَ يَوُمَّا تَتَقَلَّبُ فِيْهِ الْقُلُوبُ وَالْاَبْصَارُ ٥ (باره ١٨ مسورة نور)

'' یہ وہ گھر ہیں جن کے بارے میں اللہ نے تھم دیا ہے کہ وہاں اللہ کا ذکر بلند کیا جائے۔ وہاں وہ لوگ صبح وشام اللہ تعالیٰ کی سبیج کرتے ہیں اور اس کا نام لیتے ہیں جنہیں اللہ کے ذکر ،نماز قائم کرنے اور زکو ۃ دینے سے نہ تجارت غافل کرتی ہے نہ خرید وفر وخت، یہ لوگ اس دن سے خائف ہیں جس دن دل اور آئکھیں اُلٹ بلیٹ ہوجائیں گی''۔ اس کلام الہی میں:''یہ وہ گھر ہیں'' — سے مراد مساجد ہیں، — بعض کے خیال میں اس سے مراد مدینہ منورہ کے گھر ہیں، یا

اس کلام انہی میں: ''میدوہ کھر ہیں '' — سے مراد مساجد ہیں، — بعض نے خیال میں اس سے مراد مدینہ متورہ کے گھر ہیں، نبی کریم کے گھر مراد ہیں، — کہا جاتا ہے کہ جب بیآیت نازل ہوئی تو حضرت ابو بکر ڈلائٹنڈ کھڑے ہوئے اور عرض کیا:

'' يارسول الله مَثَاثِيَّةِ إِ كياان گھروں ميں على اور فاطمه كا گھر بھى شامل ہے؟''

آپ مَنْ لَيْنَيْمُ نِے ارشاد فرمایا:

''ہاں!وہ گھران سب سےافضل ہے'۔

حضرت حسن طالعنه في فرمايا:

''روئے زمین کے تمام گھررسول الله مَنْ لَيْنَا کم کے لیے سجدہ گاہ قرار دیئے گئے ہیں'۔

اس اعتبار سے اس آیت میں اصل اہمتیت اہلِ ذکر کو حاصل ہے، نہ کہ زمین اور مقام کو، — چنا نچہ جس جگہ اور جس مقام پر ذکر کرنے والے جمع ہوں گے، وہی مقامات ایسے گھر مراد ہوں گے جن میں اللہ کے تھم سے سبح وشام اس کا ذکر بلند کیا جاتا ہے۔

اہلِ ذکر کی فضیلت:

حضرت انس طالٹیٰ فرماتے ہیں کہ کوئی صبح اور شام ایسی نہیں گزرتی کہ زمین کے بعض حصے دوسر ہے حصوں کو پکار کریہ پوچھتے نہ

'' کیاتم پرآج کوئی ایساشخص گزراہےجس نےتم پر (تمہاری جگہ پر)نماز پڑھی ہویااللہ کا ذکر کیا ہو'۔ چنانچہ کچھ مقامات اثبات میں اور بعض نفی میں جواب دیتے ہیں ، — زمین کا جوحصہ ہاں کہتا ہے ، اسے زمین کے دوسرے حصوں پرفوقیت وفضیلت حاصل ہوتی ہے، —اور جو بندہ کسی خطۂ زمین پراللّٰہ کا ذکر کرتا ہے، یاوہاں نماز پڑھتا ہے تو زمین کاوہ خطبہ الله کی بارگاہ میں اس بات کی گواہی دیتا ہے، اور اس کے مرنے کے بعدروتا ہے۔

قرآن كريم ميس ارشاد باري ہے:

فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ السَّمَآءُ وَالْأَرْضُ

''اوران( کافروں کے مرنے ) پرآ سان اورز مین نہیں روتے''۔

اس آیت میں بینکتہ بیان کیا گیا ہے کہ اللہ کے فر ماں برداروں کو بیفضیلت حاصل ہے کہ آسان و زمین ان ( کی موت ) پرگریہ وزاری کرتے ہیں۔اور جود نیا کی طرف ماکل ہوتے ہیں اورنفسانی خواہشوں کی پیروی کرتے ہیں ،ان

اصل میں خانقاہ کی اہمیت اس کے رہنے والوں سے ہے۔ کیونکہ انہوں نے اپنے آپ کواللہ کی طاعت میں وقف کرلیا ہے، اور ہمہ تن اللّٰدی طرف مشغول ہیں ،اس ( اس کےصلہ میں )اللّٰد نے دنیا کوان کا خادم بنادیا ہے۔

حضرت عمران بن حصین عنظائلة كى روايت ہے كەرسول الله مَثَاثِيَّةُ إِنْ ارشا دفر مايا:

''جواللّٰہ کا ہوجا تا ہے( یعنی سب بچھاللّٰہ کے لیے جھوڑ دیتا ہے )،اللّٰہ اسے محنت ومشقت سے بچا تا ہےاورا سے الی جگہ سے روزی پہنچا تا ہے جہاں سے اس کا خیال و گمان بھی نہیں ہوتا ، ۔۔۔ مگر جوکوئی دنیا کا ہوجا تا ہے ،اللہ اسے دنیا کے سپر دکر دیتا ہے'۔

#### خانقاه،رباطی مانندہ:

لغت میں رباط اس جگہ کو کہا جاتا ہے جہاں گھوڑے باندھے جاتے ہیں ، یعنی اصطبل ، — پھریہ لفظ ان سرحدوں کے لیے بولا جانے لگا جومسلمانوں کے ملک اور کفار کے ملک کے بیچ میں فرق کرتی ہیں۔ اور قوم یا محافظ (سیابی) جن کی حفاظت کرتے ہیں، —لہٰذا جس طرح سرحد کی حفاظت کرنے والا مجاہدا پنے ملک کی حفاظت کرتا ہے،اس طرح جو شخص خانقاہ شیں ہے وہ رباط میں رہتا ہے،اور وہاں ذکرالہٰی اوراللّٰہ کی طاعت میںمشغول ہے، وہ بھی دعاؤں اوراطاعت گزاری سے بندوں اورشہروں سے بلاؤں کود فع کرتا ہے۔

حضرت شیخ رضی الدین ابوالخیراحمد بن اساعیل قزوینی مِیتانیت نے اپنے مشائخ ہے بالا سنادحضرت عبدالله بن عمر والقائلا سے بیہ 

🔾 —''اللّٰد تعالیٰ نیک مسلمانوں کے ذریعے اس کے گھر والوں اور پڑ وسیوں کے سوآ دمیوں کی مصیبتیوں کو دور کرتا ہے''۔

ایک اور مقام پر رسول اکرم منگانیوم نے بیار شادفر مایا:

''اگراللّٰدےعبادت گزار بندے، شیرخوار بچاور چرنے والےمویشی نه ہوتے تواللّٰد تعالیٰتم پراییاعذاب نازل فرما تا جوتم سب کوپیس ڈالیا''۔

حضرت جابر بن عبدالله طالفيه عدوايت ہے كهرسول الله مثافية منافر مایا:

اِصْبِرُوْا وَصَابِرُوْا وَرَابِطُوُاه

«مبر کرواور مقابله میں صبر کرواور ثابت قدم رہو''۔

میں نے کہا: ''جی نہیں، مجھے نہیں معلوم!'' — انہوں نے فرمایا:

''اے میرے جیتیج!رسول اللہ مَنَّالِیَّا کُے زمانے میں الیی جگہیں نہیں تھیں جن میں گھوڑے باندھے جائیں۔(بیغی اصطبل نہیں بنائے گئے تھے۔) بلکہ اس سے مراد ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا انتظار ہے، —اور' دَ ابِسطُوْ ا"سے مراد جہادنس ہے، —اسی لیے جو خانقاہ میں رہتا ہے وہ مجاہد نفس ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ ٥

''اورالله کی راه میں جہاد کر وجیسا کہ جہاد کرنے کاحق ہے''۔

حضرت عبدالله بن مبارك وملاسين اس كي وضاحت ميس فرمايا:

''یہاں جہادسے مراد مجاہد ہ نفس اور مجاہد ہُ خواہش ہے۔اس کے ذریعے جہاد کاحق ادا ہوتا ہے، کیونکہ بیہ جہادِ اکبرہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اکرم سَلَا لَیْمِ جب سی غزوہ سے واپس تشریف لا تے تو آپ فرمایا کرتے: ''ہم جہادِ اصغرے لوٹ کر جہادِ اکبر کے لیے آگئے ہیں''۔

#### نفس كاجهاد (جهاد بالنفس):

روایت ہے کہ سی نیک بندے کے بھائی نے اسے جنگ کی ترغیب کے بارے میں خطاکھا۔اس نے اس کے جواب میں لکھا: ''اے میرے بھائی! سب سرحدیں میرےایک گھر میں جمع ہوگئ ہیں۔اور مجھ پر گھر کا دروازہ بند ہوگیا ہے''۔ اس کے بھائی نے اسے جواب میں لکھا:

''اگر جھی لوگ وہی طریقہ اختیار کرلیں جوتم نے اختیار کیا ہے تو مسلمانوں کے سب کام درہم ہوجا کیں اور کفار غالب آجا کیں گے،اس لیے جنگ اور جہاد بہت ضروری ہے''۔

اس کے جواب میں اس نے لکھا:

'' اے میرے بھائی! اگر سب لوگ وہ کام کرنے لگیں جس میں میں مصروف ہوں، وہ اپنے گھروں میں اور اپنے زاویوں میں اپنے مصلوں پر بیٹھ کراللہ اکبر کانعرہ لگائیں تو قسطنطنیہ کے قلعہ کوگرادیں''۔

سمسی صاحب نظرنے کہا ہے کہ عبادت گا ہوں میں نیک نیتی اورخلوصِ دل سے ذکرِ الٰہی کی آ وازیں بلند کرنے سے وہ سب گر ہیں کھل جاتی ہیں جن کوگر دشِ افلاک مضبوطی سے باندھ دیتی ہے۔(لیعنی تقدیر کے مسئلے ل ہوجاتے ہیں۔)

چنانچہ خانقاہ والے صحیح طور پر اپنے مقاصد (روحانی) پرعمل پیرا ہوں، ۔۔۔۔۔۔نِ معاملات اور رعایت اوقات پر کاربند رہیں، ۔۔۔اوراعمال کوضائع کرنے والی باتوں سے بچے رہیں، ۔۔۔اوراعمال کواچھا بنانے والی باتوں پریخی ہے عمل کرتے رہیں،تو وہ ملک وقوم کے لیے خیر وبرکت کا ذریعہ ہو سکتے ہیں۔

حضرت سری سقطی میشد کی تو ضیح وتشر ی :

حضرت سرى سقطى ميند في ارشاد بارى: 'إصبروا وَصَابرُوا وَرَابطُوا" كَاتشرت كرت موئ فرمايا:

" سلامتی کی توقع رکھتے ہوئے دنیا کی تکالیف پر صبر اختیار کرو، - جہاد کے وقت ثابت قدمی کا مظاہرہ کرو، - نفس

(لوامه) کی خواہشوں سے رک جاؤ، ۔ جس سے تمہیں ندامت اور شرمندگی ہو،اس بات سے بچو، ۔

ان باتوں پڑمل کرو گے توامید ہے کہ شرافت وعزت کی بساط پر کامیاب ہوسکو'۔

اس کی یفسیر بھی بیان کی گئی ہے:

"الله تعالی فرما تاہے: اے میرے بندو! میری مصیبتوں پر صبر کرو، — میری نعمتوں پر اپنے آپ کو قابو میں رکھو، — میرے دی شاید رکھو، — میرے دن شاید میرے دن شاید میرے دن شاید میرے دیدار میں تم کامیاب ہوجاؤ"۔

#### خانقاه والوں کے فرائض:

خانقاه والول كفرائض ميں سيشامل ہے كه:

- — و مخلوق سے طع تعلق کرلیں ،
- الله کی ذات سے اپنارشتہ جوڑیں ،
- - كىپ معاش كوترك كر كے مسبب الاسباب كى كفالت ميں رہيں،
  - اینفس کومیل جول اورار تباط سے روکیں ،
    - - يُر ع كامول سے بيچر ہيں،
  - پرانی عادتیں جھوڑ کررات دن عبادت میں لگےرہیں،

- 🔾 —اینے اوقات کی حفاظت کریں ،
- — أوراد ووظا ئف میںمشغول رہیں،
  - 🔾 —غفلت كاشعار حچور دين،
- — ایک کے بعد دوسری نماز کا نظار کریں۔

ان باتوں پڑمل کرنے سے خانقاہ والے زبر دست مجاہد (مرابط) بن جائیں گے۔

خطائين دهودينے والے اعمال:

حضرت شیخ ابونجیب سہرور دی تو انڈ نے اپنے مشائخ سے بالا سناد حضرت سعید بن میتب رٹائٹیئؤ کی زبانی حضرت علی رٹائٹیؤ سے

بیروایت بیان کی ہے۔رسول الله مَثَالِثَیْرِ نِے فر مایا: سے سے مالیا:

- مکروہات دنیا (تکالیف) میں وضوکو کمل کرنا،
  - سمجدوں کی طرف قدم بردھانا،
- ایک نماز (اداکرنے) کے بعد دوسری نماز کا نظار کرنا،

يهاعمال سب خطاؤل كواحچهی طرح دهودُ التے ہیں'۔

#### جهاد كے ثواب والے اعمال:

ایک روایت میں ہے کہ رسول اکرم مَنْ طَیْنِمْ نے ارشا وفر مایا:

'' کیا میں تنہیں وہ بات نہ بتاؤں جس کی بدولت اللہ تعالیٰ گناہ مٹادیتا ہے اور درجے بلندفر مادیتا ہے'۔

صحابه كرام نے عرض كيا: ''كيول نہيں ، يارسول الله! آپ ضرور ارشاد فرمايئے''۔

رسول الله مَثَاثِينَا فِي نِي ارشاد فر مايا:

- کروہاتِ دنیا (تکالیف) میں وضوکو کمل کرنا،
- سمبحدوں کی طرف بہت سے (شارمیں زیادہ) قدم اٹھانا،
- O ایک نماز (اداکرنے) کے بعد دوسری نماز کا انظار کرنا،

رباطہ، -- بیرباطہ، -- بیرباطہے۔ بعنی اس میں جہاد کا ثواب ہے'۔

# باب نمبر۱۲:

# اہلِ صفہ سے اہلِ خانقاہ کی مشابہت

#### اہلِ طہارت (صاف تھرے لوگ) اللہ کے دوست ہیں:

ارشاد باری تعالی ہے:

لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُولِي مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُوْمَ فِيْهِ ﴿ فِيْهِ رِجَالٌ يُّحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ المُطَّهِّرِيْنَ ٥(بإره١١، سورهُ توب)

'' بِے شک وہ مُسَجِد جس کی بنیاد تقویٰ اور پرہیز گاری پررکھی گئی، پہلے ہی دن سے اس لائق تھی کہ آ پ اس میں قیام فرمائیں، — اس (مسجد) میں ایسے لوگ ہیں جوخوب صاف ستھرے بنتا جا ہتے ہیں، بے شک اہلِ طہارت اللہ کے بر

۔ اس فر مانِ اللی میں رسول اکرم مَنْ النَّهُ کِم کے صحابہ کی شان بیان کی گئی ہے۔ جب ان سے بوچھا گیا: ''تم لوگ کیاعمل کرتے تھے جس کی وجہ سے اللہ نے تمہاری اتنی شان بیان فر مائی —'' . انہوں نے جواب دیا:

" مم طہارت کے لیے ڈھلے استعال کرنے کے بعد پانی سے بھی طہارت کرتے ہیں'۔

#### آ داب طهارت صوفیاء کے معمولات میں سے ہے:

بیادب اور طہارت کے لیے اس قتم کے جواور آ داب ہیں ، بیسب صوفیاء کرام کے روز انہ کامعمول ہیں۔ وہ ہروقت خانقاہ میں رہتے ہیں اوراس کی نگہبانی کرتے رہتے ہیں ، — گویار باط ( خانقاہ ) ان کا گھرہےاور وہی ان کا خیمہ ہے ، — جس طرح ہر جماعت کا کوئی نہ کوئی گھر ہوتا ہے،اس طرح صوفیاء کی خانقاہ ان کا گھرہے،اس لیے وہ اہلِ صفّہ کے مشابہ ہیں ۔اس مشابہت کا مزید ثبوت اس حدیث شریف سے ملتا ہے جوحضرت ابوز رعہ عملیاتے نے حضرت طلحہ رٹائٹیڈ سے روایت کی ہے۔ آپ فر ماتے

'' جب کوئی آ دمی باہر سے مدینه منوره میں آتا ،اوریہاں اس کا کوئی جاننے والا ہوتا تو وہ اس کے ہاں قیام کرتا ، —اوراگر اس کا جان پہچان والا کوئی نہ ہوتا تو وہ صفہ پر آ جا تا اوریہاں قیام کرتا ، ۔۔ مجھے بھی اہلِ صفہ کے ساتھ قیام کرنے کا اتفاق ہوا تھا''۔

#### سب خانقاه والے ایک ہی رنگ ڈھنگ والے ہوتے ہیں:

چنانچه خانقاه والے بھی ایسے لوگ ہیں جن کا آپس میں ربط وضبط ہوتا ہے۔ان سب کا ایک ہی مقصد، ایک جیساعزم ہوتا ہے،
ہے، سب کارنگ ڈھنگ ایک ساہوتا ہے۔ان کا آپس میں بیرابط اہلِ جنت کی طرح ہے، جیسا کہ ارشادِ باری ہے:
وَ نَزَعُنَا مَا فِی صُدُورِ هِمْ مِّنْ غِلِّ اِخُوانًا عَلٰی سُرُدٍ مُّتَقٰیلِیْنَ ٥ (پارہ۱۱)
''اور ان کے سینوں سے ہم نے رجم اور کینہ کو ٹکال دیا، اور وہ بھائی بھائی بن کر تخت پر آ منے سامنے بیٹھے ہوئے ہیں''۔
ہیں''۔

یہ آمنے سامنے بیٹھنااس لیے ہے کہابان کا ظاہر وباطن ایک ساہو گیا ہے۔اگر کوئی شخص اپنے دل میں اپنے کسی بھائی سے کینہ رکھتا ہو،خواہ وہ اس کے سامنے بیٹھا ہو، تو اس حالت میں بیٹھنے کے باوجودا سے اس کے مقابل نہیں کہا جائے گا۔

جبکہ اہلِ صفّہ اس آیت کے مثل تھے۔ کیونکہ ان کے دل کینے سے بگسر پاک صاف تھے، ۔۔ کینہ وحسد دنیا کی رغبت اور محبت سے پیدا ہوتا ہے۔ یہ چیزیں دل میں دنیا کی رغبت سے پیدا ہوتی ہیں جبکہ اہلِ صفّہ نے دنیا کوترک کر دیا تھا۔ نہ وہ کھیتی باڑی کرتے تھے اور نہ ہی مولیثی یا لتے تھے۔ اس لیے ان کے دلوں میں نہ کینہ رہا، نہ حسد رہا۔

اہلِ خانقاہ کا بھی معاملہ ایسا ہی ہے، ان کے ظاہر وباطن میں یک رنگی ہے۔ آپس میں محبت واُلفت ایک ہے، اس میں سب انتہے ہیں، ایک ساتھ رہتے بستے ہیں۔ ان کا بولنا جالنا ایک ساتھ ہے، ان کا کھانا بینا ایک ساتھ ہے۔ مل جل کر رہنے میں برکت کا انہیں خوب علم ہے۔

#### مل کرکھانے میں برکت ہے:

وحثی بن حرب نے اپنے والداور دا داکے حوالے سے بیان کیا ہے کہ پچھ صحابہ نے رسول اللہ سَالِیْتِیْم کی خدمت میں عرض کیا: ''یار سول اللہ! ہم کھاتے ہیں لیکن سیز ہیں ہوتے''۔

رسول الله مَنَا لَيْمُ فِي أَمْ فِي ارشاد فرمايا:

''تم لوگ شایدالگ الگ بیش کر کھانا کھاتے ہو۔ سب مل کراللہ کا نام لے کر کھاؤ ، اللہ تمہارے لیے اس میں برکت ڈال دے گا''۔

حضرت انس بن ما لک ڈالٹوئئے نے روایت کی ہے کہ (رسول الله مَثَالَّیْنِمُ کامعمول تھا کہ) آپ نے نہ بھی خوان (میز، چوکی) پر کھانا کھایا،اور نہ بھی بڑے پیالے میں کھانا کھایا۔اور نہ بھی آپ کے لیے باریک (بٹلی) چیا تیاں لگائی گئیں، —ان سے پوچھا

> ''آپ مَنْ الْفِيْزُمُ كُس چيز پر كھانا كھاتے تھے؟'' — انہوں نے فر مایا: ''آپ مَنْ الْفِیْزُمُ دستر خوان پر كھانا تناول فر ماتے تھے''۔

# 

#### تنهائی پسندی:

اگرکوئی بیسوال اُٹھائے کہ عابدوں اور زاہدوں نے تنہائی کیوں اختیار کی؟ — اس کا جواب بیہ ہے کہ انہوں نے آفتوں اور مصیبتوں سے بیچنے کے لیے تنہائی کو اختیار کیا، کیونکہ عام لوگوں کے ساتھ رہنے سے صیبتیں نازل ہوتی ہیں، اور ان کی طبیعت نفسانی خواہشوں میں گھر جاتی ہے، اور ان کا دھیان ان کے مقصود اصل سے ہٹ کر برکار کی باتوں میں لگ جاتا ہے۔ اس لیے انہوں نے تنہائی میں سلامتی اور عافیت پائی۔ اور صوفیاء و مشاکُ کرام نے اپنی روحانی طافت کے زور سے ان سے بیہ برائیاں دور کر دیں۔ چنانچے انہوں نے اپنے اور خافقاہ میں اپنے اپنے مصلّے (سجادہ) پرجمع ہونا ہی بہتر سمجھا۔ یوں ان میں سے ہرا کہ کا اپنا مصلّی (سجادہ) اس کا گوشہ اور زاویہ بن گیا۔ اور اپنی اپنی جگہ پر ہرا یک الزادہ کیا ہو، یا سجادہ سے نکلنے کے لیے کوئی کوشش بھی کی ہوں اس کی دیس اور ثبوت بیحد بیث ہے، جے حضر ت ابوسلی بن عبد الرحمٰن خالیٰ بین الور خوالیٰ بین خالیہ میں الیے خالیہ بیار کیا ہوں بیار کی کیا ہوں بیار کو کیا ہوں کیا کیا ہوں کیا کو کر کیا ہوں کیا کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا ہوں کیا کیا ہوں کیا ہو

''میں نے رسول اللہ مُنَافِیْنِمِ کے لیے تھجور کی چھال کی ایک چٹائی بنائی تھی ،جس پر آپ رات کی نماز ادا فر مایا کرتے تھ'۔ اُم المؤمنین حضرت میمونہ ڈٹا ٹھٹا فر ماتی ہیں کہ رسول اللہ مَنَافِیْنِم کی عادتِ مبارک تھی کہ آپ مسجد میں نماز پڑھنے کے لیے اپنے لیے تھجور کی چٹائی کا ایک چھوٹا سامصٹی بچھایا کرتے تھے۔

#### خانقابى زندگى:

خانقاہ اور آاویے میں جوان، بوڑھے، خدمت گزار اور تنہائی پند ہر طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ان میں ضعیف العمر لوگ گوشنینی کو زیادہ پنند کرتے ہیں، کیونکہ ان کی طبیعت (اور عمر کا بید حصہ) نیند و آرام زیادہ چاہتی ہے، اور اُٹھنے ہیں آزادی چاہتے ہیں،اس لیے وہ نو جوانوں کی نسبت تنہائی اور آرام کے زیادہ طلب گار ہوتے ہیں۔ان کی نسبت نو جوانوں کی طبیعت گوشہ نشینی سے گریز کرتی ہے اور خانقاہ میں جم کر بیٹھ رہنے سے گھبراتی ہے۔ کیونکہ وہ دوسروں کی نظروں کے سامنے ہوتے ہیں، یوں ایک طرح سے پابند ہوکر رہنا ان کے لیے بخت مشکل ہے۔لیکن بیز بیت اس وقت تک مکمل نہیں ہوتی جب تک کہ خانقاہ میں رہنے ہوئے وقت کی پابند کی نہ کی جائے ،ضبط نفس اور تربیت حواس کا انتظام اور اہتمام نہ کیا جائے۔لین ایسے ذاویہ شیں ہوں جونو جوانوں کے حفظ اوقات، ضبط نفس اور تربیت حواس کا اہتمام کرسکیں۔جیسا کہ رسول اللہ مُنا ﷺ کے صحابہ کیا کرتے تھے۔ان میں سے ہرا یک کی نرالی شان تھی ، جوان کے لیے کا فی تھا۔صحابہ کو آخرت کی اتن فکر ہوتی تھی کہ آئیں ایک دوسرے کی خبر نہیں ہوتی تھی۔

اربابِ حِن اورصوفیاء کرام کو جاہیے کہ ان کامل بیٹھنا وقت کے ضیاع کا باعث نہ ہو۔ اگر نو جوانوں کے معمولات میں ناپسندیدہ کام (لعوولعب) اور زندگی کی لذتوں کی خل اندازی کا خدشہ ہوتو ان کے لیے لازم ہے کہ وہ تنہائی کواختیار کریں اور گوشہ نشینی کواپنے لیے ضروری جانیں، — ایسی صورت میں شیخ کو جاہیے کہ وہ نو جوانوں کو گوشئہ تنہائی عنایت فرمائے۔ تا کہ وہ اس سے وابستہ ہوکرنفسانی خواہشوں اور فضول باتوں سے بچار ہے۔

خودشیخ کوخانقاہ (زاویہ) میں رہنا جا ہے کہ اس سے اس کی روحانیت کوتقویت ملتی ہے۔ وہ لوگوں کے سلوک اور مدارات کو برداشت کرسکتا ہے۔ اورمجلس وصحبت میں رہتے ہوئے زندگی کی برائیوں سے محفوظ و مامون رہنے کی اہلیت رکھتا ہے۔ یوں اپن وقار کوقائم رکھسکتا ہے۔اس حالت میں دوسر بےلوگ اس سے ضبطِ نفس کا سبق سیکھ کرخراب نہ ہوں گے۔

#### خدمتِ خلق عبادت کی مانند ہے:

جو شخص خانقاہ کی دنیا میں نیانیا آیا ہواور وہ علم معرفت کی لذت سے نا آشنا ہو، —اور روحانیت کے کسی بڑے درجے پر فائز نہ ہوا ہوتو اسے خانقاہ والوں کی خدمت پر مامور کر دیا جاتا ہے کہ ان کی خدمت کرے۔اس کی بیے خدمت،عباوت کی مانند ہے۔وہ اپنی اچھی خدمات سے اللہ والوں کے دل جیت لے گا۔ان کی برکتیں اس کے شاملِ حال ہو جا کیں گی۔اس طرح وہ اپنی خدمت کے ذریعے اپنے عبادت گزار ساتھیوں کی مدد کرتارہے گا۔

رسول ا کرم مَنَافِیْتِمْ نے ارشا دفر مایا:

''مؤمن ایک دوسرے کے بھائی ہیں۔ ہرایک دوسرے سے (کسی نہ کسی طور) ضرورت مند ہے۔لہذاان میں سے جو کوئی دوسرے کی ضرورت پوری کرے گا''۔

خدمت کے باعث خادم، ستی اور برکاری سے بچار ہتا ہے۔ یہی کا ہلی دلوں کو مردہ کرتی ہے۔قصہ مختصر صوفیاء کے ہاں خدمت بھی نیک کا موں میں شار ہوتی ہے۔اور اوصا ف جمیلہ حاصل کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔جس کی بدولت انسان میں اوصا ف حسنہ اورا چھے خصا کل بیدا ہوجاتے ہیں، — جوشخص اہلِ خانقاہ میں سے نہ ہو (ان کا ہم جنس نہ ہو) اور ان سے ہدایت کا طالب نہ ہو تواس سے خدمت لینا کسی طرح سے مناسب نہیں۔

وثیق رومی کابیان ہے کہ میں (حضرت) عمر بن خطاب رٹائٹنڈ کاغلام تھا۔ انہوں نے مجھ سے فرمایا:

''تم اسلام لے آؤ ،اگرتم مسلمان ہوجاؤ تو میں تمہیں مسلمانوں کی ذمہ داریوں پرمقرر کرسکتا ہوں ، جومسلمان نہیں ہے میں اسے مسلمانوں کی امانت نہیں سونی سکتا''۔

ان کی اس پیش کش کے باوجود میں نے اسلام لانے سے انکار کردیا۔ (حضرت) عمر (طالعَیْ) نے فر مایا: کلا اِنْکُواَهٔ فِی اللّذِیْن و

'' دین میں کوئی جرنہیں''۔

جبان کی وفات کاوقت قریب آیا توانہوں نے مجھے آزاد کر دیااور مجھ سے فرمایا:

"اب جہال تمہارادل چاہے، چلے جاؤ"۔

#### نا اہلوں سے خدمت لینا نا بیندیدہ ہے:

اہلِ تصوف کے لیے نااہلوں سے خدمت لینا ناپندیدہ ہے۔ بلکہ وہ ان سے میل جول رکھنا بھی پیندنہیں کرتے۔ کیونکہ جو شخص ان کے طریقے کو پیندنہیں کرتا ، وہ ان کے طور طریقوں سے فائدے کی بجائے نقصان اُٹھا تا ہے ، —صوفیاء بھی آخرانسان ہیں ،

بشری تقاضوں کی وجہ سے بھی ان سے بعض ایسےافعال واقع ہو جاتے ہیں ، کم علمی کی بناء پراغیارجنہیں پیندنہیں کرتے ، کراہت کا اظہارکرتے ہیں۔اس صورتِ حال کے باعث نااہلوں (اغیار ) سے خدمت لینے سے صوفیاءومشائخ کا گریز کرناان پر شفقت ورحم کی بناء پر ہے،اس کا ہرگزیہ مطلب ہیں کہوہ کسی پراپی برتری جتانا جاہ رہے ہیں۔

مخدوم کی عبادات میں خادم کے لیے بھی اجرہے:

جب کوئی نو جوان ان الله والوں کی خدمت کرتا ہے جواللہ کی طاعت و بندگی میں مصروف ہیں۔ان کی عبادات میں اس خادم کے لیے بھی اجر ہے۔وہ بھی ان کے ثواب میں شریک ہو گیا، —اگر کوئی خادم کسی شخ کے بلندمر تبہ کے باعث اس کی شان کے مطابق خدمت نہ کر سکے تو وہ اس کی خدمت کا ذ مہ نہ لے، — بلکہ جواس کی خدمت کا اہل ہو، وہ اس کی خدمت کرے، — چونکہ وہ ابھی روحانی مراتب کا بلند درجہ حاصل کرنے کا اہل نہیں ہوا ،اس لیے وہ ان اہلِ مراتب کی خدمت کرتا ہے ،اس لیے کہ بارگاہِ البی کے مقرّبین کی خدمت کرنا،اللہ سے محبت کی نشانی ہے۔

حضرت انس بن ما لک طلائن سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَالِیْئِم غزوہُ تبوک سے جب واپس تشریف لائے تو مدینہ منورہ پہنچ : . . . کے قریب جہنچ کر فر مایا:

یب پہنچ کرفر مایا: ''مدینه میں کچھا یسےلوگ ہیں جوتمہار سے سفر کے ہرمقام میں تمہار سے ساتھ تھےاور جب تم فراخ راستوں اور وادیوں '' مدینه میں کچھا کیے لوگ ہیں جوتمہار سے سفر کے ہرمقام میں تمہار سے ساتھ تھے اور جب تم فراخ راستوں اور وادیوں میں سے گزرے ،اس وقت وہتمہارے ساتھ تھے''۔ صحابہ کرام ٹنگانی نے عرض کیا: ''حضور! وہ تو مدینہ میں رہ گئے تھے' (پھر ہماراان کا ساتھ کیونکر ہوا۔) رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِ

'' ہاں وہ کسی عذر کی وجہ سے رک گئے تھے'۔ (گرتمہارے اجرمیں ان کا حصہ ہے )

لہٰذا جوشخص بزرگوں (صوفیاء ومشائخ کرام) کی خدمت کرتا ہے، مگرا پنی کسی نااہلی پاکسی خامی کی وجہ ہے ان کے روحانی مرتبے تک نہیں چہنچے سکا کمیکن اس کے باوجود وہ ان کی خدمت کرنے میں لگار ہا۔اوران کی بارگاہ/ خانقاہ/ زاویے کے چکر لگا تار ہا۔ محض اس خیال سے کہا گروہ ان کی نگاہ کرم ہے محروم رہاتو ہوسکتا ہے کہ خدمت کے باعث اس کا بچھازالہ ہوجائے۔اللہ تعالیٰ اسے اس خدمت کا بہت اچھا بدلہ عطا فر ما تا ہےاور فقط ( اپنی مخلصانہ ) خدمت کے باعث اس کے فصلِ عظیم کا اہل بن جا تا ہے۔

اہلِ صقّہ بھی اسی طرح نیکی اور تقویٰ کی بنیا دوں پرایک دوسرے کےساتھ تعاون کرتے تھے۔اور دینی مفادات پراین جان و مال سے اپنے بھائیوں کی مدد کے لیے ال جل کر کام کرتے تھے۔

# عوارف المعارف

### باب تمبر۱۵

# خانقاہ والوں کے اوصاف

#### خانقاه والول كى خوبيان:

ان خانقاہوں کی بنیاد ہدایت پانے والی اور ہدایت دینے والی مسلمان قوم کی خوبی اور زینت ہے۔ خانقاہ والوں اور زاویہ نشینوں کی خوبیاں ایسی ہیں جوانہیں دوسری جماعتوں ہے متاز کرتی ہیں۔ یعنی یہ خوبیاں دوسری جماعت والوں میں نہیں یائی جاتیں، - یہی لوگ ہیں جواللہ کی طرف سے ہدایت یا جکے ہیں، -- ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

اُولَيْكَ الَّذِيْنَ هَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ٥

''یہی وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہے،اس لیےتم انہی کی پیروی کرو''۔

ہمارے زمانے میں بعض لوگ کوتا ہی کرنے گئے ہیں اور اسلاف کے طریقے کوچھوڑ بیٹھے ہیں۔ پیرخامی ان کی ذاتی کمزوری ہے، خانقابی نظام اور راوِطریقت کا اس کوتا ہی ہے کوئی تعلق نہیں۔ان کی کوتا ہی ہے اور ان کے (موجودہ) طور طریقے سے خانقاہ پر کوئی حرف نہیں آتا، — اب بھی جوروحانی اثرات باقی دکھائی دیتے ہیں اور خانقاہوں میں اجتماعی صورت میں جورونق نظر آتی ہے۔موجودہ حال مشائخ کے لیے اللہ نے اسے لطف وکرم سے جو پچھ عطا فرمادیا ہے، بیسب پچھ مشائخ سلف کے روحانی فیض کی برکتیں ہیں۔اورعطائے الہی کے شمرات ہیں۔خانقاہوں میں اطاعتِ الہی اور ظاہری آ داب کی رسوم کی جواجماعی حیثیت آج کل دکھائی دے رہی ہے، بیسب پزرگان اسلاف کے باطنی فیض کاعکس ہے اور ان کے مسلک کی انتاع کا نتیجہ ہے۔ یعنی ابھی کچھلوگ ہیں جواینے اسلاف کے مسلک اوران کے طریقہ پر سیجے طرح سے چل رہے ہیں۔

#### سب خانقاه والے ایک بدن کی طرح ہیں:

خانقاہ میں رہنے والے بھہرنے والےسب لوگ ایک بدن کی طرح ہیں۔ان کے دلوں میں یگا نگت اور پختہ ارادے،اتحاد و ا تفاق کا باعث ہیں۔ دوسری جماعتوں میں یہ بات نہیں یائی جاتی۔ان میں ایسا اتحاد نہیں۔اللہ تعالیٰ نے مؤمنوں کی شان بیان كرتے ہوئے ارشادفر مایا:

> كَانَّهُمْ بُنْيَانٌ مَّرْضُوصٍ ٥ '' وەسىسىە يلائى ہوئى دېوار كى طرح مضبوط ومتفق ہيں''\_

ان کے مقابل ان کے دشمنوں کا ذکر کرتے ہوئے ارشادِ باری ہوا:

تَحْسَبُهُمْ جَمِيْعًا وَّقُلُوبُهُمْ شَتَّى ٥

''تم انہیں متحد خیال کرتے ہو، مگران کے دل پرا گندہ ہیں''۔

حضرت نعمان بن بشير طالفيز ہے روايت ہے كہ ميں نے رسول الله مَالْفَيْزَمُ كويفر ماتے ہوئے سنا ہے:

''بے شک مسلمان ایک بدن کی طرح ہیں، اگر کوئی عضو در دمیں مبتلا ہوتو سارے بدن میں تکلیف محسوں ہوتی ہے۔ اسی طرح اگر کسی مؤمن کوکوئی تکلیف پہنچتی ہےتو سارے مؤمن اس کی تکلیف محسوس کرتے ہیں'۔

#### قلبی جمعیت کی ضرورت وفوائد:

صوفیاء کرام کے لیے بیلازی طور پرفرض ہے کہ وہ قلبی جمعیت کو برقر اررکھیں اور دلوں کی پراگندگی دور کریں۔ دلی اور روحانی اتحاد سے اس کا از الہ ہوتا ہے۔ اس لیے کہ وہ سب ایک روحانی رشتہ میں بند ھے ہوئے ہیں۔ مشاہدہ قلوب کے ساتھ وابستہ ہیں اور تابی کے رابطہ سے آپس میں بجوے ہوئے ہیں۔ تزکیۂ نفس اور تصفیۂ قلوب کے لیے خانقا ہوں میں ایک دوسر سے سے ربط و صبط قائم کرتے ہیں۔ (بیسلسلہ کسی دنیاوی غرض ہے ہیں۔ ) اس لیے ان کے لیے آپس میں اُلفت و محبت اور خیر خواہی اشد ضروری ہے۔

حضرت ابو ہریرہ و الله عندروایت کرتے ہیں کہرسول الله منافیق نے ارشا دفر مایا:

''مؤمن آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ اُلفت ومحبت سے پیش آتے ہیں، —اور اس شخص میں پچھ بھی بھلائی نہیں جونہ خود دوسروں سے محبت کرتا ہے اور نہ دوسرے اس سے محبت کرتے ہیں''۔

حضرت ابو ہریرہ دلائنڈ سے ایک اور روایت ہے کہ رسول اکرم مُلائیز م نے ارشا دفر مایا

''روحیں ایک شکر کی طرح ہیں۔ جوالیک جگہ اکٹھی ہوگئی ہیں۔ جان پہچان والی روحیں آپس میں مانوس ہو جاتی ہیں۔ اور جن کی جان پہچان نہیں ہوتی وہ ایک دوسرے سے الگ تھلگ رہتی ہیں''۔

اییا ہی معاملہ خانقاہ والوں کا ہے کہ جب بیلوگ ایک مقام پراکٹھے ہوجاتے ہیں تو ان کے قلب اور باطن بھی کیجا ہوجاتے ہیں۔(اس قبلی جمعیت سے )ان کے نفوس ایک دوسرے کے مقیّد ہوجاتے ہیں۔ پھروہ ایک دوسرے کے نگران جاتے ہیں۔جبیبا کہ حدیث شریف میں ہے:

"ایک مؤمن دوسرے مؤمن کا آئینہ ہے"۔

جبان میں (کسی وجہ سے) تفرقہ پیدا ہوجاتا ہے تو وہ اس سے (بچنے کے لیے) نفرت کرنے لگتے ہیں۔ کیونکہ عام طور پر تفرقہ نفس نے وقت کا ضیاع ہوتا ہے، — لہذا جب کسی درویش میں نفسانی کیفیت پیدا ہونے گئی ہے تو یہ لوگ ہے جو جاتے ہیں کہ وہ قلبی جمعیت سے نکل گیا۔ چنانچہ وہ لوگ یہ فیصلہ کر دیتے ہیں:
''اس نے وقت ضائع کیا، ضبطنفس میں غفلت برتی، اور حسنِ اخلاق کوترک کردیا''۔

لہذااس سے نفرت کا برتا و کر کے پھر دائر ہ جمعیت میں تھینچ کر لا یا جا تا ہے۔

نفرت کابرتاؤاورمحاسبه، خیر کاباعث ہے:

شیخ ابونجیب سہروردی میں اینے مشاکخ کے حوالے سے شیخ محمد بن عبداللد میں اللہ میں اللہ میں کہ میں نے شیخ روایت کرتے ہیں کہ میں نے شیخ روایم میں نے شیخ روایت کرتے ہیں کہ میں نے شیخ رویم میں نے شیخ رویم میں ہے:

''صوفیاء کی کامیا بی اس وقت تک ہے جب تک وہ اپنا محاسبہ کرتے رہیں گے۔اورا گروہ آپس میں مصالحت کرلیں گے تو ہر باد ہوجائیں گے'۔

حضرت رویم میشندگی کہنے کا مطلب سے ہے کہ وہ ایک دوسرے کے حالات کی نگرانی کرتے رہیں، ایسانہ ہو کہ نفس غالب آ جائے، ۔۔، جب وہ اس طرح کے محاسبہ اور نگرانی کوترک کر دیں گے تو اس صورت میں اس بات کا اندیشہ ہے کہ آپس میں درگزر اور چشم پوشی سے کام لینے لکیس گے۔اور طریقت کے مشکل اور پوشیدہ آ داب سے خفلت برتے لگیس گے۔ان کانفس ان پر غالب آجائے گا۔اس لیے ایک دوسرے کا محاسبہ کرتے رہنا جا ہے۔

حضرت عمر بن خطاب مِمَّة اللَّهُ فر ما يا كرتے تھے:

"الله استخص پررم کرے جس نے مجھے میرے عیوب سے مطلع کیا"۔

ابوزرعہ میں اور انصار دونوں موجود تھے، حضرت عمر خالفیانے ان سے فرمایا:

''اگر میں تنہیں بعض کاموں میں رخصت (سہولت) دے دوں تو میرے ساتھ تمہارا کیار ہے ہوگا''۔

یہ من کر حاضرین خاموش رہے، —حضرت عمر رٹائٹؤئے نے دوبارہ یہی فر مایا۔ تیسری بار جب آپ نے ہی فبر مایا تو بشرین سعد خلافٹؤنے کہا:

''اگرآپاييا كريں گے تو ہم آپ كوسيدها كرديں گے''۔

يين كرحضرت عمر والنين في مايا:

''تم ابتم ہو'' — یعنی ابتم اپنی ایمانی صفات کے ساتھ ٹھیک ہو۔

اَن بَن ہوجائے توصوفی کیا کرے؟:

نفس سے مغلوب ہوکر جب کسی صوفی کی اپنے کسی بھائی سے اُن بن ہوجائے تو اس بھائی کے لیے بیضروری ہے کہ وہ اس کے نفس کا مقابلہ اپنے قلب سے کرے۔نفس کا جب قلب (صافی ) سے مقابلہ ہوتا ہے تو اس سے برائی اور شرکا مادہ زائل ہوجا تا ہے۔اورا گرنفس کانفس سے مقابلہ کیا جائے تو پھرایک فتنہ کھڑ اہوجا تا ہے اورعصمت جاتی رہتی ہے۔

ارشادِ باری تعالی ہے:

إِدْفَعُ بِالَّتِي هِيَ آحُسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَ بَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَّهُ وَلِيٌّ حَمِيْمٌ ٥ وَمَا يُلَقُّهَآ إِلَّا الَّذِيْنَ

عوارف المعارف المحارف المحارف

صَبَرُوْا<sup>ج</sup> ٥

''تم احسن طریقے سے مدافعت کروتا کہ جس سے تمہاری اُن بن ہے، وہ تمہارے گہرے دوست کی طرح ہو جائے ، اور پیطریقہ وہی اختیار کرتے ہیں جوصبر کرتے ہیں'۔

اگریشنخ یا خادم کے پاس کوئی درولیش اپنے بھائی کی شکایت کرے تو اسے اختیار ہے کہ وہ ان دونوں میں سے جس سے حیا ہے ناراضی کا اظہار کرے۔

نیادتی کرنے والے کو جھڑ کنا ہوتواہے یہ کہتے ہوئے ڈانٹے:

"تم سے کیاقصور ہوگیا کہ جس پراس نے تم سے زیادتی کی ہے،

جس سے زیادتی اور ظلم ہوا ہے تواسے یہ کہتے ہوئے ڈانٹے:

''تم ہے کیا قصور ہوگیا ہے کہ جس پراس نے تم سے زیادتی کی اور وہتم پر حاوی ہوگیا، سے تہ ہیں چا ہے تھا کہ اس کے نفس کا اپنے قلب سے مقابلہ کرتے ہم نے اپنے بھائی سے نرمی کیوں نہیں اختیار کی ۔ اور صحبت کا حق کیوں نہیں ادا کیا''۔

اس طرح وہ دونوں قصور وار ہیں اور جمعیت کے دائرے سے خارج ہو گئے۔اس لیے دونوں کو ملامت کر کے جمعیت کے دائرے کی طرف لایا جائے گا۔وہ تو بیاستغفار کرے گا وراپنے کیے پرضداوراصراز ہیں کرے گا۔

أم المؤمنين حفرت عا كثير مديقه وللفناس روايت م كدرسول الله مَثَلِينَا فرمايا كرتے تھے:

''الٰہی! تو مجھےان لوگوں میں شامل فر مادے جواچھا کام کرکے خوش ہوتے ہیں اور جب ان سے کوئی بُرا کام ہوجائے نو استغفار کرتے ہیں'۔

اس طرح ظاہری طور پر بھائیوں ہے استغفار ہو گا اور باطن میں اس کا اللہ ہے تعلق ہوگا، — استغفار کرتے وقت وہ اللہ کا مشاہدہ کرتے ہیں۔اس طرح وہ مصالحت کرتے وقت تواضع وا تکساری ہے کام لیتے ہیں۔اور اس امر میں خاکساری کے نقطۂ کمال پر کھڑے ہوتے ہیں، جہاں جو تیاں اُتاری جاتی ہیں۔

#### مصالحت كااحسن انداز:

سیخ ابونجیب سپروردی میشاند کا مصالحت کے سلسلہ میں میمول تھا کہ جب کسی درویش کی اپنے کسی بھائی سے رنجش ہو جاتی تو آپ اسے فرماتے:''اٹھواوراستغفار پڑھو!'' — اس پروہ درویش کہتا:

"میراباطن صافنہیں ہے، باطن کی صفائی کے بغیر میں استغفار کس طرح پڑھوں"۔

توآپارشادفرماتے:

''تم کھڑے ہوجاؤ اور استغفار پڑھو۔تمہاری کوشش اور سلح کی نیت سے قیام کرنے کی برکت سے تہمیں باطنی صفائی حاصل ہوجائے گی''۔

اور وا قعتا ایسا ہی ہوتا تھا۔اس کا باطن صفا ہوجا تا تھا۔اس کے دل میں نرمی آجاتی اور جس درولیش سے رنجش ہوتی ،وہاس کے دل سے جاتی رہتی۔

صوفیاء کرام کی بیرخاصیت ہے کہ وہ باطنی کدورت (کسی کی رنجش) کے ساتھ رات نہیں گزارتے ،اور نہ ایسی حالت میں وہ کھانے کے لیے اسمیے ہوتے ہیں، — جب تک وہ آلائش دور نہ ہواور سب کی قبلی جمعیت نہ ہو،اس وقت تک وہ کسی کام کے لیے اسمیے نہیں ہوتے ، — لہذا شخ کے لیے لازم ہے کہ جب کوئی درویش معافی تلافی کے لیے کھڑا ہوتو اس کی معافی کوٹالنا نہیں جائے۔ بلکہ اسے معاف کردینا چاہیے۔

حضرت عبدالله بن عمر ڈلافئنا ہے روایت ہے کہ رسول الله مَثَالِثَیْم نے ارشا دفر مایا:

''تم رحم کرو،تم پررحم کیا جائے گا، —معاف کردو،تمہیں بھی معاف کیا جائے گا''۔

#### شیخ کی دست بوسی:

استغفار کے بعد شخ کی دست بوس کی دلیل اور ثبوت احادیث نبوی مَثَافِیْم سے ملتا ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر وللظفن فرمات بیں کہ میں رسول الله مَلَّالَّیْنَ کے بیسے ہوئے ایک نشکر میں شامل تھا۔ اتفاق سے اس نشکر والے دشمن سے مقابلہ میں بھاگ گئے ۔ ان بھا گئے والوں میں مَیں بھی تھا۔ دل میں خیال آیا:

"اسطرح جنگ سے بھا گئے ہے ہم اللہ کے غضب کے سخت ہو گئے ہیں۔اب کیا کریں"۔

پھرہم نے یہ طے کیا کہ مدینہ پہنچ کر تو بہ کرلیں اور رسول اللہ مَثَاثِیْرُ کے سامنے خود کو پیش کر دیں، ۔۔ اگر آپ مَثَاثِیْرُ نے ہماری تو بہ قبول فر مالی تو بہتر ہے۔ ورنہ پھر دوبارہ لڑنے کے لیے جائیں گے، ۔ چنا نچہ مدینہ آ کرہم لوگ نمازِ فجر سے پہلے ہی درِ نبی پہنچ گئے۔ رسول اللہ مَثَاثِیُرُ نے باہر تشریف لاکر دریافت فر مایا:''تم لوگ کون ہو؟''۔۔ ہم نے عرض کیا:''ہم بھوڑے حاضر خدمت ہوئے ہیں'۔

آب مَا لَيْكُمْ نِي ارشاد فرمايا:

' دنہیں! تم بھگوڑ نے بیں بلکہ دوبارہ پلٹ کر حملہ کرنے والے ہو۔ تم مسلمانوں کی جماعت ہے ہو'۔ پیسنتے ہی ہم آپ کے قریب ہوئے اور آپ کے دست مبارک کو چوم لیا۔

- ایک روایت بیہ ہے کہ حضرت ابوعبیدہ بن الجراح طالفیٰ جب حضرت عمر طالفیٰ کے پاس آئے تو انہوں نے حضرت عمر طالفیٰ کی دست بوسی کی۔
- اسی طرح حضرت المرثد الفتوی رہائٹیؤ سے مروی ہے کہ جب ہم رسول اکرم مَثَّاثِیْکِم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو سوار یوں سے اتر کرہم نے آپ مَثَّاثِیْکِم کی دست بوی کی۔

ان احادیث سے دست بوی کا شرعی جواز ملتاہے، —اگرلوگ صوفی کی دست بوی کریں،اوراس سے اس کے نفس میں غرور آ جائے اور وہ خودکو دوسروں سے برتر سمجھنے گئے۔تو صوفی کے ادبِ کامل کا تقاضایہ ہے کہ وہ اس معمول کوترک کردے، —اوراس

قتم کی نفسانیت سے محفوظ ہوتو معذرت کرنے پر دست بوس کی اجازت دے دینے میں کوئی حرج نہیں۔اس طرح رنجش کے بعد باہمی اُلفت ومحبت پیدا ہوجاتی ہے۔

یہ وقتی نااتفاقی ایک سفر فراق ہے۔ جہال سے لوٹ کروہ طمانیتِ قلب اور دل جمعی کے ساتھ پھروطن پہنچ جاتے ہیں۔غلبہ ُنفس کی وجہ سے وہ کچھ مدت کے لیے مسافر بن گئے اور ایک دوسرے سے دور ہو گئے۔احساس ہونے پرنفس کو ملامت کی اور معافی مانگ کروہ اپنے اصل مقام پرلوٹ آئے۔

معذرت قبول كرليني حاليے:

اگر کو کی اپنے بھائی سے اپنی غلطی پر معافی مانگے اور دوسرااس کی معافی اور معذرت کوقبول نہ کرے تو وہ یخت غلطی پر ہے۔ رسول اکرم مَنْ ﷺ نے معذرت قبول نہ کرنے پر سخت وعیدارشا دفر مائی ہے ، —

روایت ہے کہ آپ مَثَاثِیْنَ فِی ارشا و فرمایا:

''اگر کسی کا بھائی اس کے سامنے معذرت پیش کرے اور وہ اس کی معذرت کو قبول نہ کرے تو وہ ایسی غلطی کا مرتکب ہوتا ہے جیسے کوئی شخص چونگی یا نیکس لینے یا بیچے پر مامور ہے اور وہ اس کی بددیا نتی کرئے''۔

حضرت جابر رفالفئ سے مروی ہے کہ رسول اللہ مَثَالَیْمَ نے ارشا دفر مایا:

"اگر کسی نے کسی سے معافی مانگی اوراس نے قبول نہ کی تو وہ حوضِ کوٹر پر نہ آسکے گا"۔

معذرت کے بعد ہدیہ پیش کرنامسنون ہے:

یے طریقہ بھی مسنون ہے کہ معافی ما تکنے کے بعدا پنے بھائیوں کی خدمت میں کچھ پیش کر ہے۔روایت ہے کہ حضرت کعب بن مالک طالنگانے نے رسول اکرم مُلَاثِیْرِ کی خدمت میں عرض کیا:

''میری توبہ یہ ہے کہ میں اپنے سارے مال سے دست بردار ہو جاؤں ، اوراپی برادری کے ان گھروں کوچھوڑ دوں جہاں بیٹے رہنے سے جھے سے گناہ کاار تکاب ہوا''۔ لے

رسول الله مَنَا يُنْتِكُمُ في ارشا وفر مايا:

"اس كاتبائى حصدديناتمهار يليكافى بـ"

اس روایت سے استدلال کرتے ہوئے صوفیاء کرام نے بھی یہ معمول بنالیا ہے کہ وہ استغفار اور معافی کے بعد معافی ما تکنے والے کو جر مانہ کرتے ہیں۔ ان کے اس طرز عمل کا مقصود ایک تو تالیب قلوب ہے، دوسرا یہ کہ آپس میں اُلفت و محبت قائم رہے، — جس طرح وہ ظاہری طور پر ربط و صبط سے آ راستہ ہے، اس طرح باطنی طور پر بھی یہ ربط و صبط قائم رہے۔ یہ وہ خوبی ہے جو مسلمانوں کے سواکسی اور جماعت میں نہیں یائی جاتی۔

ا۔ حضرت کعب بن مالک رفالتنظ پی ستی کی وجہ سے ایک غزوہ میں شریک نہ ہو سکے۔ اپنی شرکت کو آج کل ہرٹالتے رہے۔ اور محض تساہل کے باعث غزوہ میں شریک ہونے سے رہ گئے۔

#### خانقاه والول کی گزراو قات کے ذرائع:

وہ مخلص درویش جوخانقاہ میں تھہرا ہوا ہے، وہ خانقاہ کے لیے وقف مال میں ہے، یا خانقاہ والوں کے لیے در درا کٹھا کیے جانے والے مال میں سے کھانے کی تمنا رکھتا ہے۔ تو اس کے لیے لازم ہے کہ وہ اللہ کے ذکر میں اس طرح مشغول ہو جائے، کہ اگر وہ روزی کمار ہا ہوتا تو اس کے لیے اس انداز پر ذکر الہی کرناممکن نہ ہوتا۔

اورا گرخانقاہ میں رہتے ہوئے فرصت کے باعث وہ إدھراُ دھر کی باتوں میں لگار ہتا ہے، اور اہلِ باطن کی طرح ریاضت اور مخت کے تقاضے ہیں پورے کرر ہاتو ایسے درولیش کوخانقاہ کے مال سے کھانے کا کوئی حق حاصل نہیں ہے۔ بلکہ اسے اپنے لیے روزی کما کر کھانا چاہیے۔ خانقاہ کا کھانا فقط ان کے لیے ہے جواللہ کے ذکر میں اس طرح مشغول ہیں کہ نہیں کسی اور کام کے لیے فرصت نہیں۔اوروہ ہروقت یا دِ الہٰی میں مصروف ہیں۔اس لیے دنیاوالے ان کی خدمت کرتے ہیں۔

اورا گرکوئی شخص پیرطریقت کی صحبت سے فیض یاب ہور ہاہے،اوراس کے سلسلے پر چل رہاہے تو ایسی صورت میں شخ کواختیار ہے کہ اسے خانقاہ سے کھانا دیا جائے۔ شخ کا پی تھرف ضرور کسی بھیرت کے مطابق ہوگا، — اس میں شخ کا پیھی خیال ہوسکتا ہے کہ اس سے درویشوں کی خدمت لی جائے،تو جووہ کھانا کھار ہاہے،وہ اس خدمت کا معاوضة سمجھا جائے گا۔

شيخ ابوعمر والزجاجي منتشل فرماتے ہيں:

'' میں حضرت جنید بغدادی (رحمۃ اللّہ علیہ) کے پاس بہت عرصہ قیم رہا۔ اس عرصے میں انہوں نے نہ میری طرف دیکھا، نہ
یہ دیکھا کہ میں کسی عبادت میں مصروف ہوں، اور نہ ہی انہوں نے مجھ ہے بھی کوئی بات کی، — ایک دن خانقاہ بالکل خالی تھی۔
میں اُٹھا اور اپنے کپڑے اتارد ہے ۔ خانقا کوجھاڑ ودے کرصاف کیا۔ ہر طرف پانی کا جھڑکا و کیا۔ اور طہارت خانے کوبھی دھوڈ الا۔
حضرت جنید جب خانقاہ میں تشریف لائے، انہوں نے ہر طرف صفائی ستھرائی دیکھی۔ اور پھر میری طرف دیکھا کہ میرے
کپڑوں پرگرد پڑی ہوئی ہے۔ تو میرے لیے دعا کرتے ہوئے فرمایا:

"مرحبا! - جزاك الله! - رضيت عليك بها".

یوں تین بار فرمایا۔

یمی وجہ ہے کہ مشائخ کرام عام طور سے نو جوانوں کو خدمت پر مامور کرتے ہیں۔ تا کہ وہ بیکاری اور بدکاری سے بچے رہیں۔ اس طرح سے انہیں دوہراا جرملتا ہے:

○ — ایک اجرمعالے کا،

○ --- دوسراا جرخدمت کا،

السنتی ابوعمروالزجاجی مجتالته کا اصل نام محمد بن ابراہیم بن یوسف ہے۔ نیشاپور کے رہنے والے تھے۔ شیخ ابوعثان، حضرت جنید بغدادی، شیخ رویم اور ابراہیم الخوارش کی سحبت پائی۔ آپ کوساٹھ بار حج کی سعاوت حج ہوئی۔ ۱۸۳۸ھ پیس وفات ہوئی۔ مکه معظمہ میں تدفین ہوئی۔ حل مشکلات کے لئے مشائخ کرام آپ ہی سے رجوع فرمایا کرتے تھے۔

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

یعنی روحانی مرتبہ بھی پائے اور خدمت کا اجر بھی۔

#### مختلف خدمات پر مامور صحابه کرام:

حضرت ابومحذوره راللنه؛ فرماتے ہیں کہ:

- رسول الله مَثَالِثَيْم نے ہمارے لیے اذان دینے کی خدمت مقرر فرمادی تھی ،
- بنی ہاشم کے لیے زم زم کے کنوئیں سے پانی کھینچنے اور پلانے کا حکم مقررتھا،
  - نى عبدالداركے ذمه در تانی كافر یضه تھا،

اسی سُنت کے پیش نظر مشائخ کرام بھی درویشوں کی خدمت پر خادموں کو مامور کر دیتے ہیں۔ خادم کے ذمہ جس قشم کی خدمت لگائی جائے وہ اس کے بچالانے میں کوئی حیل وجت نہیں کررتا۔ صرف اس شخص کے ذمے کوئی خدمت نہیں لگائی جاتی جو ہر وقت ذکرواذ کار میں مشغول رہتا ہے۔ پوری طرح سے مشغول ہونے سے بیمراذ ہیں کہ وہ ہاتھ پاؤں سے مشغول ہوتا ہے، بلکہ اس سے مرادیہ ہے کہ وہ ہمہوفت نفس کے حاسبہ اور اللہ کی یا دمیں مشغول رہتا ہو۔

🔾 — بھی وہ قلب اورجسم کے ساتھ مشغول ہو،

🔾 ہے بھی جسم کے بغیر بعنی صرف قلبی طور پر مشغول ہو،

، ذکری کی بیشی کا بالکل خیال نہ لائے ، کیونکہ درویش کا کمل شغل ہی ہے ہے کہ وہ وقت کے حقوق صحیح طرح سے اداکرے ،اس کے ساتھ ساتھ فرصت کی نعمت اور صحت کی نعمت کا شکر بجالائے ، بیم شغول رہنے میں دوشکر ہیں ، جبکہ اس کے برعکس بریار رہنا فرصت کی نعمت کی ناشکری ہے۔ کی نعمت اور صحت کی نعمت کی ناشکری ہے۔

حضرت سری مقطی و شاند فر ماتے ہیں:

"جونعت کی قدر نہیں کرتا ،اس سے نعت اس طرح چھین کی جاتی ہے کہاسے خبر تک نہیں ہوتی "-

بعض اوقات یہ بھی ہوتا ہے کہ ایک ضعیف آ دمی کسب نہیں کرسکتا۔ اس کا بڑھا پاروزی کمانے سے لاچار ہوتا ہے۔ اسے خانقاہ سے کھانا کھانے میں کوئی ممانعت نہیں ۔ لیکن جوان کے لیے کسب کمانا کوئی معذوری نہیں ، وہ کسب کما کر کھائے۔ صوفیاء میں یہ معمول جاری ہے۔

اس بارے میں شریعت کا فتو کی ہے ہے کہ اگر خانقاہ کے وقف میں بیشرط ہے کہ ہراہلِ تصوف خواہ وہ بوڑھا ہو یا جوان ہو،اور صوفیوں جیسالباس پہننے والا (متصوّف) اور خرقہ بیش اس سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، —اس صورت میں ہر جوان اور بوڑھے کے لیے خانقاہ کا کھانا کھانا شری طور پر جائز ہے۔لیکن بیصرف جواز کی صورت ہے۔گر اہلِ باطن کے بلندارادے اور بلند ہمتی کے سراسرخلاف ہے۔

اگر وقف کرنے والے نے بیشرط رکھی ہے کہ اس سے وہی فائدہ اُٹھا سکتا ہے جومملی اور روحانی طریقے سے تصوف کی راہ پر گامزن ہو۔اس صورت میں بیکارلوگوں اور وقت ضائع کرنے والوں کے لیےوہ جائز نہیں ہے۔اس سلسلے میں صوفیاءومشائخ کرام

کے معمولات اوران کے طریقے مشہور ہیں۔

صاحبِ معرفت مؤمن ، گھوڑ ہے کی مثل ہے:

حضرت ابوسعید خدری طالغنز سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَا النَّيْمَ نے فر مایا:

"مؤمن کی مثل ایک ایسے گھوڑ ہے کی ہے جواصطبل سے بدکتا ہے، پھرلوٹ کروہیں واپس آ جاتا ہے، —اس طرح مؤمن بھی خطا کرتا ہے، پھرایمان کی طرف لوٹ آتا ہے،اس لیے تم اپنا کھانا پر ہیز گاروں اور جومؤمنین تم میں صاحب معرفت ہیں،انہیں کھلاؤ"۔



## عوارف المعارف

## باب تمبر١١:

# مشائخ کے سفراور قیام کے احوال ومقاصد

مثائخ کرام کے سفراور قیام کے احوال اور مقاصد کی نوعیت مختلف ہوتی ہے:

بعض ابتداء میں سفر کرتے رہتے ہیں اور آخر میں کسی ایک جگہ قیام کرتے ہیں ،

بعض ابتداء میں قیام کرتے ہیں اور انتہا میں سفر کرتے ہیں ،

بعض محض قیام کرتے ہیں سفنہیں کرتے ،

بعض ہمیشہ سفر کرتے رہتے ہیں اور کی جگہ قیام کرنا پسندنہیں کرتے

اب ان سب کے حال اور مقصد کی تشریح و توضیح بیان کی جاتی ہے۔ یعنی مختلف احوال کے اختیار کرنے سے ان کے کیا مقاصد

ہں۔

#### ابتداء میں سفر، بعد میں قیام کرنے والے صوفیاء:

ور سر، بعد من سر، بعد من میں مربے والے معوفیاء: وہ لوگ جوابتدائے حال میں سفر کرتے ہیں اور انتہائے حال میں قیام کرتے ہیں، ان کے سفر کا مقصد اکتبابِ فیض ہے، یعنی

و علم سیکھنا جا ہتے ہیں ، — رسول اکرم مُثَاثِیْتُم کاارشاد ہے:

''علم حاصل کروخواہ وہ چین ہی میں کیوں نہ ہو''۔

علم کھنے کے بارے میں کسی بزرگ کاارشادہے:

" ہدایت کا ایک کلم سکھنے کے لیے اگر کوئی شام سے یمن تک کا سفر کرتا ہے تواس کا سفر بریار نہیں جائے گا"۔

روایت ہے کہ حضرت جابر بن عبداللہ دلالفیزایک مہینہ کی مسافت طے کر کے مدینہ سے یمن پنیجے تا کہ وہ حضرت انس بن ما لك فِي عَدْ سِير سول الله مَا تَعْيَظُم كَي الكِيب حديث من تكيس \_

## طلب علم كى فضيلت:

رسول الله مَالِينَةُ مِنْ مِنْ الشَّرِيمُ ارشا وفر مايا:

'' جو مخص اینے گھر سے علم سکھنے کے لیے نکلتا ہے تو جب تک وہ لوٹ کروا پس نہیں آتا ،وہ اللہ کی راہ پر گا مزن رہتا ہے''۔

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

اسی طرح ارشادِ باری:''السسائے حون'' (سیاحت کرنے والے ) کی تفسیر میں مفسرین نے بیربیان فر مایا کہاس سے مرادعکم سیکھنے والے ہیں۔

شیخ ابونجیب سپروردی میشدنے اپنے مشائخ کی اسناد سے حضرت ابوہارون میشاند سے روایت کی ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ ہم ابوسعید میشد کے پاس آئے۔وہ فرمانے گئے:

"رسول اكرم مَلْ اللَّيْمُ كى بيروصيت كياخوب ٢- آپ مَلَالْيَمْ في ارشا دفر مايا:

''لوگ تمہارے تابع ہیں۔ یہلوگ روئے زمین کے چاروں طرف سے مذہبی بصیرت حاصل کرنے کے لیے تمہارے پاس آئیں گے،اس وقت تم انہیں نیکی کی تعلیم دؤ'۔

آپ مَنَا لَيْنَا لَمُ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ ارشا وفر مايا:

'' علم حاصل کرنا ہرمسلمان پرفرض ہے''۔

حضرت عائشہ والغنا سے روایت ہے کہ میں نے رسول اکرم مَالَ اللَّيْمَ کو بیارشا وفر ماتے سنا:

''الله تعالیٰ نے مجھ پروحی نازل فرمائی ہے کہ جو مخص علم حاصل کرنے کے لیے سفراختیار کرے گا، میں اس کے لیے جنت کاراسته آسان کردوں گا''۔

## سفر کا ایک مقصد بزرگوں کی زیارت بھی ہے:

جومشائخ ابتدائے حال میں سفراختیار کرتے ہیں،ان کے سفر کا ایک مقصد بزرگوں اور مخلص بھائیوں کی زیارت ہے۔اس طرح ہرمریدا پیخلص بھائی کی زیارت سے مزید فوائد حاصل کرتا ہے۔جس طرح لوگوں سے بات چیت کرنا مفید ہوتا ہے،اسی طرح بزرگوں کے دیدار سے بھی فائدہ پہنچا ہے۔اسی وجہ سے بیکہا گیا ہے:

''اگر کسی کی زیارت تمہارے لیے فائدہ مندنہیں ہے تواس کا کلام بھی فائدہ مندنہیں ہوگا''۔ اس قول کے دواہم پہلوہیں:

— پہلی بات تو یہ ہے کہ ایک مخلص اور سچا انسان اپنی بات جیت سے زیادہ اپنے کردار کے ذریعے زیادہ متاثر کرتا ہے، زیادہ فاکدہ پہنچا تا ہے، — جب ایک مخلص مخص کو اُٹھتے بیٹھتے، خلوت وجلوت میں، کلام وسکوت میں، غرض کہ ہر معاملے میں طالب علم دیکھتا ہے، — ہر حال میں اس پرنظر پڑتی ہے تو اس سم کامشاہدہ اس کے لیے بہت مؤثر ہوتا ہے۔

مگر جس کے احوال وافعال میں خلوص نہیں، تو ایسے مخص کی گفتگو بھی اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتی۔ کیونکہ ایسے مخص کی تمام تر گفتگو نفی اسے کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتی۔ کیونکہ ایسے مخص کی تمام تر گفتگو نفسانی خواہشات سے معمور ہوگی، — اور یہ قاعدہ ہے کہ قلب جس قدر نورانی ہوتا ہے، اس کا کلام بھی اسی قدر نورانی ہوتا ہے، اس کا کلام بھی اسی قدر نورانی ہوتا ہے، گرقلب اسی وقت نورانی ہوسکتا ہے جب اس میں استقامت پائی جائے ، اور وہ عقی بندگی کے فرائض اچھی طرح سے ادا کر ہے۔

🔾 — اس قول کا دوسرا پہلویہ ہے کہ اہلِ باطن اور اہلِ نظر کی ایک نظر تریاق کا اثر رکھتی ہے۔ان میں سے جب کوئی مخلص انسان کی

#### عوارف المعارف المعارف

طرف نگاہ کرتا ہے تو اپنی بصیرت کی بدولت اس سیچانسان کی حسنِ استعداداور مخصوص خداداد قابلیت کا فوراً انکشاف کر لیتے ہیں۔اس طرح ایسے مخلص اور سیچ عقیدت مندوں کی محبت ان کے قلوب میں راسخ ہو جاتی ہے۔اوراپنی بصیرت کی بناء پروہ انہیں محبت کی نظر سے دیکھنے لگتے ہیں۔

یہ حضرات چونکہ اللہ کے لئکر میں سے ہیں،اس لیےان بزرگوں کی نگاہ کیمیااثر کی بدولت مخلصوں کو بلندروحانی مراتب حاصل ہوجاتے ہیںاوران کا حال کیا سے کیا ہوجاتا ہے،اسے حیات نومیسر آجاتی ہے۔

کوئی منکر،اللہ کی قدرت کا کیسےا نکار کرسکتا ہے کہ اس نے بعض اڑ دھوں میں بیے خاصیت رکھی ہے کہ جب وہ کسی انسان کونظر بھر کر دیکھے لیتے ہیں تو اسے ایک ہی نگاہ میں ہلاک کرڈالتے ہیں۔اسی طرح اس نے اپنے مخصوص بندوں کےاندر بھی بیے خاصیت پیدا کر دی ہے کہ وہ جب کسی سیچے تقیدت مند کی طرف نظر بھر کر دیکھتے ہیں تو ایک ہی نگاہ میں اسے روحانی زندگی عطا کر دیتے ہیں۔

كيمياا ژنظر كى تلاش:

حضرت شیخ ابونجیب سپروردی میشد کا پیمعمول تھا کہ وہ منی میں واقع مسجد خیف میں چکر لگاتے رہتے اور وہاں لوگوں کے چبرے بڑے غور سے دیکھاکرتے تھے، جبان سے اس کی دجہ پوچھی گئی توارشاد فر مایا:

''اللّٰدے بعض ایسے بندے بھی ہیں کہ جب وہ کسی کی طرف نظر بھر کر دیکھے لیں تو اسے سعادت اور خوش نصیبی عطا کر دیتے ہیں ، — میں ایسی ہی نظر کی تلاش میں پھرر ہا ہوں''۔

## سفركاايك مقصدمجابدة نفس بهي ہے:

ان کے سفر کا ایک مقصد یہ بھی ہوتا ہے کہ نفس جن چیز وں سے مانوس ہوتا ہے، وہ اُنسیت ختم ہوجائے، اور جن چیز وں میں نفس کی رغبت ہے وہ رغبت ختم ہوجائے، — تا کہ نفس دوستوں، عزیز وں اور وطن کی جدائی کی تکنی برداشت کر سکے۔لہذا جس نے ان تکالیف پراس نیت سے صبر کرلیا کہ اِس سے اللہ کے ہاں اجر پائے گا۔ بجھالو کہ اس نے بہت بڑی نفسیلت حاصل کرلی۔ حضرت عبداللہ بن عمر مطافح نا بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص جو مدینہ میں ہی پیدا ہوا تھا اور مدینہ ہی میں فوت ہوگیا۔ رسول اکرم مَثَا اَلْتَا اِسْ کی نمازِ جنازہ پڑھائی۔ نمازے بعد فر مایا:

'' کاش! شخص اپنی جائے ولا دت کی بجائے کہیں اور فوت ہوتا''۔

صحابه كرام فكأنتن في عرض كيا:

" يارسول الله! اس كى وجه كيا ہے؟ " - آپ مَثَالِثَيْمُ نے ارشاد فر مايا:

''جب کوئی شخص اپنی جائے ولا دت کے علاوہ کہیں اور فوت ہوتا ہے تو اس کی جائے ولا دت سے لے کر جائے وفات تک (جہاں اس کے آثار ختم ہوئے ہیں ) کا درمیانی حصہ جنت میں شار ہوتا ہے''۔

سفر کا ایک مقصد نفسانی ، روحانی بیاری کاعلاج بھی ہے:

سفر کے مقاصد میں ہے ایک بڑا مقصد ریبھی ہے کہنٹس کی سب پوشیدہ با تیں معلوم ہو جائیں۔اورنفس کا تکبر،اس کی

#### عوارف المعارف كالمحالف كالمحالف كالمحالف المعارف المعا

خود پیندی اور شیخیاں بھی نکل جائیں، — ان حقیقتوں کاعلم سفر کے بغیر مشکل ہوتا ہے، — سفر کواسی لیے سقر کہا جاتا ہے کہ وہ انسان کے اخلاق میں نکھار پیدا کرتا ہے۔سفر میں نفس کی برائیاں ظاہر ہو جاتی ہیں۔ جب انسان پر اس کےنفس کی برائیاں اور روحانی بیاری ظاہر ہوجاتی ہے، تووہ اس کے علاج کے لیے آمادہ ہوجاتا ہے۔اس کا علاج ،سفر ہے۔

سفرایک مبتدی کےنفس پر وہی اثر کرتا ہے جس طرح نماز ،روز ہاور تہجد کے نوافل اثر کرتے ہیں۔جس طرح نفلی عمل کرنے والاغفلت کے مقامات کوچھوڑ کر قرب الہی کے مقام کی طرف سفر کرتا ہے، اسی طرح ایک مسافر فقط اللہ کے لیے حسنِ نیت کے ساتھ میافتیں طے کرتا ہے،اور جنگل اور ویرانوں میں پھرتا ہے تو وہ اپنی نفسانی خواہشیں اور دنیاوی لذتیں جھوڑ کرصرف اللہ کی منزل (سیرالیاللہ) کا قصد کرتا ہے۔ بعنی اس کا پیسفرسیرالی اللہ بن جاتا ہے۔

شیخ ابونجیب سبروردی میشدنی این شیوخ کے حوالے سے شیخ نو دی میشانیہ کا بیار شاد بیان فر مایا:

''تصوف نفس کی لذتیں ترک کردینے کا نام ہے'۔

مبتدی جبنفس کی لذتیں ترک کر کے سفراختیار کرتا ہے تو اس کانفس مطمئن ہوکر نرم پڑ جاتا ہے۔جس طرح نوافل کی مستقل ادائیگی سےنفس نرم پڑ جاتا ہے۔اس کی فطری خشکی اور بد بوختم ہو جاتی ہے۔اس کا قدرتی کھر درا پن جاتا رہتا ہے،اورصاف و شفاف نکل آتا ہے، جس طرح چراد باغت اور رنگنے کے بعد صاف وشفاف نکل آتا ہے اور جس طرح چرا کھال کی شکل سے تبدیل ہوکرلباس کی صورت اختیار کرتا ہے،اسی طرح مسافر کی نفسانی سرکشی بھی سفر سے دور ہو جاتی ہے۔اوراس میں حرارتِ ایمانی پیدا ہو جاتی ہے۔

#### آ ثار وعبر کامشامده بھی سفر کا ایک مقصد ہے:

سفر کے مقاصد میں آثارِ قدیمہ اور عبرت کے مقامات کا مشاہدہ کرنا بھی شامل ہے۔ انسان کی نظروفکر جب مختلف میدانوں میں پھرتی ہے اور وہ روئے زمین کے مختلف حصوں، بلندوبالا پہاڑوں اور بزرگوں کی قدم گاہوں کی زیارت اورسیر کرتا ہے۔ جمادات کے ذرّوں کی تسبیحات سنتا ہے اور گر دونواح کے مختلف علاقوں کی زبانِ حال کو مجھنے کی کوشش کرتا ہے کہ زمین کے بیمختلف حصاینی زبانِ حال سے اسے کیا پیغام دے رہے ہیں۔طرح طرح کی عبرت گاہیں اور پوشیدہ نشانیاں دیکھ کراس کی روح بیدار ہوتی ہے۔ مختلف مناظر ومقامات کے مشاہرہ سے اسے قدرت کے بہت سے دلائل وآ ثار دکھائی دیتے ہیں۔جبیبا کہ ارشادِ باری ہے:

سَنُرِيهِمُ النِينَا فِي الْافَاقِ وَفِي آنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ آنَّهُ الْحَقُّ (پاره ٢٠، سوره دخان)

''عنقریب ہم انہیں آفاقِ عالم اورخودان کی ذات میں اپنی نشانیاں دکھائیں گے، تا کہان پراپناحق ظاہر ہوجائے''۔ حضرت سری مقطی میشاند معن فیائے کرام سے مخاطب ہوکر فر مایا کرتے تھے:

''جب موسم سر مانکل جائے اور بہار کا موسم آجائے ،اور درختوں پر نئے پتے نکل جائیں تواس وقت سیر وسفرخوب ہے'۔

#### سفر کاایک مقصد گمنام ہونا اور شہرت سے بھا گنا ہے:

سفر کا ایک مقصد گوشئه کمنامی اختیار کرنا اورشہرت سے بھا گنا بھی ہے، کیونکہ جب کسی راست باز اورمخلص کی صدافت یوری

مراف المعارف ا

طرح ہے آشکارا ہوجاتی ہے تو خلقت میں اس کی شہرت ہوجاتی ہے۔ ہروہ شخص جوخلوص کے دامن کو پکڑتا ہے اور اس کا دل اور معرفت ہے آباد ہے، وہ بہت جلداس کی شہرت عام ہوجاتی ہے، ۔۔ میں نے ایک شنخ کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے: '' مجھے اس بات کی کوئی پرواہ نہیں کہ لوگ میرے پاس آئیں یا نہ آئیں، میں شہرتِ عام کونفسانی خواہش کی وجہ سے

پندنہیں کرتا ۔۔ بلکہ میرے پیند کرنے کی وجہ بیہے کمخلوق کوآنا جاناروحانی صحت کی علامت ہے'۔ اگر کوئی طالبِ حقیقت قبول عام میں مبتلا ہوتو اس میں بیہ خدشہ ہے کہ اس قبولیت کی وجہ سے وہ مخلوق کی طرف مائل نہ ہو

الرکونی طالبِ حقیقت فیول عام میں مبتلا ہوتو اس میں بیخدشہ ہے کہ اس فیولیت کی وجہ سے وہ حلوق کی طرف ماس نہ ہو جائے۔الیں صورت میں نفس مداخلت کرتا ہے اوراس میں نیکی اور خدمتِ خلق کے جذبے کو اُبھار کراسے سبر باغ دکھا تا ہے، وہ بیر سبح سبح نے لگتا ہے کہ خلقت میرے پاس اس لیے آتی ہے کہ میں ابراروں میں سے ہوں۔اس وقت نفس اسے بزرگوں کی خدمت کی فضیلت دکھا تا ہے۔ چونکہ نفس اور شیطان دونوں کافی مدت تک اس کے ساتھ رہے ہیں۔،اس لیے بیدونوں شہرتِ عام کو متحن قرار دے دیں گے۔اور شہرتِ عام سے مزہ اُٹھانے کے لیے مائل کریں گے۔ قرار دے دیں گے۔اور شہرتِ عام سے مزہ اُٹھانے کے لیے مائل کریں گے۔ پر انے ساتھ کی بناء پر نفس و شیطان اس پر غالب آجاتے ہیں اور اسے بناوٹ اور تکلف پر مجبور کر دیں گے۔ اس طرح طالب حقیقت کی روحانیت میں خلل واقع ہوجا تا ہے۔

ایک بزرگ نے اپنے مرید کوشیطان کےخلاف معمول طریق کارہے آگاہ کر تے ہوئے فرمایا: ''ابتم ایسے مقام پر پہنچ گئے ہو کہ ابتمہارے اندر شیطان بُر ائی کے راہتے سے داخل نہیں ہوسکتا۔ یعنی ظاہری طور پر

تم ہے کوئی گناہ سرز ذہیں ہوگا۔البتہ وہ خیر و بھلائی کے راستے سے داخل ہوسکتا ہے'۔

اس نازک مقام پرقدم ڈیمگا جاتے ہیں۔ لہذا جب کوئی مخلص اور راست بازاس شم کی کسی خرابی میں پڑجا تا ہے تو اللہ تعالی اپنی سابقہ لطف وعنایت اور آئندہ ہونے والی غیبی امداد کے ذریعے اسے سفر کے لیے آ مادہ فرمادیتا ہے۔ اس وقت وہ اپنے دوستوں اور آشاؤں اور اپنے اس مقام کوچھوڑ دیتا ہے، جہاں اس پرشہرتِ عام اور قبولِ خلقت کا دروازہ کھلاتھا۔ اب وہ ہرایک سے قطع تعلق کر کے فقط اللہ کا ہوکر سفر کے لیے نکل پڑتا ہے۔ یہ سفر کا ایک بہترین مقصد ہے جوراست بازوں اور مخلصوں کو حاصل ہوتا ہے، اس لیے کہ اس کا اللہ کے سواکسی سے پچھلتی نہیں رہتا۔

سفر کے جومقاصد بیان کیے گئے ہیں، وہ یہ ہیں جو جج، جہاداور بیت المقدس کی زیارت کے لیے سفروں کے علاوہ مشاکخ کے دوسر سے سفروں کے ابتدائی مراحل میں درپیش رہتے ہیں۔

روایت ہے کہ حضرت عمر و النی کا مینہ منورہ سے بیت المقدس کی زیارت کے لیے روانہ ہوئے۔ وہاں آ ب صرف پانچ نمازیں ادا کر کے (بعنی پورادن گزار کر) بہت جلدی سے الگے روز مدینہ منورہ لوٹ آئے۔ (بعنی زیادہ قیام کرنا مناسب نہیں خیال کیا)

سفر کے بعد قیام قدر دمنزلت کا باعث ہے:

اللہ تعالیٰ جب راست باز اور مخلص انسان پر ابتدائے حال ( یعنی ابتدائے سفر ) میں ہی احسان فر مائے ،سفر میں اس کے قلب کو متحکم رکھے تو اس مخلص کو سفروں سے عبرت حاصل ہوتی ہے،اوراپی ضرورت کے مطابق علم سے بہرہ ورہوتا ہے، نیکوں کی صحبت عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

سے فیض یاب ہوتا ہے، پر ہیزگاروں کی عملی زندگی کا مشاہدہ اس کے قلب پر گہرانقش ثبت کرتا ہے، جتی کہ بارگاہ الہی کے مقرب کی خواص خوشبوئے معرفت سے اس کا باطن معطر ہوجاتا ہے۔ وہ اللہ والوں کی نظر کیمیا اثر کی حفاظت میں آجاتا ہے۔ اور اللہ والوں کے خواص اور ان کے احوالی نفسانی کے مشاہدے میں آجاتا ہے۔ سفر اس کی چھپی صلاحیتوں اور اخلاقی قدروں کو نمایاں کر دے گا۔ اس کی پوشیدہ خواہشیں بھی ظاہر ہوجائیں گی۔ لیکن اس کی نظر میں قبولی عام کوکوئی اہمتیت نہ ہوگی۔ وہ ہر مقام پر غالب آتا جائے گا، کسی مرحلے پر مغلوب نہ ہوگا۔ جیسا کہ باری تعالی نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی زبانی فرعون کو آگاہ کیا:

فَفَرَدُثُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِی رَبِّی حُكُمًا وَّجَعَلَنِی مِنَ الْمُرْسَلِیُنَ۞(پارہ۱۹،سورہ شعراء) ''جب جھےتم سے خوف پیدا ہوا تو تمہارے پاس سے بھاگ گیا،اس پراللہ تعالی نے مجھے حکومت عطاکی اور مجھے پیغمبر بنایا''۔

یےسب مراحل طے کرنے پراس راست بازاورمخلص کواللہ تعالیٰ اس کے مقام کی طرف لوٹا دیتا ہے۔اسے بہت انعام وا کرام سے نواز تا ہے۔اور پر ہیز گاروں کا پیشوابنادیتا ہے۔مؤمن اس کی پیروی کرتے ہیں اوراس سے مدایت یاتے ہیں۔

ابتدائے حال میں قیام ،انتہاء میں سفر:

جوراسب بازاور مخلص ابتدائے حال میں کئی جگہ قیام کرتے ہیں اور انتہائے حال میں سفر پرنکل پڑتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہیں ابتدائے حال میں ہی صحیح صحبت میسر آ جاتی ہے۔ انہیں ایباشخ کامل میسر آ جاتا ہے۔ جس کی نگرانی میں وہ راستہ طے کرتا ہے اور مرحلہ وار روحانیت کے اعلیٰ مقام تک پہنچ جاتا ہے۔ وہ اپنے شنخ طریقت کے ساتھ ایک ہی مقام پر رہتا ہے۔ جو اس کے معمولات وعادات کی اصلاح کرتا ہے۔ جیسا کہ حضرت شبلی رُئیاللہ نے اپنے مرید حصری رُئیاللہ کی ابتداء میں ہی یہ تنبیہ کر دی تھی:

د'اگرایک جمعہ سے دوسرے جمعہ تک تبہارے دل میں اللہ کے سواکسی اور کاگز رہوتو تبہارامیرے پاس آ ناحرام ہے۔
اس صورت میں تبہارادل اس لائق نہیں کہ معرفتِ الہٰی سے بہرہ ورہو سکے''۔

لہٰذا جس طالب کوالیں صحبت میسر آجائے تو اس کے لیے سفر حرام ہے۔اس لیے کہالیں صحبت اس کے لیے ہر سفراور فضیلت سے بڑھ کر ہے، جس کے لیے وہ تمنائی ہے۔

شخرض الدین ابوالخیراحد بن اساعیل میشد نے اپنے مشائخ کے حوالوں سے حضرت ابو بکر دقاق میشد کا یہ قول نقل کیا ہے: '' کوئی مرید سیح معنوں میں اس وقت تک مرید نہیں ہوتا جب تک اس کے بائیں کندھے کا فرشتہ بیس سال تک اس کی کوئی بُر ائی اور کوئی گناہ نہ لکھے''۔

جس خوش قسمت کوالی شخصیت کی صحبت حاصل ہو، جواہے روحانی مراتب اور بلند مقاصد کی تعلیم دے اوراس میں عزم متحکم پیدا کردے ،ایسے شیخ کی صحبت ترک کر مے مرید کے لیے سفرا ختیار کرنا حرام ہے۔

قیام کے بعد سفر کب اختیار کیا جائے؟:

جب مبتدی کی روحانی بنیادمضبوط ہوجائے اور شیخ کی صحبت میں رہ کراس کی ہدایات پڑمل پیرار ہے،اس روحانی چشمہ سے

عواف المعارف ا

خوب سیراب ہوجائے ، حتی کہ وہ بھی ایبا مرد کامل بن جائے کہ اس کے قلب ہے آ ب حیات کے چشمے بھو منے لگیں ، اس کانفس نیکی اور سعاد توں کا اہل بن جائے ، اور وہ روئز دیک کے رہنے والے بھائیوں کے معرفت ہے بھر پورسینوں سے روحانی فیض حاصل کر سکے ، تو اس وقت وہ ان سے ملا قات کے لیے سفر اختیار کرسکتا ہے ، تا کہ اطراف واکناف عالم میں گھوم پھر سکے ۔ اللہ تعالیٰ بھی اپنے بندوں کوفیض رسانی کے لیے اسے شہر درشہر سفر کے لیے تھم دے گا۔ اس صورت میں وہ اس کے حال کا مقاطیس اپنی کشش سے اس کی پوشیدہ راست بازی کو نکال لائے گا۔ کیونکہ زمین والے بھی ایسے خبر دینے والے سپے کی راہ دیکھ مفاطیس اپنی کشش سے اس کی پوشیدہ راست بازی کو نکال لائے گا۔ کیونکہ زمین والے بھی ایسے خبر دینے والے سپے کی راہ دیکھ رہے تھے جوان کے قلوب کی بھیتی میں خیر وفلاح کا بیج ہو سکے ۔ اس طرح سے اس کے فیضِ صحبت اور پاس انفاس سے بکشر سے اہلِ خیر وفلاح تیار ہوجاتے ہیں ۔ لوگوں کے دلوں میں خیر وفلاح کی کاشت کرنے والے ایسی ہدایت والی قوم ہیں جن کے متعلق قرآن کے الفاظ میں آئیل میں خروریہ مثال بیان کی گئی:

گزَرْعِ اَخُرَجَ شَطْاَهُ فَالْدَرَهُ فَاسْتَغُلُظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوْقِهِ ٥ (پاره٢٦،سوره فَحَ) ''وه ایسے پودے کی طرح ہیں جس کی کوئیلیں نکل آئیں،اس کے بعدوہ بڑھیں اور موٹی ہوئیں یہاں تک کہوہ اپنے تنوں پرقائم ہوگئیں'۔

اس طرح ان مشائخ کی برکتیں ایک سے دوسرے کی طرف پھیلتی بڑھتی ہیں۔ان کا بیروحانی فیض سب میں سرایت کرتا ہے۔ اس طرح علم تصوف سب کوفیض پہنچا تا ہے۔

ہدایت کے لیے بلانے والے اور مدایت پانے والے:

حضرت ابوريره والتنوز سے روايت ہے كه رسول الله مَالَيْتُوم في ارشا دفر مايا:

''جس نے لوگوں کوسیدھی راہ کی طرف بلایا، اسے بھی اتنا ہی ثواب ملے گا جتنا اجراس کی پیروی کرنے والے کو ملے گا، —اور جس نے لوگوں کو غلط راہ کی طرف بلایا اسے بھی اتنا ہی گناہ ہوگا جتنا گناہ اس کی پیروی کرنے والے کو ہوگا، بلکہ وہ بھی ان لوگوں کے گناہوں میں سے بیا گناہ کم نہیں کیا جائے گا'۔

#### ایک مقام پر مقیم الله کی تربیت میں ہوتا ہے:

جوصاحبِ حال اورخلص فخص اپنے مقام پر مقیم رہا اور اس نے سفر نہیں اختیار کیا، اس کی مثال ایسے خص کی ہے جسے میں م نے خاص اپنی تربیت اور نگرانی میں لے رکھا ہو، اور اپنے لطف و کرم سے اس پر خیر و فلاح کے سب دروازے کھول دیے ہوں، — حق کا جذبہ بھی اس قدر شدید ہوتا ہے جو دونوں جہانوں کے ممل کے برابر ہوتا ہے، بہرحال جب شخ کو طالب صادق کو راست بازی اور طلب کی سچائی کا علم ہو جاتا ہے تو اسے صدیقین میں سے کسی ایک کے پاس پہنچا دیا جاتا ہے، جو اپنے لطف و کرم اور اپنے صدق مقال کلام سے اس کی تربیت کرتا ہے۔ اپنی نظر کیمیا اثر اور روحانی طاقت سے اس کی اصلاح کرتا ہے، چونکہ طالب و مطلوب، مرید و مراود دونوں کی روحانی لیافت درجہ کمال پر ہوتی ہے، اس لیے تھوڑی سے صحبت بھی اصلاح حال اور کسب فیض کے

#### عوارف المعارف المعارف

لیے کافی ہوتی ہے۔اس طرح اللہ تعالی کے عالم اسباب کے قانون کا منشاء پورا ہوجا تا ہے، کہ اللہ تعالی نے طالب کے لیے ایک مطلوب پیدا کردیا اوراسے طالب کی اصلاح وتربیت کا سبب بناویا۔

#### تھوڑی سی صحبت:

جہاں تھوڑی تی صحبت کی ضرورت ہو، ایسی جگہ رہنا حکمت کی علامت ہے، لیکن اس تھوڑی تی صحبت کو معمولی نہ مجھنا چاہیے،
کیونکہ بیلیل صحبت، کثیر صحبت اور کثیر مشاہدوں سے بے نیاز کردیتی ہے، سالک کو معلومات اور عبرت کے حصول کے لیے سفر کی نہ
حاجت رہتی ہے نہ ضرورت، — شیخ کے باطنی انوار کی چند کرنیں یا صحبت کے چند لمحات اور چیزوں کے مطالعہ اور آثارِ قدیمہ کے
مشاہدے کانعم البدل ہوجاتی ہیں۔ جبیبا کہ کسی بزرگ نے کہا ہے:

''اپنی آئیکھیں کھولواور دیکھؤ'۔ ۔۔ مگر میں بیرکہتا ہوں:''اپنی آئیکھیں بند کرواور دیکھؤ'۔

#### جلوهٔ طور کامشامده:

بعض صالحين اورابلِ بأطن كالمدكايد كهناب كه:

''الله كے بہت سے بندے ایسے ہیں جوایئے گھٹنوں پر سرر كھ كرطور سينا كا جلوه د كيھتے ہيں''۔

لعنی جب وہ اپنے گھٹنوں پر اپناسرر کھتے ہیں تو قرب الہی کے مقام پر پہنچ جاتے ہیں، —لہذا

- جن کی تنہائی کی تاریکی میں آب حیات کا چشمہ کھوٹ نکلے و آب حیات کی تلاش کے لیے انہیں دنیا کی تاریکیوں میں گھنے
   کی کیاضرورت ہے۔
- → جسے مشاہد ہُ حق کی جھلک میں آسانوں کے چودہ طبق روش دکھائی دیں تواہے آسانوں کی طرف نظر دوڑانے کی کیا
   ضرورت ہے۔
- جس کی نگاہِ بصیرت میں ساری کا کنات سمٹ کرآ جائے تواسے جنگلوں اور بیابانوں کی خاک جھاننے کی کیا ضرورت ہے۔ چنانچہ جب کوئی اپنی فطری صلاحیت کی بدولت عالم ارواح میں پہنچ جائے تواسے عالم صورت یعنی چلتے پھرتے سابوں کے دیکھنے کی نہ حاجت ہے نہ ضرورت۔

#### کمال درجه کی روحانیت:

روایت ہے کہ حضرت ذوالنون مصری میشاند نے حضرت بایزید بسطامی میشاند کے پاس سے پیغام بھیجا:

"ان سے کہددوکب تک خواب راحت میں رہو گے۔قافلہ تو روانہ ہو گیا"۔

حضرت بایزید بسطامی مشاهد نے جواب میں پیکہلا بھیجا:

"مردوہ ہے جوساری رات سوئے ،اور ضبح سویرے قافلے سے پہلے منزل کو جائے"۔

حضرت ذوالنون مصرى مُصَلِيد في مين كرفر مايا:

"مرحبا! -- انہیں مبارک ہو! یہوہ کلام ہے جہاں تک ہماری روحانیت کی رسائی نہیں"۔

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

حضرت بشرحافي مُعَالِمةً لِ فرماتے تھے:

''اےقاریو! —اےطالبو! —سفر کرو،سفر! —تا کہ خوش وخرم رہو، —اس لیے کہ پانی جب زیادہ دیر تک ایک جگہرار ہتا ہے تو متغیر ہوجا تا ہے، یعنی اس کارنگ اور مزہ سب کچھ بدل جاتا ہے''۔

بدارشادی کرایک اور بزرگ نے فرمایا:

''سمندربن جاؤ،تا كەمتغىرنە،بوسكۇ'۔ ٢

#### سفر کی مشکلات اور تکلیفوں کا حاصل:

ایک طالب حقیقت، تیعنی مریدا پناباطنی اور روحانی سفر ہمیشہ جاری رکھتا ہے تو وہ نفس امارہ کی مسافتیں جلد ہی طے کر لیتا ہے۔
یہاں تک کہ وہ آفات نفس کی منزلیں بھی طے کر لیتا ہے، اس کے مذموم اخلاق، پبندیدہ اخلاق میں بدل جاتے ہیں۔ صدق و
اخلاص سے وہ جب اللّٰہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کی سب پریشان خیالیاں اور ذہنی انتشار یکسوئی سے بدل جاتے ہیں۔ سفر سے
زیادہ حضر (قیام) اس کے لیے فائدہ مند ہوتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سفر میں بہت ہی تکلیفیں، صیبتیں اور پریشانیاں پیش آتی
ہیں۔ ان پرقابو پانا کمزوروں کے بس کی بات نہیں۔ کیونکہ سفر کی نئی نئی مشکلات پرقابو پانا ایک باہمت اور بڑے طاقت ورشخص کا کام

حضرت عمر والتفيئة سے سی نے ایک شخص کے تزکیہ نفس کی تعریف کی تو آپ نے فرمایا:

'' کیاتم کسی ایسے سفر میں اس کے ساتھ رہے ہوجس کے ذریعے اس کے شریفانہ اخلاق کا پہتہ چل سکتا ہو'۔

اس مخص نے نفی میں جواب دیا۔حضرت عمر مٹالٹنؤنے ارشا دفر مایا:

"میرے خیال میں تم اسے اچھی طرح نہیں جانتے"۔

اللہ تعالیٰ جس بندے کوابندائے حال میں سفر کی پریشانیوں سے محفوظ رکھے اور اپنے وطن (جائے قیام) ہی میں اسے دل جمعی اورخوش نصیبی عطا کر ہے ، اور ایسے حضرات کی صحبت میسر آجائے ، جواس کے حال کی اصلاح کر دیں اور اس کی روحانی زندگی سدھر جائے توسمجھ لیس کہ اس پراللہ کا بہت فضل واحسان ہے۔ارشا دِباری ہے :

وَمَنْ يَتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَّهُ مَخُرَجًا وَّيَرُزُقُهُ مِنْ جَيْثُ لَا يَخْتَسِبُ (پاره٢٨، سوره طلاق)

"جوالله كا درركه تا ب، الله اس كے ليے (مصائب سے) نجات كى راہ نكالے گا، اوراس كے ليے اليي جگه سے رزق

فراہم کرے گا جہاں سے اسے وہم وگمان بھی نہ ہوگا''۔

## 

اس کی تفییر وتشریح میں مشائخ کرام نے بیفر مایا کہ بیعنایت الہی اس مخف کے لیے ہوجواللہ کی ذات سے کو لگائے ہوئے ہے، جب اسے کسی دینی معاطع میں کوئی مشکل در پیش ہوتی ہے تو اللہ تعالی اس کے پاس کسی ایسے خض کو بھیج دیتا ہے جواس کی مشکل کو حل کر دیتا ہے، سے چنا نچہ طالب حق اگر ابتدائی شرطوں پڑ ثابت قدم رہا تو اسے سفر کیے بغیر ہی وطن (حضر) میں انتہائی مقاصد حاصل ہوجاتے ہیں، سے اس طرح وہ ابتدائے حال سے انتہائے حال تک ایک ہی مقام پر قیام پذیر رہتا ہے، بیہ مقام ومرتبہ اللہ کے گئے بینے بندوں کو ہی حاصل ہوتا ہے۔

## بميشه سفرمين رہنے والے مشائخ كى فضيلت:

بعض بزرگوں کا یہ معمول رہا ہے کہ وہ ہمیشہ سفر میں رہتے ہیں ، کہیں ایک جگہ متعقل قیام نہیں کرتے ، وہ اپنے تز کیۂ نفس اور اصلاحِ احوال کے لیے سفرکوہی ذریعہ سمجھتے ہیں۔ چنانچہانہی بزرگوں میں سے ایک کا بیار شاد ہے :

''تم کوشش کرو کہ ہررات تم ایک ٹی مسجد میں مہمان بنو، —اور تمہاری موت اس حال میں آئے کہتم دوشہروں کے درمیان سفر کی حالت میں ہو''۔

شیخ آبراہیم اکنواص مُٹِیالیہ کاتعلق ایسے ہی مسافر طبقے سے تھا، یعنی وہ ہمیشہ سفر کی حالت میں رہتے تھے۔ آپ کسی شہر میں چالیس دن سے زیادہ قیام نہیں کرتے تھے، — ان کا خیال تھا کہ اگر وہ کسی جگہ چالیس دن سے زیادہ قیم رہے تو ان کے تو کل میں فرق واقع ہوجائے گا۔ اس فرق واقع ہوجائے گا۔ اس طرح ان کی آشنائی تو کل کے خلاف ایک دنیاوی سبب بن جائے گا۔

حضرت ابراہیم الخواص میں نیات ہیں کہ ایک بار میں نے ایک جنگل میں قیام کیا، اور گیارہ دن تک کچھ ہیں کھایا۔ آخر میرا نفس اس بات پر مائل ہوا کہ (بھوک مٹانے کے لیے) میں جنگل کی گھاس ہی کھالوں، — تب میں نے دیکھا کہ جنگل کی سبزی میری طرف بڑھتی ہوئی آ رہی ہے، اسے دیکھتے ہی میں بھاگ نکلا، پھر میں نے پیچھے مڑکر دیکھا تو وہ سبزہ واپس ہو گیا تھا، — کسی نے آیے سے یو چھا:

"آ پاس سزے سے کیوں بھا مے تھے؟" - آپ نے فرمایا:

"میرےنفس کواس سزے سے مدد حاصل کرنے کا خیال پیدا ہوگیا تھا"۔

حقیقت میں یہی وہ لوگ ہیں جواپنے دین کو بچانے کے لیے دنیا میں اِدھراُدھر بھا گتے پھرتے ہیں اورایک جگہ قیام نہیں رتے۔

حضرت شیخ ابوزرعہ عیشات نے اپنے مشائخ سے بالا سنا دحضرت عبداللہ رالٹینئر دوایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ مثالیّن نے ارشاد رمایا:

''اللّٰد کومسافرسب سے زیادہ محبوب ہیں''۔

اوكون نے عرض كيا: "يارسول الله! وه مسافركون بين؟ "- آب مَاللَيْظُ نے فر مايا:

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

'' یہ وہ لوگ ہیں جواپنے دین کو بچانے کے لیے دنیا میں إدھراُدھر بھا گتے پھرتے ہیں، وہ سب قیامت کے دن حضرت عیسیٰ بن مریم (علیہ السلام) کے پاس انتہے ہوں گئ'۔

#### سفروقیام کے لحاظ سے روحانی مدارج کے تقاضے:

بہر حال سفر وقیام کے لحاظ سے مختلف روحانی مدارج کا ذکر کیا گیا، — ان سب حالتوں میں:

○ \_ پہلے سفر پھر قیام، ○ \_ پہلے قیام پھر سفر، ○ \_ ہمیشہ قیام

سب لوگ نیک نیت ہوتے ہیں۔ نیک نیتی کا تقاضایہ ہے کہ صدق کو اختیار کیا جائے۔ احوال و مدارج میں خواہ کیسی ہی تبدیلی کیوں نہ ہو جائے۔ صدق کا جذبہ ہر حال میں قابلِ تعریف ہے، — لہذا جو کوئی سفر اختیار کرے، اسے چاہیے کہ وہ اپنی روحانی حالت کی گرانی کرے، اور اپنی نیت کو درست رکھے، تا کہ سفر کے ثمر ات سمیٹ سکے، تا ہم اپنی نیت کو نفسانی خواہشوں سے وہی پاک وصاف رکھ سکتا ہے، جو بہت بڑا عالم اور زبر دست پر ہیزگار ہو، اور دنیاوی لذتوں کی طرف اس کا بالکل میلان نہ ہو۔

اگرکسی شخص کے اندرکوئی نفسانی خواہش دبی ہوئی ہے اور حسن نیت کے لیے درکار زُہر وتقوی اس میں موجود نہ ہو، اور وہ اس فی فلسانی میں نفسانی میں اور عبد ہے اور میڈ ہے، ساور وہ جذبہ نفسانی میں فلسانی جذبہ کت ہے، ساور وہ جذبہ نفسانی میں فرق نہ کر سکے، ساور وہ جذبہ نفسانی کی تمیز کر سکے، ساس کی وجہ یہ ہے کہ نیت کی در سی فرق نہ کر سکے، ساس کی وجہ یہ ہے کہ نیت کی در سی اس وقت تک معلوم نہیں ہو سمتی جب کہ نفسانی وسوس کا علم نہ ہو، سے میلم اس قدر وسیع ہے کہ اس کے لیے ایک علیجد و باب درکار ہے، سے بہرحال یہاں ان لوگوں کے لیے مختر طور پر کچھ بیان کرتا ہوں جوان نفسانی وساوس میں مبتلا ہیں، کیونکہ بہت سے درولیش اس سے نا آشنا ہیں۔

#### نفسانی وسوسات ورُ جحانات:

جہاں تک طبعی رجحانات کا تعلق ہے، درویش بھی ان میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ وہ بھی ہی جاہتا ہے کہ جنگوں اور باغوں میں گھو منے کے لیے نکلے۔ بیخواہش بظاہر دل کو بہت انھی گئی ہے، گریاس کے لیے بہت زیادہ نقصان دہ ہے، ساس کی وجہ یہ ہے کہ جب کوئی نفسانی خواہش پوری ہوجاتی ہے تو نفس وسیج اور کشادہ ہوجاتا ہے۔ جنگل کی سیر کر کے اس کی نفسانی غرض پوری ہوجاتی ہے، یعنی جنگلوں اور باغوں کی سیر سے نفس بھیل جاتا ہے۔ ایسی صورت میں قلب کوجنگلوں کی سیر سے سکون کہاں حاصل ہوا۔ سے دور ہوکرا پی خواہش پوری کرنے میں مصروف ہوجاتا ہے۔ ایسی صورت میں قلب کوجنگلوں کی سیر سے سکون کہاں حاصل ہوا۔ یو نفسانی خواہش پوری کرنے کا ذریعہ ہوگیا۔ ظاہری طور پر جوسکون محموس ہوا ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کنفس اس سے دور ہوگیا، جیسے کیونہ نفس اس سے دور ہوگیا، جیسے کسی انسان کا ایساساتھی جدا ہوجائے جوساتھ ہوتے ہوئے اس کے لیے ایک طرح کا بوجھ تھا، تو وہ اطمینان کا سانس لیتا ہے۔ درویش جب جنگل یاباغ کی سیر سے لوٹ کراس طرح کہ وہ مزید ہوجھ کابا عث ہوگیا ہے، کیونکہ قلب نفس سے بیزار ہودر دور اپنے نفس کو اپنے قلب کے تقیدی نظر سے جائزہ لیے گا تو وہ اپنے نفس کو اپنے تھیں کا بوجھ کابا عث ہوگیا ہے، کیونکہ قلب نفس سے بیزار ہوگیا ہے، اب جیسے جیسے نفس کا بوجھ بردھتا جائے گا، قلب کا تکدر بھی اس قدر بردھتا جائے گا۔ قلب کے اس بھاری بن اور بوجھ کی وجہ

## عوارف المعارف على المعارف المع

یہ ہے کہ قلب نے اس کی نفسانی خواہشوں پر پابندی لگار تھی ہے،اس لیے جنگل اور باغ کی طرف جانا ایک روحانی بیاری ہے، جسے درویش سکون کا باعث اور در د کی دواسمجھے ہوئے ہے۔

درویش اگرتنهائی اور گوشتینی اختیار کرتار ہے تو سرکش نفس مطیع ہوکرلطیف اور سبک بن جائے گا اور قلب کا ایک اچھاساتھی بن جائے گا ، اور ہو جھ نہ بنے گا ، اور ہو جھ نہ بنے گا ، اور ہو جھ نہ بنے گا ، ساس مثال سے سفر کی خواہش کا اندازہ کیا جا سکتا ہے ، یعنی اگر سفر سے نفس کی خواہش پوری ہوئی ہے تو اس سے قلب میں بے چینی بیدا ہوگی ، سکونِ قلب نہ ہوگا ، سسکو نکہ بہت ہی الیی نفسانی خواہشیں ہیں جن سے راحت و آرام ملتا ہے ، گر جو خفس اس نکتہ کو جھے لے ، وہ اس وقتی لطف و سکون کے فریب میں نہیں آسکتا جس کا انجام اچھا نہ ہو۔ اور اس کے خطرات کو کسی طرح سے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا ، ساس لیے جب دل میں سفر کا خیال پیدا ہوتو اس قتم کے وسوسوں اور خدشوں کو نظر انداز نہیں کرنا جا ہے ۔ ساس کی دل فریبیوں سے ہشیار رہنا جا ہے ، ساسکوں سے ہشیار رہنا جا ہے ، س

سفر سے پہلنے بیضرورغورکر لینا چاہیے کہ سفر کا مقصد کہیں نفسانی خواہشوں کا پورا کرنا تونہیں ۔۔اگر ایسا ہی ہےتو سفر کا ارادہ ترک کردے، ۔۔اورا گرسفراختیا رکر ناپڑ جائے تو بھی نفس کے مکروفریب کوئسی حال میں بھی فراموش نہ کرے۔ ایک سنڈالٹنٹائی میں میں کی تھوٹ میں میں اس سے گائی جے میں میں سنڈالٹنٹائی نہ میں نہ نہ اللٹائی نہ میں نہ میں ا

رسول اکرم مَثَالِثَیْمَ کی بیحدیث مبارک بھی شایداس اصول پربیان کی گئی ہے، جس میں آپ مَثَالِثَیَمَ نے ارشا دفر مایا: '' آفتاب، شیطان کے دوسینگوں کے درمیان سے طلوع ہوتا ہے'۔

کیونکہ طلوع آ فآب کے وقت ہی نفس کی اُمنگیں اور جذبات بیدار ہوتے ہیں۔لوگ اسے مزاج اور طبیعت پر قیاس کرتے ہیں۔اس بات کی تشریح کی وقت بیار کی بی

— وہ قلبی سرور سمجھ کرا کنڑنفس کی حرکات میں مبتلا ہوجا تا ہے۔وہ سمجھتا ہے کہ بیقلب کی حرکات ہیں،جبکہ وہ ففس کی حرکات ہوتی ہیں۔

' — تبھیٰ وہ یہ بھی خیال کرنے لگتا ہے کہ وہ اللہ تک پہنچ گیا ہے، اور وہ اللہ کی طرف سے کلام کررہا ہے، اور اللہ کی طرف سے حرکت کررہا ہے۔

اس قتم کے شبہات عام درویشوں کونہیں ہوتے بلکہ اربابِ قلوب اور اربابِ حال حضرات کوہوتے ہیں۔لہذاایسے مقامات پر عوام کے نہیں خواص کے قدم ڈگرگا جاتے ہیں۔لہذااس تکتے کواچھی طرح سمجھ لینا چاہیے، کیونکہ پیلم نایاب اورگراں قدر ہے۔ سف کے لیہ استزار کے خاصر دری ہیں نہ

سفرکے کیےاستخارہ کرناضروری ہے:

درویش کو جاہیے کہ سفر کے لیے روانہ ہونے سے پہلے نماز استخارہ ادا کر لے۔اس نماز کوکسی حالت میں نظر انداز نہیں کرنا

حابية خواه

## عواف المعارف المحارف ا

- درویش پرسفر کی میچے صورتِ حال داضح کیوں نہ ہوجائے ،
  - پااس پرسفر کی مصلحت ظاہر ہوجائے،

پھر بھی نماز استخارہ پڑھنا ضروری ہے۔ کیونکہ نیک نیتی کے لحاظ سے لوگوں کے الگ الگ مرتبے ہیں، ۔ کھالوگوں پر حقیقت جلد ظاہر جو جاتی ہے اور کھھ پر دیر میں، ۔ تاہم سُنت کی پیروی کرنے کے لیے نمازِ استخارہ کونظر انداز نہیں کرنا چاہیے۔ اس میں برکت ہے اور رسول اکرم مَثَالِیَّا فِم نے اس کی تعلیم دی ہے۔

#### دعائے استخارہ:

شیخ ابونجیب سپروردی مُرِیناتھ نے چندمشائخ سے بالا سنادحضرت جابر بن عبدالله دلائٹوئؤ کی روایت بیان کی ہے کہ رسول الله مُلَّاتَیْنِظِ ہمیں نمازِ استخارہ کی اس طرح تعلیم دیتے تھے، جس طرح قرآن پاک کی سی سورت کی تعلیم دے رہے ہیں، — لہٰذاتم میں سے جب کوئی کسی کام یاسفر کاارادہ کرے تو وہ دورکعت نفل نماز پڑھے۔ پھرید عاپڑھے:

اَلْلَهُمْ إِنِّى اِسْتَخِيْرُكَ بِعِلْمِكَ وَاسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ وَاسْتَلُكَ مِنْ فَصْلِكَ الْعَظِيْمِ ۞ فَإِنَّكَ تَقُدِرُ وَلاَ الْعَلَمُ وَانْتَ عَلَّمُ الْعُيُوبِ ۞ اَللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ تَعْلَمُ إِنَّ هَلْمَ الْاَمْرَ (وَيُسْمِّيْهِ بِعَيْنِهِ) اَقْدِرُ وَالْعَلْمُ وَلاَ الْعَمْرَ (وَيُسْمِّيْهِ بِعَيْنِهِ) خَيْرٌ لِّنَي فِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَمَعَادِي وَ عَاقِبَةَ اَمْرِي اَوْ قَالَ عَاجِلُ اَمْرِي وَاجْلِهِ فَاقْدِرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكَ خَيْرٌ لِي فَي فِي فِي فِي فِي فَي مَعَاشِي وَمَعَادِي وَ عَاقِبَةَ اَمْرِي اَوْ قَالَ عَاجِلُ اَمْرِي وَاجْلِهِ فَاقْدِرُهُ لِي ثُمَّ بَارِكَ لَى فَي فِي فِي فِي فِي فَي مَعَاشِي وَمَعَادِي وَ عَاقِبَةَ اَمْرِي اَوْ قَالَ عَاجِلُ اَمْرِي وَاجْلِهِ فَاقْدِرُهُ لِي الْخَيْرِ حَيْثَ لِي فَي فِي فَي وَالْعَامِ وَالْعَالَمُ وَاللَّهُ مِنْ لَا لَكَ فَاصُو فَهُ عَيْنَى وَاصُو فَي عَنْهُ وَاقْدِرُ لِي الْخَيْرِ حَيْثَ لِي فَالْمُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَاقْدِرُ لِي الْخَيْرِ حَيْثُ لِي فَا فَالْعُولُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَاقْدِرُ لِي الْخَيْرِ حَيْثُ لِي اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَاقْدِرُ لِي الْخَيْرِ حَيْثُ كَالْمُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَالْعَالَ عَالْمُ وَالْعُلُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْعَالَ عَاجِلُهُ وَالْعُولُ لِي الْعَالَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

"اللى! ميں تيرے علم سے استخارہ كرتا ہول، اور تيرى قدرت سے توفيق كا طالب ہوں، — اور تيرے عظيم فضل كا طلب كار ہوں۔ كونكہ تو قدرت والا ہے اور ميں لا جار ہوں، — ستو جانئے والا ہے، ميں انجان ہوں، — تو ہى پوشيدہ باتوں كوخوب جانتا ہے۔

الہی!اگر تیرے علم میں بیکام (یہاں اپنے کام کانام لے) میرے دین،میری معاش،میری آخرت اور میرے انجام کار میں میرے کے کام کانام لے کام کانام کے سرانجام کار میں میرے لیے بہتر ہے تو مجھے اس کام (کے سرانجام دینے) کی طاقت عطافر ما، — پھراس میں میرے لیے برکت عطافر ما!

اوراگر تیرے علم کے مطابق میرایہ کام میرے لیے بہتر نہیں ہے، ۔۔ تو مجھے اس کام سے دورر کھ، ۔۔ اور جہاں کہیں میرے لیے بھلائی ہو، مجھے اس کی تو فیق عطافر ما!''

## باب تمبر ١٤:

## سفر کے فرائض وفضائل

سفر کے مسائل فقہ کی کتابوں میں بیان کیے گئے ہیں۔وہ مسائل اس کتاب کا موضوع نہیں ،صوفی کو چونکہ سفر میں فرائض و فضائل (نیک کام)انجام دینا ہوتے ہیں،اس لیےسفر سے متعلق جو بنیادی مسائل احکام شرعیہ سے ہیں مختصر طور پرانہیں بیان کیا جاتاہ، کیونکہ تصوف کی بنیاداحکام شرعیہ پرہے۔

سیم کے مسائل:

- — مرض کی حالت میں ،
- O نایا کی کی حالت میں،
- صافر کے لیے یانی نہ ملنے کی صورت میں،
- سافر نے بیے پای نہ ملنے ی صورت میں ،
   پانی کے استعال میں جان کی ہلا کت کا اندیشہ ہو،خواہ اس پر غسلِ جنابت فرض ہو،
  - ضوٹوٹ گیا ہے اور دوبارہ وضوکر ناہے اور یانی موجو ذہیں ہے ،

ان تمام صورتوں میں جائزہ، — فقہاء کے چیج ترین قول کے مطابق اس صورت میں بھی تیم جائز ہے:

- 🔾 مال کے ضائع ہونے کا خطرہ ہو،
  - 🔾 مرض بروه جانے کا اندیشہ ہو،
- O يانى ياس كىكىن بياس لكى ك،
  - کوئی ساتھی پیاساہے،
  - 🔾 --- جانورکو یانی پلانا ہے،

( مگرطہارت کے لئے زائد پانی نہیں ہے)، —ان تمام صورتوں میں تیم کے ساتھ نماز پڑھی جاسکتی ہے اور اس نماز کے لوٹانے کی ضرورت نہیں ہے،

## مراف المعارف کی المحال کی

- 🔾 پانی کی سردی کا خوف ہے یا
- یانی کے استعمال سے سردی لگ جانے کا خطرہ ہے۔

اس صورت میں بھی تیم سے نماز پڑھ سکتا ہے، لیکن اس صورت میں نمازلوٹائی جائے گی۔

تیم اس صورت میں جائز ہے جبکہ پانی کومناسب مقامات پر تلاش کرلیا گیا ہو، — پانی کی تلاش کے مقامات وہ ہیں جہاں مسافر کسی منزل پر پہنچ کرایندھن اور گھاس وغیرہ تلاش کرتا ہے، — پانی کی تلاش اس وقت کرنی جا ہیے جب نماز کا وقت ہوجائے، خواہ سفر مختصر ہو یا طویل ، دونوں برابر ہیں۔

اگریسی کونماز کے آخری وقت میں پانی کے ملنے کا یقین ہو، کیکن اس کے باوجود اس نے تیم سے نماز پڑھ لی تو فقہاء کے سیح قول کے مطابق نماز ہوجائے گی۔اور جتنی نماز تیم کے ساتھ پڑھی ہے، وہ لوٹائی نہیں جائے گی،خواہ ابھی نماز کا وقت باقی ہو، — لیکن اگر پانی کے موجود ہونے کی تو قع ہوتو تیم باطل ہوجائے گا۔ جیسے کہ کوئی قافلہ آجائے (اور قافلہ والوں سے پانی مل جانے کی تو قع ہوتو تیم باطل ہوجائے گا۔)، — یا پھر پانی مل جانے کی کوئی اور صورت متوقع ہو۔وہ اگر نماز پڑھنے کے دوران پانی دیکھ لے تو اس کی نماز باطل نہیں ہوگی اور نہ اس کے لوٹانے کی ضرورت ہے۔تا ہم مستحب سے کہ وہ نماز تو ڑ دے اور پانی سے وضوکر کے پھر نماز بڑھے۔ یہی قول زیادہ صبحے ہے۔

فرض نمازے لیے مقررہ وفت سے پہلے تیم نہیں کرنا جاہیے، — ہرفرض نمازے لیے تیم کرنا جاہیے، — ایک تیم سے فرض اورنو افل پڑھے جا سکتے ہیں۔، — نو افل پڑھنے کے لیے جو تیم کیا جائے اس سے فرض نماز نہیں پڑھی جا سکتی۔

اگرکسی کو پانی اور مٹی دونوں میں سے بچھ نہ ملے تو وہ نماز پڑھ سکتا ہے، — لیکن جب ان دونوں میں سے کوئی چیز دستیاب ہو جائے تو نماز کولوٹا لے، — جس شخص کو نہ پانی ملا ہے اور نہ مٹی، یعنی وہ نہ وضو کر سکا ہے اور نہ تیم ، تو ایساشخص نماز تو پڑھ سکتا ہے تو قرآن مجید کونہیں چھوسکتا، — اگر وہ محدث نہیں، نا پاک (جنبی) ہے (یعنی اس پر خسل فرض ہے) تو اسے نماز میں قرآن مجید کی آیتیں پڑھنا بھی منع ہے، — وہ نماز میں قرائت کی بجائے صرف اللّہ کا ذکر کرسکتا ہے۔

#### فيتم كاطريقه:

- تیم پاک مٹی سے کرنا جاہیے، جس مٹی میں ریت اور چونا ملا ہو، اس سے تیم نہیں ہوسکتا، کسی جانور کی پشت پریاکس کپڑے پرگر دوغبار ہو، اس غبار سے تیم کرنا جائز ہے، —
- تیم کرتے وقت اللہ تعالیٰ کا نام لینا چاہیے۔ تیم کرنے والے کو چاہیے کہٹی پر ہاتھ مارنے سے پہلے نماز کے جائز ہونے کی نیت کرنی چاہیے۔ اس کے بعدمٹی پر ہاتھ مارنا چاہیے، —
- چبرے کامسے کرتے وقت ہاتھ کی تمام انگلیاں فی ہوئی ہوں۔ تمام چبرے کامسے کرنا چاہیے۔ اگرکوئی فرض مقام ( یعنی پیشانی کے بالوں کے نیچے سے ٹھوڑی کے نیچے لمبائی رُخ اور دونوں کا نوں کی چوڑ ائی تک تمام چبرہ فرض مقام ہے۔ ) مسے کے بغیررہ سیاتو تمیم درست نہیں ہوگا، —

## عواف المعارف المحارف ا

- — ہاتھوں کے سے جب دوبارہ مٹی پر ہاتھ مارا جائے تو دونوں ہاتھوں کی انگلیاں تھلی ہونا جا ہئیں، اور دھونے کے ضروری مقامات پر ہاتھ پھیرنا چاہیے۔ (اگرمسے میں کوئی جگہاس میں سے باقی رہ گئی تو تیم درست نہ ہوگا۔)
- - مسح بورا کرنے کے لیے اگر دوبارہ مٹی پر ہاتھ مارنے کی ضرورت ہے توابیا کیا جاسکتا ہے تا کہ مٹی ہے سے کے تمام ضروری مقامات كالمسح ہوسكے۔
- سال میں اور ہوجائے تو دوسری تھیلی سے اس کا سے کرے تا کہ ایسا کرنے سے دونوں تھیلیوں کا مسح ہوجائے۔ بھرداڑھی کے نیچ تک ہاتھوں کو پھیرے،البتہ داڑھی کے بالوں کی جڑوں تک مٹی پہنچانے کی ضرورت نہیں۔

## موزول كالسح:

- صرف ایک دن اورایک رات تک مسح کافی رہے گا۔
- موزے پہنے ہوں۔
  - موز ہ پہنتے وقت نیت کی ضرورت نہیں ، بلکہ کمل طہارت کی ضرورت ہے۔
- 🔾 اگر کسی نے ایک موز ہ پہن لیا اور دوسرا پاؤں دھونے سے پہلے موزے پرسے کرلیا توبیسے درست نہیں ہوگا۔ دونوں موزے
- بہی رہ ہے۔ جس موزے پرسے درست ہے،وہ ایسا ہونا چاہیے جسے پہن کر چلناممکن ہواور کل فرض اس سے حچپ جائے۔ موزوں کے اوپر کے تھوڑے سے جھے کامسے کر لینا کافی ہے، ۔۔ مگر اولی میہ ہے کہ تکرار کے بعد موزوں کے اوپر اور نیچ (تلے پر) پوراسے کیا جائے۔
  - 〇 جب معینه مدت گزرجائے۔
- یا (موزے کے پیٹ جانے سے )محل فرض کھل جائے تومسح کا حکم ختم ہو جائے گا،خواہ موزے کی لیبیٹ یاؤں پر باقی ہی کیوں نہ ہو، ۔۔۔اوروہ باطہارت ہوتو سیجے قول یہ ہے کہ وضو کیے بغیر دونوں یا وُں دھو لیے جائیں۔
- — اگرمسح کرنے والامسافروطن میں آجائے ، یامقیم ہوجائے تواسی طرح مسح کرے جس طرح مقیم (مقام کی حالت میں ) کرتا
  - اسی طرح اگر کوئی مقیم سفراختیار کری تو وه مسافر کی طرح مسح کرے۔
- اگر جرابوں (شرح) پرنمدہ یا سخت کپڑا چڑ ھالیا جائے یا چڑا چڑ ھالیا گیا ہوتو اس پرمسح کرنا جائز ہے، بشرطیکہ اس سے محلِ فرض جھپ جائے، ۔۔ مگر بھٹے ہوئے موزول یا بئی ہوئی جرابوں پر،جس سے پاؤں کا پچھ حصہ پوشیدہ ہواور باقی پرغلاف چڑھالیا گیا ہو،سے جائز نہیں۔

# عبراف المعارف المعارف

نماز کی قصروجمع:

- - اسی طرح سے مغرب وعشاء کومسا فرجمع کرسکتا ہے لیکن نما نِ مغرب میں قصر نہیں ہے ، اور نہ نما نے فجر میں قصر ہے ،
     ان دونوں نما زوں (مغرب وفجر ) کواسی طرح ادا کر ہے جس طرح بغیر قصر وجمع کے ادا کیا جاتا ہے۔
- مؤکدہ سنتوں میں سے دوطرح کی سنتوں کو جمع کر کے پڑھا جا سکتا ہے، یعنی ظہر وعصر کے فرض ادا کرنے سے پہلے
   پڑھے، -- جب دونوں فرض ادا کر لے تو نما زِظہر کے فرض کے بعد جود وسنتیں یا چارسنتیں پڑھتا ہے، وہ پڑھے۔
- — اس طرح نمازمغرب وعشاء جمع پڑھنے کے بعدان کی مؤکدہ سنتیں اداکر ہے، اور سنتیں اداکر نے کے بعدعشاء کے وتر اداکر ہے۔

#### سواری پر فرض نماز ادانهیں ہوتی:

سواری پرسواررہ کرفرض نمازادا کرناکسی حال میں جائز نہیں ہے۔سوائے اس کے کہ جنگ میں شریک ہواورلڑائی مسلسل جاری ہو، ۔۔ مؤکدہ سنتیں اور نوافل کا سواری پر پڑھنا جائز ہے۔اس صورت میں رکوع و بجودا شارے سے ادا کر ہے کین سجدے کے اشارے میں رکوع کے اشارے سے زیادہ جھکے۔گریہ جھکنا اس وقت ہونا چاہیے جب وہ جھکا ؤپر قادر ہو، یعنی جم کر بیٹھا ہو، جیسے کجاوہ ہویاکسی اور چیزیر ببیٹھا ہو۔

سواری کی حالت میں منہ کاراستے کی طرف ہونا ہی قبلہ رُوہونے کے قائم مقام ہوگا۔ لہٰذا سواری کوقبلہ رُخ کے علاوہ اور کسی طرف نہ موڑے، ساگراس نے اپنی سواری کواس جانب سے موڑ لیا جس طرف وہ چل رہی تھی اور جدھر سواری کوموڑ اہے وہ سمت قبلہ کی نہیں ہے تو اس صورت میں نماز باطل ہوجائے گی۔

مسافراگر پیدل سفر کرر ہاہے تواس صورت میں سفر میں اسے فل بھی پڑھنا چاہئیں ، —

اگرمسافر نے احرام نہیں باندھ رکھا تو راستے کی سمت منہ کر کے نماز ادا کر سکتا ہے، ۔۔لیکن اگر مسافر نے احرام باندھ رکھا ہے تو حالت احرام میں قبلہ رو ہوکر نماز پڑھنا ضروری ہے، ۔۔ رکوع و بجود کے لیے اسے اشارہ کافی ہے، ۔۔سوار کے لیے احرام کے لیے بھی قبلہ رو ہونا ضروری نہیں۔

#### مسافر کاروزه:

اگر مسافر مقیم ہوگیا، اور پھراس نے سفر اختیار کرلیا تو اس کے لیے اس دن کا روزہ پورا کرنا ضروری ہوگیا، — اسی طرح اگر اسیمادپ کتاب شخ شہاب الدین سہروردی میشاند شافعی مسلک کے پیرہ تھے۔ بیسب مسائل فقہ شافعی کے لخاظ سے ہیں، — انہول نے شافعی طریقے کے
مطابق دونمازیں ایک ہی وقت میں سفر میں اجازت دی ہے، — فقہ فنی میں فقط حج کے دوران دونمازیں جمع کی جاسکتی ہیں، کسی اور صورت میں نہیں ۔ البت سفر کے
دوران ایک نماز کو، آخری وقت میں اور دوسری نماز کواس کے ابتدائی وقت میں ملاکر پڑھا جاسکتی ہے۔

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

میافرتھا، پھرمقیم ہوگیا،اس وقت بھی یہی صورت ہوگی۔ کیونکہ سفر میں روز ہ رکھنا افطار کرنے سے بہتر ہے، —اس طرح حالتِ سفر میں نماز قصر کرنامکمل نماز پڑھنے سے افضل ہے۔

ہمارے خیال میں ایک صوفی کے لیے سفر میں اس قدر شرعی احکام کا جاننا کافی ہے۔

#### رفیق سفر کی ضرورت:

سفر میں یہ ستحب ہے کہ صوفی مسافر کسی رفیقِ سفر کو تلاش کرے، جود بنی معاملات میں اسے مددد سے بہا کہ کہا گیا ہے: '' پہلے ساتھی تلاش کرو، پھر سفر کرؤ' ۔۔ اس لیے رسول اللہ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِن اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ مَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰ اللّٰهُ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِ مُنْ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِ مِنْ اللّٰمِنْ مِنْ اللّٰمِنْ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمُ

#### اجماعی سفر میں امیر بنالینا حیا ہے:

اگرسفر جماعت کے ساتھ کیا جائے توان میں سے جوبہتر ہو،اسے امیر بنالیا جائے،رسول اللہ مَنَا ﷺ نے ارشاد فرمایا: ''اگرسفر میں تم تین آدمی ہوتوا پنے میں سے کسی ایک کوامیر بنالو''۔

یہی وہ امیر ہے جسے صوفیہ''بشیر'' کے نام سے موسوم کرتے ہیں ، — امیر اس شخص کو ہونا چاہیے جوزُ ہدو پر ہیز گاری میں سب سے بڑھ کر ہو ۔۔ بلکہ تقویٰ میں سب سے زیادہ ،مروت وسخاوت میں سب سے بڑھ کراور سب سے زیادہ شفیق ہو۔

حضرت عبدالله بن عمر طافيناروايت كرتے ہيں كەرسول الله مَنَا لَيْنَا نَعْ مَايا:

''اللہ کے ہاں بہترین ساتھی وہ ہے جواپنے ساتھیوں میں سب سے زیادہ بہتر اور نیک ہو''۔

#### شيخ عبداللهمروزي كاواقعه:

رفیق سفر کے حوالے سے حضرت شیخ عبداللّٰہ مروزی مِیشاتیہ کے بارے میں منقول ہے کہ ایک بارابوعلی رباطی مُیتالیہ ان کے ہم سفر بے توشیخ عبداللّٰہ نے ان سے کہا:

''میں امیر بنول یا آپ بنیں گے''۔ — ابوعلی رباطی نے فرمایا:''آپ امیر بنئے''۔

چنانچہ شخ عبداللہ اپنااورا ہے رفیقِ سفر حضرت ابوعلی رباطی کا سامان اپنی کمر پراُٹھائے چلتے رہے۔ حالت سفر میں ایک رات بارش ہوگئی۔ شخ عبداللہ مروزی ساری رات اپنے ساتھی ابوعلی رباطی کے سر ہانے کھڑے رہے، اورانہیں بارش سے بچانے کے لیے اپنے کمبل سے ڈھانپتے رہے، — حضرت ابوعلی جب انہیں ایسا کرنے سے روکتے تو شخ عبداللہ مروزی فرماتے: ''کیا میں تمہاراا میرنہیں ہوں، اور کیا تم پرمیری اطاعت کرنا فرض نہیں ہے'۔

#### د نیادارامیرقافله:

 ہوں کے بندوں اور جاہلوں کا طریقہ ہے۔ جوصوفیاء کرام کے طریقہ کے بالکل خلاف ہے۔ بیان لوگوں کا طریقہ ہے جو دنیا دار
ساتھی تلاش کرتے ہیں۔ تا کہ وہ سب مل کر دنیاوی مقاصد حاصل کریں۔ اغراض کی تکمیل کے لیے وہ سفر کے ایسے ساتھی چنتے ہیں جو
دنیا کی طرف ماکل ہوں، سے پھر بیسب مل کرنفسانی خواہش کے پورا کرنے میں لگ جاتے ہیں۔ اور وہنیا داروں کے ساتھ گھل مل
جاتے ہیں تا کہ اپنے مقاصد کو حاصل کر سکیں۔ ان لوگوں کا بیا جتماع غیبت اور دوسر ہے مکر وہات سے آلودہ ہوتا ہے۔ اس سفر سے ان کی غرض سیر وتفریح اور مفاد پرستی کے سوا کچھ نہیں، سے جب تک کسی خانقاہ سے ان کا مفاد وابستہ ہوتا ہے، تب تک بیلوگ وہاں
اپنے قیام کو طول دیتے رہتے ہیں، خواہ وہاں سے دینی فوا کہ حاصل نہ ہوں مگر دنیا وی مفاد کے حصول کے لیے تھہرے رہتے ہیں،
جب وہاں آمدنی کی کمی اور فتوح (نذر نیاز) کی قلت دیکھتے ہیں تو وہاں سے چل دیتے ہیں۔ حالا نکہ دینی اسباب کا حصول وہاں
آسان اور کشرت سے ہوتا ہے۔ مگر بیصوفیاء کرام کا طریقہ نہیں۔

#### سفر پرجانے والوں کورخصت کرنامستحب ہے:

کوئی درویش جب سفر پرجانے گئے تو اپنے بھائیوں اور عزیزوں کو رخصت و وداع کرے۔اور رسول اللہ منگاتیا ہم کے ارشاد کے مطابق ان کے لیے دعا کرے، — ایسا کرنام شخب ہے، — ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں حضرت عبداللہ بن عمر بڑاتھا کے مطابق ان کے مطابق ان کے مطابق ان کے مطابق میں دہا۔ جب میں ان ہے رخصت ہونے لگا تو انہوں نے مجھے آ گے چل کروداع کیا (یعنی مثالیعت کی )۔اور فرمایا کہ میں نے رسول اللہ منگاتی ہم کو بیار شاد فرماتے سنا ہے:

" حضرت لقمان نے اپنے بیٹے ہے کہا:" اے میر نے فرزند! جب کوئی چیز اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دی جاتی ہے تو وہ اس کی حفاظت فرما تا ہے، — لہذا میں تمہارا دین، تمہاری امانت اور تمہارے کمل کا انجام اللہ کے سپر دکر تا ہوں"۔ حضرت زید بن ارقم بڑا تھنے نے رسول اکرم مُؤاتینے کم سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جب تم میں سے کوئی سفر اختیار کرے تو تمہیں جا ہے کہ اپنے بھائیوں کو اللہ کے سپر دکر دے، کیونکہ اللہ ان کی دعامیں برکت عطافر ما تا ہے جووہ اس (مسافر) کے حق میں کرتے ہیں"۔

رسول الله مَنْ عَلَيْهِم كايه معمول مبارك تھا كه آپ مسافر كورخصت ووداع فرماتے تواس كے ليے يوں دعا فرماتے: ''الله تعالیٰ تمہیں تقویٰ كازادِراہ عطا فرمائے اورتمہارے گناہ بخش دے اور توجس طرف روانہ ہو، اس میں خیروتوفیق عطافر مائے''۔

#### مسافركواللدكسيردكرنا:

جب ایک بھائی سفر پر جانے کا ارادہ کرنے والے کورخصت کرے تو جب وقت رخصت اسے اللہ حافظ کہتے ہوئے اللہ کے سپر دکرے اوراس کے لیے دعائے خیر کرے توبی یقین رکھے کہ اللہ تعالیٰ اس مسافر بھائی کے حق میں اس کی دعا قبول فرمائے گا۔

روایت ہے کہ حضرت عمر رفائفڈ اپنے دورِ خلافت میں لوگوں کو وظا نف عنایت فرمار ہے تھے کہ ایک آ دمی اپنے ہیئے کوساتھ لے کر آیا۔ تا کہ اے بھی وظیفہ ل جائے ، — حضرت عمر رفائفڈ نے اسے دیکھے کرفر مایا:

عوارف المعارف كالمحارف المحارف المحارف

"جیسے تیرابیٹا تیری شکل کا ہے، ایسی مشابہت میں نے سی اور باپ بیٹے میں نہیں یا گی"۔

الشخص نے عرض کیا:

''اے امیر المؤمنین! میں آپ کواس کی مشابہت کا واقعہ سنا تا ہوں۔ ایک بار میں نے سفر پر جانے کا ارادہ کیا تو میرایہ

بیٹااین ماں کے پیٹ میں تھا۔ مجھے رخصت کرتے وقت اس کی مال نے کہا:

''آپ مجھے اس حالت میں چھوڑ کر جارہے ہیں؟'' ۔ میں نے اسے کہا:

"جوتمہارے بیٹ میں ہے، میں اسے اللہ کے سپر دکرتا ہول"۔

یے کہ کر میں سفر پر چلا گیا۔ جب کچھدت کے بعد میں واپس آیا تو مجھے معلوم ہوا کہ میری بیوی مرتجی ہے۔لوگ میرے پاس بیٹے ہوئے میری بیوی کی موت کے بارے میں باتیں کررہے تھے۔اچا تک اس کی قبریر آگ روش نظر آئی۔ میں نے لوگون سے یو چھا:'' بیآ گ کیسی ہے؟'' — انہوں نے بتایا:

'' يتمهاري بيوي كي قبرہے۔اس پرہم روز اندرات كو آگروش د سكھتے ہيں''۔

میں نے کہا:''اللہ کی قتم!میری بیوی بہت روز ہے رکھتی تھی اور راتوں کو اُٹھ کرعبادت کیا کرتی تھی''۔

یہ کہ کرمیں نے لوگوں کوساتھ لیا اور کدال سے اس کی قبر کو کھود ڈالا۔ قبر کھودتے میں اچا نک ایک روشن جراغ نظر آیا۔ جراغ کے ساتھ ہی اس اڑ کے کوتبر میں حرکت کرتے ہوئے دیکھا۔اس دم غیب سے آواز آئی:

''اسے لے لے! یہ تیری امانت ہے، —اگر تواس کی ماں کو بھی (سفر پر جاتے وقت) ہماری امانت میں دے دیتا تو اسے بھی زندہ یا تا''۔

يه عجيب وغريب واقعهن كرحضرت عمر والنفيُّ نے ارشادفر مايا:

یہ عجیب وغریب واقعہ من کر حضرت عمر تھ تھنا ہے۔ ارساد حرمایا '' بے شک وہ جھ سے اس سے زیادہ مشابہ ہے، جتنا ایک گھوڑ ادوسرے گھوڑ ہے کے مشابہہ ہوتا ہے''۔

سفر يرروانه مونے سے يمانفل يرهے:

جب كوئى مسافركسى منزل يے رخصت ہوتو دوركعت نفل يرم هكرروانه مواور بيدعا يرم هے:

اَللَّهُمَّ زِدُ فِي التَّقُولِي وَاغْفِرُلِي ذُنُوبِي وَوَجُهِنِي لِلْحَيْرِ اَيْنَمَا تَوَجَّهُتُ٥

''الٰہی! تو مجھےتقویٰ کا توشہءطا فر ما! اور میرے گناہ معاف کر دے، اور میں جس طرف جاؤں، مجھے بھلائی کی طرف

حضرت انس بن ما لک طالتی ہے روایت ہے کہ رسول الله مَثَالَّیْرُ عَلَی جب کسی منزل پر اُتر تے تو و ہاں سے رخصت ہوتے وقت دو رکعت نفل ادا فرماتے ، — اس لیے جب کوئی کسی منزل یا خانقاہ سے روانہ ہوتو دورکعت نفل پڑھ کرروانہ ہو۔

سی سواری پر جب سوار ہوتو یہ پڑھے:

جب سی سواری برسوار موتویده عایر هے:

## عواف المعارف ا

اَلْحَهُ مُدُ اللهِ سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَلَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقُرِنِيْنَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ وبِسُمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ اللهِ الْعَلِيِّ اللهِ اللهِ الْعَلِيِّ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

"پاک ہے وہ ذات جس نے اس (سواری) کو ہمارا مطبع اور تابع بنایا ہے۔ ورنہ ہم اسے تابع نہیں بنا سکتے سے ، — میں اللہ کے نام سے سفر کوشروع کرتا ہوں ، اور اللہ بہت بڑا ہے۔ میں نے اللہ پر بھروسہ کیا۔ طاقت اور قدرت صرف اللہ ہی کے لیے ہے جوسر بلند ہے اور عظمت والا ہے ، — الہی! تو ہی اس جانور (سواری) کی پیٹھ پر مجھے سوار کرانے والا ہے ، — اور میں سب کا موں میں تجھ ہی سے مدد کا طلب گار ہوں '۔

#### منزل سےروانہ ہونے کامسنون طریقہ:

سفر پرروانہ ہونے کامسنون طریقہ ہیہ ہے کہ منزل سے منج سوریے دخصت ہوا جائے۔ سفر کا آغاز جمعرات کے دن سے کیا جائے، — حضرت کعب بن مالک ڈاٹٹٹٹ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَاثِیْنِ کامعمول تھا کہ آپ جمعرات کے دن سفر پرروانہ ہوتے۔ بہت کم ایسا ہوتا کہ کسی اور دن سفر کا آغاز فر ماتے ، — آپ مَثَاثِیْنِ جب کوئی کشکرروانہ فر ماتے تو اسے دن کے ابتدائی حصہ میں روانہ فر ماتے۔

## منزل ك قريب بيني كريده عايره هے:

مستحب ہے کہ جب کسی منزل یا پڑاؤ کے قریب پہنچے تو یہ دعا پڑھے:

اَللَّهُ مَّ رَبُّ السَّسَطُواتِ وَمَا اَظُ لَ لَنَ وَرَبُّ الْاَرْضِيْنَ وَمَا اَقُلَلْنَ وَرَبَّ الشَّيَاطِيْنِ وَمَا اَضُلَلُنَ وَرَبُّ الرِّيَاحِ وَمَا زَرِيْنَ وَرَبُّ الْبَحَارِ وَمَاجِرِيْنَ اَسْتَلُكَ خَيْرَ هٰذَا الْمَنْزِلِ وَخَيْرَ اَهْلِهِ وَاَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هٰذَا الْمَنْزِلِ وَشَرِّ اَهْلِهِ .

"اللى! توسارے آسانوں کارب ہے، جن پران کاسامیہ ہوتا ہے، — اور ساری زمینوں اور ان کی اُٹھائی ہوئی چیزوں کارب ہے، — ہواؤں اور ان کے ذریعے اُڑنے والی چیزوں کارب ہے، — ہواؤں اور ان کے ذریعے اُڑنے والی چیزوں کا، — ہواؤں اور ان کے ذریعے اُڑنے والی چیزوں کا، — میں تجھ سے اس منزل اور اس منزل کے دہنے والوں کی بھلائی جاہتا ہوں، — اور اس منزل اور منزل کے دہنے والوں کی برائی (شر) سے تیری پناہ جا ہتا ہوں''۔ اور جب منزل پر بہنے جائے تو دور کعت نفل اداکرے۔

#### سفر کے لیے در کا رضر وری سامان:

مسافر کے پاس طہارت کا سارا سامان موجود ہوتا جا ہیے، — کہا جاتا ہے کہ حضرت شنخ ابراہیم خواص پڑتانیڈ کے پاس سفراور قیام میں بیرچار چیزیں ضرور ہوتی تھیں:

ر ستي استي استي

○ — لوٹا، 🔾 — سوئی دھاگا،

#### عواف المعارف المحارف ا

رسول اکرم مَثَاثِیَا کے سفر کے معمول کے بارے میں اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رٹائیا روایت کرتی ہیں کہ رسول اللّٰد مَثَاثِیَا جب سفر فر ماتے تو آپ کے پاس یہ پانچ چیزیں (لازمی) ہوتی تھیں:

○ — آئینه، ٥ — سرمه دانی، ٥ — اُسترا، ٥ — مسواک، ٥ — کنگها

ایک روایت میں قینجی کابھی ذکر آیا ہے، — اور صوفیاء کرام توعصا بھی ساتھ رکھتے ہیں،اور یہ بھی سُنّت ہے۔

حضرت معاذبن جبل والنين كي روايت ہے كهرسول الله مَثَلَ عَيْنِ مِنْ اللهُ اللهُ مَثَلَ عَيْنِ مِنْ الله

''میں نے منبر کواختیار کیا ہے تو اس لیے کہ (حضرت)ابراہیم (علیہالسلام) نے بھی اسےاختیار کیا ہے، —اور میں عصا کو اختیار کروں تو اس لیے کہ عصا کو (حضرت)ابراہیم اور (حضرت)مویٰ (علیہم السلام) نے بھی اختیار کیا ہے''۔

حضرت عبدالله بن عباس والعُفنا ہے روایت ہے کہ رسول الله مَنْ لَقَيْظِ نے ارشا دفر مایا:

''عصا کاسہارالینا پیمبروں کے معمول میں سے ہے'۔

رسول الله مَثَلَاثِیَا کُم یاس ایک عصا ہوتا تھا جس ہے آپ تکیہ لگایا کرتے تھے اور صحابہ کرام کو بھی عصا سے تکیہ لگانے کا حکم فرماتے تھے، — اسی طرح لوٹا ساتھ لے جانا بھی مسنون ہے۔

#### غزوهٔ حدیبیه میں معجز ه رسول ا کرم مَثَاثِیْرًا:

حضرت جابر بن عبدالله و التعنف سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَالْتَیْنِ اوٹے سے وضوفر مار ہے تھے۔لوگ بڑی ہے تا بی سے آپ کی طرف دوڑ کر آئے ،جس طرح روتے ہوئے بچے کی طرف ماں لپٹ کر جاتی ہے۔رسول الله مَثَاثِیْنِم نے دریافت فرمایا:

"اس بے تابی اور عجلت سے آنے کی کیا وجہ ہے؟" - انہوں نے عرض کیا:

'' یارسول اللہ! ہمیں یانی نہیں ملا کہ ہم پئیں اور وضوکریں، -بس یہی پانی موجود ہے جوحضور کے پاس ہے'۔

یہ ن کرآپ مَنْ اللّٰیُوَّمُ نے لوٹے پر اپنا وستِ مبارک رکھ دیا۔ میں نے دیکھا کہ آپ مَنْ اللّٰیُوَّمُ کی مبارک انگلیوں سے پانی اس طرح اُبل رہاتھا جس طرح چشے سے اُبلتا ہے، —اس پانی سے سارے لوگوں نے وضو کر لیا۔ (وہ پانی سب کے لیے کافی ہو گیا) — حضرت جابر رُٹائٹوُنٹ سے دریافت کیا گیا کہ آپ کتنے لوگ تھے؟ —انہوں نے فرمایا:

''اگرہم ایک لاکھ بھی ہوتے تو وہ پانی ہمارے لیے کافی ہوتا، —اس وقت ہم غز وۂ حدیبیہ میں صرف بندرہ سوافراد تھے''۔

#### كربسة موناتهي صوفياء كاطريقه ب:

کمر با ندھنا بھی صوفیاءکرام کی سُنّت ہے، —حضرت ابوسعید رہائٹنڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سُلُائیڈِ اور آپ کے صحابہ نے مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ تک حج کے لیے پیدل سفر کیا، —حضور سُلُائیڈِ اِنْ ارشا دفر مایا

" پنکول ہے اپنی کمریں کس لؤ'۔

پس ہم نے اپنی کمریں پٹکوں سے باندھ لیس اور آپ کے بیچھے بیچھے دوڑتے ہوئے روانہ ہوئے۔

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

#### صوفیاء کے لیے سفر کے مجوزہ آ داب:

سفر کے لیے صوفیاء کرام نے بیآ داب ارشاد فرمائے ہیں:

- 🔾 جب خانقاہ ہے سفر کے لیے روانہ ہو ، جب صور ہے دور کعت نفل ادا کرے، جبیبا کہ ابھی بیان کیا گیا،
  - — خانقاہ سے روانہ ہوتے وقت موزے اپنے آگے رکھے۔
  - 🔾 اس کے بعد عبا کی داہنی آ ستین پہلے پہنے،اس کے بعد بائیں آ ستین پہنے۔
- - 🔾 موزے پہننے کے بعداس مقام کی طرف رُخ کر کے حاضرین کوالوداع کہے جہاں سے سفر کے لیے روانہ ہور ہاہے۔
- اگرکوئی رفیق از راومحبت یا خدمت کے طور پرمسافر کا سامان مثلاً بشریا عبایا مشکیزہ ، یا عصا (یا بیگ) وغیرہ اُٹھا کرخانقاہ کے باہرتک چلنا چاہے تواسے منع نہ کرے۔
  - 🔾 خانقاہ کے باہرمشائعت کرنے سے روک دے اوراس رفیق کوو داع کردے،
- — باہرآ کر جبمشکیزہ باند ھے تو صوفیاء کی مانندا پنا بایاں ہاتھ اپنی دائیں بغل کے پیچھے سے نکالے، پھرمشکیزے کو بائیں جانب باندھ لے، — دایاں کندھا خالی رہنا جاہیے۔مشکیزے کی گرہ دائیں جانب رہنی جاہیے۔
- ─ سفر کے دوران اگر کسی اجھے مقام پر پہنچے، یا اس کے کچھ برادرانِ طریقت کسی جگداس کی پیشوائی کریں، یا قافے کا امیر کسی جگدا سے خوش آمدید کے تو وہاں قیام کرنا جا ہیے، مشکیز ہ کند ھے سے اتار کرز مین پرر کھ دے، اوران لوگوں کا خود بھی استقبال کرے اورانہیں رخصت کردے، —

جب وہ لوگ رخصت ہوجائیں تو مشکیز ہ پھر پہلے کی طرح باندھ لے، — اگر ایسی صورت نہیش آئے ،اوراپی منزل مقصود کے تربیخ جائے۔خواہ خانقاہ ہویا نہ ہو، وہاں مشکیز ہے کواتار دے،اوراسے اپنی بائیں بغل کے نیچ رکھ لے — اسی طرح این عصااورلوٹے کو بائیں ہاتھ میں لے لے۔

#### مجوزه آ دابِسفری یا بندی اورترک:

یہ وہ آ داب اور رسوم ہیں جنہیں خراسان اور کو ہستانی ایران کے درویشوں اور صوفیوں نے پسند کیا ہے۔لیکن عراق وشام و

## عبلف المعارف المحاول ا

عرب کے اکثر درولیش ان آ داب درسوم کی پابندی نہیں کرتے۔ان کی پابندی کے سلسلے میں درویشوں میں اختلاف پایا جا تا ہے:

— جوان آ داب کی پابندی نہیں کرتے ہوہ کہتے ہیں کہ ان رسوم کی پابندی کوئی ضروری نہیں ہے۔اس پابندی سے فقط دنیاوی رسموں کی پابندی ہوتی ہے۔ اس پابندی ہوتی ہے۔ اور اس کے نتیجے میں غفلت بیدا ہوتی ہے۔

اورجوان رسوم کی پابندی کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ پیسفر کے اُ داب ہیں جو ہمارے اسلاف نے وضع کیے ہیں، — جب پیاوگ ان رسوم کی ادائیگی میں کوئی کی یا خامی دیکھتے ہیں تو اسے حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں اور کہتے ہیں:'' پیصوفی نہیں ہے''۔

تی بات توبیہ کہ بیددونوں گروہ اس معاملے میں حداعتدال سے باہر ہیں۔ صحیح صورتِ حال بیہ کہ جوان رسوم وآ داب کی پابندی کرتا ہے، وہ قابلِ فدمت نہیں ہے۔ کیونکہ بیرسوم وآ داب شریعت کے خلاف نہیں، بلکہ آ داب میں شامل ہیں، —اور جوکوئی ان کی پابندی نہیں کرتا، اس کے لیے بھی کوئی حرج یا قباحت نہیں۔ کیونکہ بیرسوم وآ داب شری طور پر نہ واجب ہیں نہ مستحب، نہان کے لیے تاکید آئی ہے۔

بہرحال خراسان عراق وشام اورایران کے بیشتر فقراء و درولیش اس معاملے میں بہت مبالغہ کرتے ہیں۔

اصل بات میہ ہے کہ جو چیز شریعت میں منع ہے، وہ ناپہندیدہ ہے، وہ بری ہے، — اور جو چیز شریعت میں منع نہیں ہے، وہ پندیدہ ہےاور بری نہیں ہے، — ایسی صورت میں ان برادرانِ نصوف کے معمولات وتصرفات کو قابلِ معافی سمجھنا چاہیے، تاوقتیکہ وہ منکرات (بُرے کام) میں مبتلانہ ہوں، — یاوہ کسی مستحب کام میں کوتا ہی کریں۔

الله تعالى بى توفيق دينے والا ہے۔



## بابنمبر۱۸:

## سفر سے والیسی اور خانقاہ میں قیام

#### سفر ہے واپسی پر دعا:

جب سفر سے واپس آئے تو قیام گاہ کی مشکلات وآ فات سے اللّٰہ کی پناہ چاہے، جس طرح سفر کی شخیتوں اور تکلیفوں سے پناہ طلب کی تھی۔اس وقت بیدعائے ماثورہ پڑھے:

اَللَّهُمَّ إِنِّى اَعُوْذُ بِكَ مِنْ وَعُثَا السَّفَرَ وَكَابَةِ الْمُنْقَلِبِ وَسُوُ الْمَنْظِرُ فِى الْآهُلِ وَالْمَالِ وَالْوَلَدُ ٥ ''اللَّى! مِيں سفر کی تکلیفات اور مسافرت کی آفات اور اہل و مال واولا دکی بدحالی (بُرے منظر) سے نج کرتیری پناہ چاہتا ہول'۔

## شهرمنزل مقصود کے قریب پہنچنے پردعا:

اور جب اس شرک قریب پنچ جهال ظهر نے اور قیام کرنے کا ارادہ ہے تو وہاں کتمام رہے والوں (زندہ اور مردہ) سب پرسلام بھیج ۔ اور جس قدر ممکن ہوقر آن مجید پڑھ کر زندوں اور مردوں کو تحفہ کے طور پر پیش کرے اور تکبیریں پڑھے، ۔ روایت ہے کہ رسول اکرم مَن اللّٰهُ وَحْدَهُ لَآ شوِیْكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِیْرٌ الْاَبُونَ عَابِدُونَ وَ لَا اللّٰهُ وَحْدَهُ لَآ شَوِیْكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِیْرٌ الْابُونَ عَابِدُونَ مَا اللّٰهُ وَحْدَهُ لَآ شَوِیْكَ لَهُ لَهُ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِیْرٌ اللّٰهُ وَحْدَهُ لَآ سَویْکُ مَا اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِیْرٌ اللّٰهُ وَحْدَهُ لَا اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَحَدَهُ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَحَدَهُ لَا اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَحَدَهُ لَا اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَحَدَهُ لَا اللّٰهُ وَعُدَهُ وَنَصَر عَبَدَهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءُ وَحَدَهُ لَا لَاللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مَاللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَاللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مِنْ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مِنْ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مَلّٰ مُنْ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ عَلَيْهُ وَلَاللّٰهُ وَعُدُونَ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مِنْ اللّٰهُ وَعُدَهُ وَلَوْلَ مَلْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَاللّٰهُ وَعُمْ مَا لَاللّٰهُ وَعُولَ مَا لَاللّٰهُ وَعُولَ مَا لَا لَهُ وَلَوْلَ اللّٰهُ وَعُولَ مَا لَا لَاللّٰهُ وَعُولَ مَا لَا لَا لَا لَا لَمُ اللّٰهُ وَعُولُولُ مِنْ مِنْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَعُولُولُ مَا مُعَالِقُولُ وَلَاللّٰهُ وَعُولُولُ مَالِكُولُ مَا مُعَلِيْ مُنْ مُولُولُ مُنْ مُعْمِولُولُ مُولُولُ مَالِي مُعْرَفِيْ مَا مُعْمَلُولُ مَاللّٰهُ وَاللّٰهُ مُعْلِقُولُ مُعْلِقُولُ مَالِمُ مُعْلِقُولُ مَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَ

ہم واپس آ رہے ہیں عبادت کرتے ہوئے اور اپنے پروردگار کوسجدہ کرتے ہوئے، اور اس کی تعریف کرتے ہوئے، اور اس کی تعریف کرتے ہیں، —اللہ نے اپناوعدہ سچا کر دکھایا اور اپنے بندے کی مدوفر مائی اور تن تنہالشکروں کوشکست دے دی''۔

## شهرمنزل مقصودكود يكضنه بردعا:

جبشهر(منزلِ مقصور) نظراً ئُويد پڑھے: اَللّٰهُمَّ اَجْعَلُ لَنَا بِهَا قَرَارًا وَرِزُقًا حَسَنًا .

## عوارف المعارف المعارف

''الہی!اسشہرکوہمارے لیے قرار (ٹھکانہ)اوراچھےرزق کی جگہ بنادے'۔

سفرے واپسی پرغسل کرے تو زیادہ بہتر ہے کہ بیدرسول اللّٰد مَنَّى اللّٰهِ مَنَّى اللّٰهِ مَنَّاتُ ہے۔رسول اللّٰد مَنَّ اللّٰهِ مَنَّ اللّٰهِ مَنَّ اللّٰهِ مَنَّ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰلِي اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الل

ایک بیبھی روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَلَیْتُا جب غزوۂ احزاب سے واپس تشریف لائے اور مدینه منورہ میں داخل ہوئے تو آپ نے بدن مبارک سے زرہ اتاری اور حمام میں تشریف لے گئے اور غسل فرمایا۔

اگرسفر سے واپسی پرشہر میں داخلہ کے وقت کوئی عنسل نہ کر سکے تو وضو کر ہے، کپڑے بدل لے اور خوشبولگا کراپنے درولیش بھائیوں سے ملاقات کے لیے تیاری کرے۔وہاں برکت حاصل کرنے کے لیے زندہ اور مردہ افراد کی زیارت کرے۔

#### محض الله کے لیے محبت کی جائے:

"كہال كااراده ہے؟" —اس نے جواب دیا:

"میں فلاں آ دمی سے ملا قات کے لیے جار ہاہوں" -فرشتے نے یو چھا:

'' کیااس ہے کوئی رشتہ داری ہے؟'' —اس نے جواب دیا:' 'نہیں!''

فرشتے نے پوچھا:

"كياس كيس احسان كاشكربياداكرني جاربي مو"-

اس نے جواب دیا ' دنہیں!' ، ۔ فرشتے نے پھراستفسار کیا:

" پھر کس مقصد کے لیے اس سے ملنے جارہے ہو؟" --اس نے کہا:

"میں اس سے صرف اللہ کے لیے محبت کرتا ہوں" - بین کرفر شتے نے کہا:

''میں تہہیں اللہ کی طرف سے بیہ پیغام دیتا ہوں کہتم دونو ں کی باہمی محبت کی وجہ سے اللہ بھی تم دونوں سے محبت کرتا ہے''۔

حضرت ابو ہریرہ زلی تنظیہ ایک روایت میں ہے کہرسول الله منا تنظیم نے ارشا وفر مایا:

'' جب کوئی شخص اپنے بھائی کو یا دکرتا ہے، — یا فقط اللہ کے لیے اس سے ملاقات کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے ارشاد فرماتا

" تم بہت خوش رہے، اور تمہار اسفر بہت اچھاہے، تم جنت کو اپناٹھ کا نہ بنالو'۔

روایت ہے کہ رسول الله مناتیکم نے ارشاد فرمایا:

'' پہلے میں نے تمہیں قبروں کی زیارت سے منع کیا تھا گراہ تم ان کی زیارت کرو کیونکہ ان کی زیارت سے آخرت کی بادآ ئے گی''۔

## عواف المعارف المحارف ا

اس طرح درویش کوزندوں اور مردوں دونوں سے فیض حاصل ہوگا، ۔۔درویش کے لیے لازم ہے کہ سفر سے واپسی میں جب شہر میں داخل ہوتو پہلے کسی مسجد میں دورکعت نمازادا کرے۔اگر جامع مسجد کاارادہ کرے توبیافضل ہوگا، ۔۔رسول اللہ سُلُا ﷺ کا معمول تھا کہ جب سفر سے واپس تشریف لاتے تو سب سے پہلے مسجد میں تشریف لے جاتے، اور وہاں دورکعت نمازادا فرماتے۔

اس کے بعد گھر تشریف لے جاتے، ۔۔درویش کے لیے خانقاہ گھر کی مانند ہے۔اس کے لیے خانقاہ کا قصد کرنا بھی گویاسُنت ہے۔جبیا کہ حضرت طلحہ رِنالِمُنْ سے مروی ہے کہ:

'' جب کوئی شخص مدینه منوره میں داخل ہوتا تو اگر کوئی اس کا جاننے والا ہوتا تو وہ اس کے ہاں تھبرتا تھا، — اوراگر کوئی جاننے والا نہ ہوتا تو وہ اس کے ہاں تھبرتا تھا۔ اور میں بھی ان لوگوں میں سے تھا جوصفہ میں تھبرے تھے'۔

#### خانقاه کے آداب:

درولیش سفرسے واپسی پر جب خانقاہ میں داخل ہوتو وہ اس جگہ جائے ، جہاں موزے اتارتے ہیں۔ وہاں پہنچ کر کھڑے کھڑے کمرسے پٹکا کھولے ، پھر بائیں آستین سے تھیلاا تارے ، دائیں ہاتھ سے تھیلے کا منہ کھولے اور بائیں ہاتھ سے جوتاا تارکر زمین پررکھ دے ،اور پٹکاا تارکر تھیلے میں ڈالے۔اس کے بعد ہایاں موز ہا تارے۔

اگر باوضوہوتو موزہ اتار کرراستے کی مٹی اور پسیند دور کرنے کے لیے اپنے پاؤں دھوئے، — جب جاءنماز پرآئے تو جاءنماز کے بائیں کونے کو اُلٹ کراس سے آلیے پاؤں کو پونچھ ڈالے، — پھر قبلہ روہوکر دور کعت نماز پڑھ کرسلام پھیرے، —اس بات کا دھیان رکھے کہ جاءنماز کی سجدے کی جگہ پریاؤں نہآئے۔

یہ وہ ظاہری رسوم و آ داب ہیں جنہیں صوفیاء کرام نے پیندفر مایا ہے۔ جوصوفی ان آ داب کا پابند ہو،اس پراعتر اض نہیں ہو سکتا، کیونکہ اکثر مشاکخ کرام نے انہیں پیند کیا ہے۔اس پابندی سے بظاہران کامقصد سے کہ:

- سرید ہرامر میں ایک خاص صورت اور انداز کا پابند ہوجائے ،
  - 🔾 --- اپنی ہرحر کت اور ہر ممل میں اس مقصد کو پیشِ نظر ر کھے،

کیکن اگر کوئی درویش ان رسوم میں سے کسی چیز میں کوتا ہی کرے، تو وہ اس وقت تک قابلِ اعتراض نہیں ہے، جب تک کہ وہ کسی واجب یامتحب کوترک نہ کر دے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ رسول اللہ سُلُ اللّٰیَ اللّٰہ سُلُ اللّٰہِ اللّٰہ سُلُ اللّٰہِ اللّٰہ سُلُ اللّٰہ سُلِ سُلِم اللّٰہ سُلِم اللّٰہ سُلُم اللّٰہ سُلُم سُلِم اللّٰ اللّٰہ سُلُم سُلِم سُلُم سُلُم سُلِم سُلّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ سُلِم سُل

خانقاہ میں موجودنو جوانوں کوزیب نہیں دیتا کہ خانقاہ میں نئے آنے والوں کو خانقاہ کی ان تمام رسو مات کا پابند کریں، — اگر کسی سے کوئی غلطی ہوجائے تو اس میں اس کی نیت کو دیکھنا چاہیے۔اس کی نیک نیک نیت کا لحاظ کیے بغیران رسوم کی پابندی کا مطالبہ کرنا درست نہیں ۔مثلاً:

○ — کوئی درویش اپنی آستین چڑھائے بغیر خانقاہ میں داخل ہوا، جبکہ وہ تمام سفر میں اس نے اپنی آستینیں نہ چڑھائی
 ہوں، — تواسے بتایا جائے کہ وہ دکھاوے کے لیے بیکام نہ کرے۔ کیونکہ اس نے سی مستحب کی خلاف ورزی نہیں

## 

کی ہے، ۔۔۔ لیکن خانقاہ میں داخل ہونے سے پہلے جس طرح وہ سارے سفر میں رہا ہے، خانقاہ میں داخل ہوتے وقت مجھی اسی طرح رہتا تو کوئی حرج نہیں تھا، ۔۔ اسے بتایا جائے کہ آستینیں چڑھانے کا بیافا کدہ ہے کہ اس طرح مسافر ہلکا چلکار ہتا ہے، اسے سفر کرنے اور چلنے میں سہولت ہوتی ہے۔

— اس طرح پڑکا باندھنے کا حال ہے، پڑکا باندھنا مسنون ہے۔جیسا کہ گزشتہ سطور میں بیان کیا گیا کہ رسول اللہ مَثَالِیْکُمْ کے سے ایک اللہ مَثَالِیْکُمْ کے سے بھا باندھ کر کیا تھا، — لہذا جوکوئی سفر میں پڑکا باندھے اور آسٹینیں چڑھا کرسفر کرے تواہے اسی انداز میں خانقاہ میں داخل ہونا جا ہے۔

اورا گرکوئی شخص سفر میں کمربستہ نہ ہو، — یا سوار ہو،اور اس نے پٹکا نہ باندھا ہوتو صدافت کا تقاضا بہی ہے کہ وہ اس حالت میں خانقاہ میں داخل ہو، محض دکھاوے کے لیے نہ آسٹینیں چڑھائے اور نہ پٹکا باندھے، — ایبا کرنا تکلف اور ریا کاری ہو گی، — جبکہ تصوف کی بنیا دصدافت پر ہے اور اس میں دکھاوے کی کوئی گنجائش نہیں۔

#### خانقاه میں داخل ہوتے وقت سلام نہ کرنے کی وجوہ:

بعض لوگ صوفیاء کرام کے اس معمول پراعتراض کرتے ہیں کہ بیلوگ خانقاہ میں جب داخل ہوتے ہیں تو سلام کرنے میں پیش قدمی نہیں کرنے والے کو جانے کے خیال میں صوفیاء کا بیطریقہ غیر مستحب ہے، اعتراض کرنے والے کوکسی کی نیت اور ارادے کو جانے بغیراعتراض نہیں کرنا چاہیے۔اس کے سلام نہ کرنے کی کئی وجوہ ہو سکتی ہیں:

— ایک وجہ بیہ ہے کہ 'سلام''اللہ تعالیٰ کا اسم مبارک ہے،اس سلسلہ میں حضرت عبداللہ بن عمر ڈلٹائھنا کی بیروایت پیش کی جاسکتی ہے۔ سر :

"رسول الله مَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ

ایک اور روایت میں بیالفاظ آئے ہیں:

'' آپ مَنْ اَلْیُوَ اسْ مُحْصَ کے سلام کا جواب اس وقت تک نہیں ویا جب تک آپ نے وضونہیں کرلیا۔اس کے بعد آپ نے معذرت کی ،اور فر مایا:'' مجھے پسندنہیں تھا کہ تایا کی کی حالت میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کروں''۔

لہذابیا تفاق ہوجا تا ہے کہ سفر سے واپس آنے والوں میں سے کوئی بے وضوہ و۔ اور اگر کوئی باوضوا سے سلام کر ہا اس وقت ہونے کی وجہ سے وہ اس کے سلام کا جواب نہ دیتواس کی بے وضوحالت ظاہر ہوجائے گی، سے چنانچ سلام کرنا اس وقت کہ منتوی کردینا چاہیے جب تک جو وضو کرنا چاہے وہ وضو کر لے، ساور جو آپنے پاؤں دھونا چاہے وہ پاؤں دھولے، ساس طرح سے بے وضوکا حال بھی پوشیدہ رہے گا اور وہ رسول اکرم مَنْ اللَّهُمْ کی اتباع میں طہارت کے بعد سلام دھولے، ساس طرح سے بے وضوکا حال بھی پوشیدہ رہے گا اور وہ رسول اکرم مَنْ اللَّهُمْ کی اتباع میں طہارت کے بعد سلام

# مراف المعارف مجاوف المعارف مجاوف المعارف المع

- → بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ قیم حضرات میں سے کوئی پاک یا باوضونہیں ہوتا۔ وہ طہارت کے بعد ہی سلام کا جواب دینا کا اہل ہو سکتا ہے۔ کیونکہ 'سلام'' اللہ تعالیٰ کا اسم گرامی ہے، اب وہ آنے والے کے سلام کا جواب کیسے دے۔
- ─ سلام میں پیش قدی نہ کرنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جب کوئی سفر سے واپس آتا ہے تو دوسر سے بھائی گلے ملتے ہیں۔ اور آنے والا سفر کے گردوغبار سے آلودہ ہوتا ہے۔ اس حالت میں وہ نہیں چاہتا کہ دوسر سے بھائی اس سے گلے ملیں ، اب اگروہ سلام کر بے تو شنے والے جواب بھی دیں گے اور اس کا استقبال کرتے ہوئے اس سے گلے بھی ملیں گے ، اس لیے وہ وضو کر کے اور گردوغبار سے یاک وصاف ہو کے سلام گرتا اور گلے ملتا ہے۔
- — سلام میں پہل نہ کرنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ خانقاہ والے صاحبِ حال وصاحبِ مراقبہ وتے ہیں۔ اگرا چا تک آ کرکوئی ان سے سلام کریں تو اس کی میکسوئی ٹوٹ جائے گی ، وہ چو تک کر پریشان ہوجائے گا ، اب اس لیے سلام کرنے سے پہلے انہیں مانوس کرنے کے لیے درولیش خانقاہ میں داخل ہو کر پاؤں دھوئے۔ سفر کی گرد پاک کرے۔ وضو کرے دور کعت نماز ادا کرے۔ اس دوران خانقاہ والے اس کی آ مدسے خبر دار ہو کر اس سے ملنے کے لیے تیار ہوجائیں گے۔ اور وہ خود بھی اس وقت ان سے ملنے کا اہل ہوگا۔ جیسا کہ ارشاو باری ہے :

حَتَّى تَسْتَأْنِسُوْان

" يہال تك كهتم ايك دوسرے سے مانوس ہوجاؤ" ـ

اس طرح سب لوگوں کا آنے والے سے مانوس ہوجانا بھی اس کے حسب حال ہوگا۔

○ — سلام میں پہل نہ کرنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ سفر سے لوٹے والا درولیش جب خانقاہ میں داخل ہوتا ہے تو یہ جگہ اس کے لیے نئی نہیں کہ وہ وہاں قدم رکھتے ہی سلام کرے، — وہ گویا اپنے گھر میں داخل ہوا۔ یہاں اس کے بھائی رہتے ہیں۔
 روحانی محبت انہیں ایک رشتے میں جوڑے ہوئے ہے۔ چونکہ یہ اس کی اپنی جگہ ہے کوئی غیر جگہ نہیں ، اس لیے سلام کر کے یہاں کے لوگوں سے رشتہ جوڑ نا اتنا اہم نہیں ، جتنا کہ پہلے فل اداکر کے اللہ سے رشتہ جوڑ اجائے۔

#### روحانی آ داب کی اقسام:

جس طرح سفر سے لوٹے والا درولیش سلام میں پہل کرنے سے معذور ہے،اس کی وجوہ ابھی بیان کی گئیں،اسی طرح خانقاہ ہ والوں پر بھی لا زم ہے کہ وہ خانقاہ میں آنے والوں پر سلام میں پہل نہ کرنے پراعتر اض نہ کریں، کیونکہ جس طرح سلام نہ کرنے کی وجوہ ہیں،اسی طرح سلام میں پہل کرنے کے سلسلہ میں بھی دلائل اور وجوہ ہیں۔

دراصل بات سے کے صوفیاء کرام کے آداب دوطرح کے ہیں:

- O ایک شم وہ ہے جوشر بعت سے ثابت ہے، یہ آ دابِشر بعت کہلاتے ہیں۔
- - دوسری قتم وہ ہے جنہیں مشائخ کرام نے پندفر مایا ہے، یہ آ داب طریقت کہلاتے ہیں۔

کھ شرعی آ دابوہ ہیں،جن کا ابھی ہم نے ذکر کیا۔ یعنی:

- · يكاباندهنا،
  - O —عصا،
    - 🔾 لوڻا،
- موزے پہنتے وقت دائیں پاؤں سے ابتداء کرنا اورا تارتے وقت بائیں پاؤں سے ابتداء کرنا، اس حوالے سے حضرت ابو ہریرہ رٹائنٹنز کی روایت ہے کہ رسول اللہ مُنَائِنَیْز کے ارشاد فر مایا:

'' جبتم جوتے پہنوتو دائیں پاؤں سے ابتداء کرو، — اور جب اتاروتو بائیں پاؤل سے ابتداء کرو، — یا دونوں کو کیساں پہنواور کیساں ہی اتارو''۔

حضرت جابر بٹائنٹڑ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ مَنْائِیْئِم کامعمول تھا کیعلین مبارک بائمیں پاؤں سے پہلے اتارتے تھے،اور دائمیں پاؤں سے پہننے کی اہتدا ءفر ماتے تھے۔

اسی طرح سے جاءنماز بچھانے کا بھی ایک مسنون طریقہ ہے، — بیبھی شریعت اور سُنَت سے ثابت ہے کہ کوئی شخص دوسرے کے جاءنماز پرنہ بیٹھے۔جیسا کہ ایک طویل حدیث میں ہے:

'' کوئی شخص کسی دوسرے کے اختیار کی جگہ پرامامت نہ کرے ، — اوراس کی اجازت کے بغیراس کی عزت کی جگہ (مند ) پر نہ بیٹھے''۔

#### معانقه کرنامسنون ہے:

یہ بھی مسنون طریقہ ہے کہ جب کوئی اپنے بھائیوں کوسلام کرے تو ایک دوسرے سے بغل گیر ہوں۔ جبیبا کہ حضرت جابر بن عبداللّد بنائلۂ سے روایت ہے کہ:

'' جب حضرت جعفر طالفنا حبشه کی سرز مین ہے واپس آئے تو رسول اللہ مَثَاثِیْمُ ان ہے بغل گیر ہوئے''۔

#### بوسه لینامسنون ہے:

اسی طرح بوسہ لینا بھی مسنون ہے،اس میں بھی کوئی حرج نہیں ہے، — روایت ہے:

''جب حضرت جعفر طالفنا حبشہ سے واپس آئے تو آپ سائٹینا نے ان کی آئکھوں کے درمیان بوسہ لیا اور فر مایا:

'' مجھے خیبر کی فتح نے اتنامسر ورنہیں کیا جتنا جعفر کی آید نے مسرور کیا''۔

#### مصافحه کرنامسنون ہے:

اتی طرح مصافحہ کرنا بھی آ دابِ شریعت میں سے ہے۔رسول الله سلَّ اللَّهُ عَلَیْمُ نے فرمایا: ''ایک مسلمان کا اینے بھائی سے مصافحہ کرنا بوسہ لینے کے برابر ہے'۔ عوارف المعارف حوارف المعارف حوارث المعارف المعارف

خیر مقدم کرنامسنون ہے:

خانقاہ کے درویشوں کے لیے بیمتخب ہے کہ وہ آنے والے درویشوں کا مرحبا کہدکر خیر مقدم کریں، ۔۔حضرت عکرمہ رٹالٹھُؤ ہے روایت ہے کہ:

" میں جس روز حضور منگافیام کی خدمت میں حاضر ہواتو آپ نے دوبار

پھرعرض کیا:'' کیاوہ اس ہے مصافحہ کرے؟'' — فرمایا:''ہاں!''۔

"مرحبا بالراكب المهاجر". "جرت كرنے والے سواركوم حبا" فرمايا"۔

مسى كى تعظيم كے ليے كھڑا ہونامسنون ہے:

اگرآنے والے کی تعظیم کے لیے کھڑے ہوجا کیں تو اس میں کوئی حرج نہیں بلکہ مسنون ہے۔روایت ہے کہ جس دن حضرت جعفر وٹائٹئؤ،رسول اللّٰد مَثَاثِیْئِلِم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو حضور مَثَاثِیْلِم ازرا وِمحبت وشفقت ان کے لیے کھڑے ہوگئے۔

#### آنے والے کو کھانا کھلانامسنون ہے:

خانقاہ کے خادم کے لیے یہ ستحب ہے کہ آنے والے کے لیے کھانا پیش کرے۔ حضرت لقیط بن صبرہ وٹائٹوئا سے روایت ہے کہ جب ہم وفد کی صورت میں رسول اکرم مَٹائٹوئل کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ گھر پر تشریف ندر کھتے تھے۔ مگراُ م المؤمنین حضرت عاکشہ وٹائٹوئا نے تھم دیا کہ ہمارے لیے حریرہ تیار کیا جائے ، چنانچہ وہ عاکشہ وٹائٹوئا نے تھم دیا کہ ہمارے لیے حریرہ تیار کیا جائے ، چنانچہ وہ تیار کرے ایک بڑے پیالے میں ہمیں بھیجا گیا۔ ہم سب نے حریرہ کھایا۔ جب رسول اکرم مَٹائٹوئل تشریف لائے تو ہم سے دریافت فرمایا:

"كياتمهيں كچھ (كھانےكو) ملا؟" -- ہم نے عرض كيا: "جي ہاں، يارسول الله!" --

آنے والے کے لیے یہ بھی متحب ہے کہ اپنی آمد پر وہ بھی درویشوں کو کوئی چیز پیش کرے۔ چنانچہ روایت ہے سرکار دوعالم دوعالم مَثَالِیْا جب مدینه منورہ تشریف لائے تو آپ نے (مہمانی) کے لیے ایک اونٹ ذبح کیا۔

#### عصر کے بعد سفر سے واپسی مکروہ ہے:

صوفیاء کرام عصر کے بعد سفر سے واپس آنے کو ناپسند کرتے ہیں۔ اس کی توجیہہ حدیث پاک میں موجود ہے کہ رسول اللہ مَا اللہ مِا اللہ مَا اللہ مِن اللہ مَا اللہ مِن اللہ مَا اللہ مَا

#### عوارف المعارف كالمحارف المحارف المحارف

عصر کے بعد پاک وصاف ہوکررات کےاستقبال میں لگ جاتے ہیں۔اس وقت وہ ذکر واستغفار میں مشغول ہو جاتے ہیں۔ایسے میں اگر خانقاہ میں آئے گا توان کاحرج ہوگا۔

حضرت جابر بن عبدالله والله والتهامية عدوايت مع كبرسول الله مَنَافِينَا في ارشا دفر مايا:

''جبتم میں سے کوئی سفر سے واپس آئے تو رات کے وقت اپنے گھر والوں کے پاس نہ جائے''۔

حضرت كعب بن ما لك فالتنفؤ سے منقول ہے كەرسول الله مَنْ اللهُ عَمُول تقاكم آپ سفر سے دن چڑھے (حیاشت کے وقت ) تشریف لایا كرتے تھے۔اورسفر ہے دن چڑھے لوٹنے كومستحب سمجھتے تھے۔

یمی وجہ ہے کہ صوفیاء کرام دن کے ابتدائی حصہ میں واپس آنے کومتحب سمجھتے ہیں۔ تاہم میمکن ہے کہ سی کوضعف و کمزوری یا کسی اور وجہ سے بیدل چلنے میں تاخیر ہوجائے تو اس نتم کے درویشوں کی عصر تک آمد کومعذور سمجھا جاسکتا ہے۔ کیونکہ عفی یا پیدل چلنے کی وجہ سے دیر میں پہنچنے کا امکان ہے۔

گر جبعصر کاوقت ختم ہوجائے اوراس وقت درولیش پنچے تو یہ مجھا جائے گا کہ دن کے ابتدائی جھے میں آنے کی سُنت میں کوتا ہی ہوئی ہے، کیونکہ صوفیاء حضرات عصر کے بعد آنے کوسُنتِ نبوی کی پیروی نہ کرنے کی وجہ سے ناپیند کرتے ہیں۔

صائب یہ ہے کہ جب عصر کا وقت ہوجائے تواپی دوسرے دن پرملتوی کردے تا کہا گلے دن چاشت کے وقت داخل ہونے سے سُنّت کی پیروی ہوجائے ، — اس طریقہ میں یہ صلحت بھی ہے کہ عصر کے بعد نماز (نفل وغیرہ) پڑھنا مکروہ ہے ، — جب مسافر کے لیے آدابِ سفر کے مطابق لو منتے ہی دور کعت نماز پڑھی جائے۔ اس وجہ سے وہ عصر کے بعد آنے کو مکروہ ہمجھتے ہیں۔ ناواقف آداب سے حُسن سلوک :

بھی ابیاا تفاق بھی ہوجا تاہے کہ خانقاہ میں آنے والے داخل ہونے کے آداب سے ناواقف ہوتے ہیں۔ایسے موقع پروہ گھبراجاتے ہیں۔ان کی مجھ میں نہیں آتا کہ کیا کریں۔اس کے لیے مسنون طریقہ بیہے کہ خانقاہ والےان کے پاس آ کر ہیٹھیں۔ ان سے خندہ پیشانی اور محبت سے ملیں تا کہ ان کا خوف اور گھبراہٹ دور ہو۔اس میں بڑی فضیلت ہے۔

حضرت ابور فاعہ طِلْنَعُونُہ سے مروی ہے کہ جب میں پہلی بار رسول الله مَثَالِیَّائِم کی خدمت میں حاضر ہوا تو اس وقت آپ خطبہ دے رہے تھے۔ میں نے عرض کیا:

''یارسول الله! بیمسافرآپ کی خدمت میں حاضر ہواہے۔ وہ اپنے دین کے بارے میں جانا چاہتاہے۔اسے نہیں معلوم کہ دین کیاہے''۔

یین کرآپ مَنْ اَنْیَا میری طرف متوجہ ہوئے اور خطبہ ملتوی کر دیا۔اس کے بعد آپ کے لیے لوہے کے پایوں والی ایک کری لائی گئی۔آپ اس پرتشریف فر ماہوئے۔ پھر آپ نے مجھے دینی اُمور کی تعلیم دی۔اس کے بعد آپ نے پھر خطبہ شروع فر مادیا اور اسے پیمیل تک پہنچایا۔

## عوارف المعارف المحارف المحارف

حُسنِ إخلاق سے پیش آنا جاہے:

فقراء اور صوفیاء کے حسن اخلاق میں بیشامل ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائیوں کے ساتھ نرمی اختیار کریں، —اگر پچھ ناپندیدہ با تیں سنزایا دی کھنا پڑیں تو آنہیں برداشت کریں، — بھی کوئی ایسا درویش بھی آ جا تا ہے، اس سے صوفیا ندر ہم وردائ کی خلاف درزی ہوجاتی ہے۔ اسے چھڑک کراور دھمکا کر باہر نکال دینا تخت غلطی ہے، — کیونکہ اللہ کے نیک بندوں اور اولیائے کرام میں ایسے بھی ہیں جو خانقاہ کے آ داب سے اچھی طرح واقف نہیں ہوتے لیکن وہ خانقاہ میں سچے اراد سے اور نیک نیتی سے داخل ہوتے ہیں۔ گر جب ان سے بُر اسلوک کیا جا تا ہے تو ان کے دل پریشان ہوجاتے ہیں۔ ان سے بدسلوکی دین و دنیا کی تباہی کا سب بن عتی ہے۔ لہذا اس رویئے سے گریز کرنا چا ہے۔ اور رسول اللہ مُنافیق کے حسنِ اخلاق اور اسوہ حسنہ کو فیش نظر رکھنا چا ہے کہ سب بن عتی ہے۔ لبذا اس رویئے سے گریز کرنا چا ہے۔ اور رسول اللہ مُنافیق کے میش آ یا کرتے تھے، سب بیا یک حیجے روایت ہے کہ ایک اعرابی کو جھڑکا نہیں مجد میں داخل ہوکر پیٹا ہوکر پیٹا ہوگر کی تا اس اعرابی کو جھڑکا نہیں مجد میں داخل ہوکر پیٹا ہوکر پیٹا ہوکر کی سے اس کے فرض اور محد کے آ داب کے بارے میں بتایا گیا۔

یاد رکھنے کی بات ہے کہ بختی، بدسلوکی اور بدکلامی کی علامت ہے۔ جوصوفیاء کرام کے اخلاق و اطوار کے سراسر منافی ہے، ۔۔ اگر خانقاہ میں کوئی ایسا شخص آ جائے جواس ماحول کے لائق نہ ہو کہ اسے وہاں رکھا جائے تو اسے کھانا کھلا کرخوش اسلو بی سے وہاں سے رخصت کر دیا جائے کیونکہ خانقاہ والوں کا یہی طریقہ ہے۔

#### مہمان کے بدن کود بانامسنون ہے:

خانقاہ میں آنے والے درویش کے جسم کو دبانا اور مساج کرنا بھی اچھا طریقہ ہے۔ سُنّتِ نبوی مَثَلَقَیْمِ سے اس کا بھی ثبوت دستیاب ہے۔ حضرت عمر رُثَالِتُمُنُّ سے روایت ہے کہ ایک دن میں رسول الله مَثَلِقَیْمِ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت ایک غلام آپ کی کمرکو دبار ہاتھا۔ میں نے عرض کیا:

> ''آپکاکیا حال ہے؟'' — آپ مَثَاثِیْنِ نے فرمایا: ''اونٹنی نے مجھے گرادیا تھا،اس لیے کمرد بوار ہاہوں''۔

لیکن پیر طریقہ ای وقت تک لائق تحسین ہے کہ فقط تھکان یا سفر سے واپسی پرجسم کو د بوایا جائے۔ تا کہ سفر کی تھکان دور ہو جائے، — اوراگر کوئی جسم د بوانے کو عادت بنالے اور ہاتھ پاؤں د بوانے کواس خیال سے پبند کرنے گئے کہ اس سے نیند آجاتی ہے، — اور جب تک نیند نہ آجائے، ہاتھ پاؤں د ہائے جاتے رہیں۔ تو ایسا کرنا درویشوں کے شایابِ شان نہیں۔ گرچہ شریعت میں بیجائز ہے۔

بہر حال بیدواقعہ ہے کہ بعض فقراء جو ہاتھ پاؤں د بوانے کے عادی ہو گئے تھے، وہ اس سے لذت محسوں کرتے تھے تو انہیں احتلام ہو جاتا تھا۔ اس وقت وہ احتلام کو ہاتھ پاؤں د بوانے کی سزاتصور کرتے تھے۔ کیونکہ ہمت والے لوگ (اہلِ عزیمت) آسانی کی طرف مائل نہیں ہوتے۔

## 

#### سفر ہے لوٹنے والا گفتگو کا خود آغاز کر ہے:

اہلِ طریقت کا پیطریقہ ہے کہ سفر سے جب لوٹے تو اطمینان سے بیٹھ جائے۔ گفتگو کا سلسلہ خود شروع کرے۔ اس بات کا منتظر خدر ہے کہ کوئی مجھ سے بات کرے یا کوئی بات پو چھے۔ مستحب یہ ہے کہ جب اپنے مقام پر پہنچ جائے تو تین روز تک کسی نہ ملے جلے ، نہ کہیں آئے جائے ، نہ کسی مجلس میں شرکت کرے۔ جب تک کہ سفری تھکن اچھی طرح سے دور نہ ہو جائے اور طبیعت اپنے معمول پر نہ آ جائے۔ اس لیے کہ سفر سے طبیعت میں ہو جھر سامحسوس ہونے لگتا ہے ، سفری تکلیف کی وجہ سے مزاج میں بھی فرق آ جا تا ہے ، اس حکمت اور مصلحت کے تحت تین دن آ رام وسکون کرنے کوروار کھا گیا ہے۔ تین دن میں طبیعت کا ہو جھد دور ہوجا تا ہے۔ جا تا ہے ، اس حکمت اور مصلحت کے تحت تین دن آ رام وسکون کرنے کوروار کھا گیا ہے۔ تین دن میں طبیعت کا ہو جھد دور ہوجا تا ہے۔ وہ اپنے شخ اور باطنی حالت درست ہوجا تی ہے۔ اور پھروہ اپنے باطنی نور سے مشاکنے کی ملاقات اور زیارت کے قابل ہوجا تا ہے۔ وہ اپنے شخ اور برادرانِ طریعت سے باطنی لطف اور فیض اسی وقت اُٹھا سکتا ہے جب اس کا باطن روشن اور منور ہو۔

ہمارے شیخ محتر ماپنے مریدوں کو پیضیحت فرمایا کرتے تھے کہ''برا درانِ طریقت سے اس وقت بات چیت کیا کروجب ان کا مزاج خوش گوارے ہو۔اس صورت میں تمہارے لیے زیادہ فائدہ ہے۔اس لیے کہ اس وقت ان کے کلام کا نورانی فیض قلب کے نورانی فیض کے مطابق جاری ہوگا ،اور ساعت کا نور بھی قلب کے نور کے اسی اندازے کے مطابق ہوگا''۔

#### رخصت ہوتے وقت رخصت کی اجازت حاصل کر ہے:

جب کوئی اپنے شیخ طریقت یا برا درطریقت کی زیارت کے لیے آئے تو ملا قات ختم ہونے پر رخصت ہونے کی اجازت طلب کرے،اسی بارے میں حضرت عبداللہ بن عمر رٹالٹائھا کی روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَاثِیَّتِ بِنے ارشاد فر مایا:

''تم میں سے جب کوئی اپنے بھائی کی زیازت کرے اور اس کے پاس بیٹھے تو واپسی کے لیے اس سے اجازت حاصل کرے،خواہ وہ کئی دن رہنے کا ارادہ رکھتا ہو''۔

اگرآنے والے (مہمان) کا بچھ دن تھہرنے کا ارادہ ہواوراس کے پاس فرصت بھی ہواور لیے بھی خدشہ ہو کہ اس فراغت اور بیا بیاری سے نفس بے ملی کا شکار نہ ہوجائے تو وہ خدمت کا کوئی کا م اپنے ذمہ لے لیے، — اور جوشخص ہمیشہ اپنے پروردگار کی عبادت میں مشغول رہنے کا عادی ہے تو اس کے لیے بیشغل کا فی ہے کہ وہ اس میں مشغول رہے، — اگر چہ خانقاہ والوں کی خدمت کرنا بھی عبادت میں شامل ہے۔

آنے والے کو جاہیے کہ وہ زاویہ کے شنخ یا سجادہ نشین کی اجازت کے بغیر خانقاہ سے باہر نہ نکلے ،اور نہ ہی اس کی رائے کے بغیر کوئی کام کرے۔

یہ جوآ داب واعمال بیان کیے گئے، یہ سب خانقاہ والوں کے معمول کا حصہ ہیں۔اللّٰد تعالیٰ اپنے نصل وکرم سےان پڑمل کی تو فیق عطافر مائے۔(آمین!)

#### SCENT TO SELECT STATE OF THE SECOND SELECT STATE OF THE SECOND SELECT SELECT SECOND SELECT SE

## بابنمبروا:

## متستب صوفياء كے احوال

#### مختلف الاحوال صوفياء كرام:

صوفیاء کرام کے احوال اس حوالے سے مختلف ہیں کہ وہ اسباب کو اختیار کریں یا اسباب سے اعراض کریں ،ان میں سے:

- بعض ظاہری اسبابِ معیشت کے مطابق زندگی بسرکرتے ہیں،
  - بعض ظاہری اسباب سے بے علق رہتے ہیں ،
- بچھلوگ فتوح (نذرونیاز) پرگز راوقات کرتے ہیں، ندوہ مال دنیا کی رغبت رکھتے ہیں، نہ کسی پیشہ سے دابستہ ہوتے ہیں، نہ کسی سے سوال کرکے اپنی روزی کا ذریعہ بناتے ہیں،
  - بعض لوگ کسب کے ذریعہ روزی کما کر کھاتے ہیں ،
  - کھوہ ہیں کہ جب فاقد کی انتہاء ہونے لگتی ہے تواس وقت سوال کرتے ہیں ،

بہر حال ان سب حالتوں میں بھی وہ ایک حد تک بڑھتے ہیں اور اپنی حدسے تجاوز نہیں کرتے۔

#### سوال کرنے سے گریز کرنا:

کوئی درویش اپنے نفس کوعلم کے ذریعے قابو میں رکھے تو اللہ تعالی ہر معاملے میں اسے نہم وبصیرت عطا فرما تا ہے، چاہے وہ اسباب کو اختیار کرے یا اسباب کونڑک کرے، بہر حال درویش کو جہاں تک ممکن ہو، سوال کرنے سے گریز کرنا جا ہیے۔ رسول اکرم مَثَاثِیْ کِمْ نے سوال نہ کرنے کے بارے میں ترغیب ونز ہیب (تندیمہ ) دونوں طرح سے منع فرمایا ہے۔

- صے ترغیب کے ذریعے منع فرمانے میں حضرت ثوبان رٹائٹو کی روایت کردہ حدیث ہے کہ رسول اکرم مَثَاثَیْوَ نے ارشا دفر مایا: ''کون ہے جومیری ایک بات قبول کر ہے تو میں اس کے لیے جنت کا ذمہ دار بن جاؤں'۔
  - حضرت ثوبان رالتينُ نے عرض كيا: " يارسول الله! وه ميں ہول "۔
    - رسول الله مَنْ النَّهُ عَلَيْهُمْ نِي ارشادفر مايا:
    - ''وه بات بيب كهلوگون سےكوئى چيز نه مانكؤ'۔
- اس ترغیب کا نتیجہ بیہ ہوا کہ اگر حضرت ثوبان ڈاٹٹنڈ کا کوڑا گر جاتا تووہ کسی کواُٹھا کردینے کے لینہیں کہتے تھے بلکہ گھوڑے سے

## عوارف المعارف على المعارف المع

اتر كراي خوداً مُعالِيةِ عَقے۔

- ترغیب کے سلسلے میں ایک اور روایت ہے جو حضرت ابو ہریرہ راٹھنے سے مروی ہے کہ رسول اکرم مُنا اللّی نے ارشاد فر مایا:

  ''تم میں سے اگر کو کی شخص ایک رسی سے لکڑیوں کا ایک گھا باند ھے اور اپنی پیٹے پر لا دکر اسے فروخت کرے اور اس سے اپنی روزی کمائے اور اس سے سوال کرے ، اور کر میں سے صدقہ کرے ، توبیاس سے بہتر ہے کہ وہ کسی شخص کے پاس آئے اور اس سے سوال کرے ، اور جس سے سوال کیا ہے ، اس کی مرضی ہے وہ اسے بچھ دے یا نہ دے ، بہر حال او پر والا ہاتھ ( دینے والا ) نیچے والے ہاتھ ( لینے والا ) سے بہتر ہے '۔
- صحفرت بلال بن صین و النیز فرماتے ہیں کہ میں مدینه منورہ میں آیا تو حضرت ابوسعید و النیز کے ہاں تھہرا۔ ایک جگہ ہم دونوں بیٹھے تھے تو دورانِ گفتگوانہوں نے مجھے یہ بات سنائی کہ ایک دن ہمارے گھر میں کھانے کو بچھ بیس تھا۔ بھوک کی شدت کی وجہ سے میں نے اپنے پیٹ پر پھر باندھ لیا۔ اس وقت میری بیوی نے مجھ سے کہا:

''تم رسول الله مَالِيَّيْنِمُ كَي خدمت ميں جاؤ ، كيونكه فلان ضاحب آپ مَالِيَّيْنِمُ كَي خدمت ميں حاضر ہوئے تو آپ نے انہیں کچھ عطافر مایا تھا۔لہٰذاتم بھی حضور سے کچھ ماگو ، وہ کچھ نہ کچھ ضرورعطا کریں گئے'۔

یہن کرمیں روانہ ہوا۔اوراپنے دل میں خیال کیا کہ میں آپ سے کچھ مانگوں گا۔ جب میں آپ کے پاس پہنچا تو آپ خطبہ میں بیارشادفر مارہے تھے:

مَنُ يَسْتَعَفُ يَعُفُهُ وَمَنُ يَسْتَعُنَنَ يُغُنَهُ اللَّهُ وَمَنْ سَالْنَا فَوَجَدُنَاهُ اَعْطَيْنَاهُ وَاسْيَنَاهُ وَمَنُ اسْتَعَفْ عَنْهُ وَاسْتَغْنَى فَهُوَ اَحَبُ اِلَيْنَا مِمَّنُ سَالُنَا .

"جونہیں مانکے گا اللہ تعالیٰ اُسے محفوظ رکھے گا، — اور جوبے نیاز رہے گا (نہ لیٹا چاہے گا) اللہ اسے خوشحال کردے گا، — اور جوہم سے پچھ مانکے گاہم اسے دیں گے اوراس کے ساتھ ٹم خواری کریں گے، — اور جوکوئی اسے چھوڑ دے اوراس سے بے پروائی ظاہر کرے (بے نیاز رہے) تو وہ ہمیں مانکنے والے سے زیادہ محبوب ہے"۔ رسول اللہ مَنَّالِیْکُم کا بیار شاد من کر میں اُلٹے قدموں واپس آ گیا اور آپ سے پچھ نہ ما نگا، جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ نے میرے رزق میں اتنی وسعت عطافر مائی کہ اب مجھے نہیں معلوم کہ انصار کا کوئی گھر انہ ہم سے زیادہ مالد ارہے۔ سوال کرنے کے بارے میں رسول اللہ منا ہوئے نے جس طرح تر ہیب وتخویف (تنبیہ کرنا اور ڈرانا) فر مائی ، اس کے حوالے
سے ارشاد ہے:

- — `` تم میں ہے جوکوئی دست سوال دراز کرتار ہے گا ، وہ اللہ کے حضوراس حال میں جائے گا کہ اس کے چہرے پر گوشت کا نام و
   نشان نہ ہوگا''۔
- حضرت ابو ہریرہ ڈالٹنز سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَاثِیْز منے ارشاد فر مایا:
   دمسکین (غریب)وہ نہیں جسے ایک یا دو لقمے یا ایک یا دو کھجوریں ملیں، بلکہ سکین وہ ہے جولوگوں کے سامنے سوال نہ

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

کرے، نہ کوئی اس کا ٹھکا نہ جانتا ہو کہ دہاں جا کراہے کچھ دے'۔

#### الله سے مانگتے ہوئے شرمانے والے:

سے درویش اور حقیقی صوفی کا پیمال ہے کہ وہ لوگوں سے پھینیں مانگا۔ان میں سے پھادب والے ایسے ہوتے ہیں جواللہ تعالیٰ سے بھی دنیا کی کوئی چیز مانگتے ہوئے شرماتے ہیں۔ان میں اس قدر حیاء اور ادب ہوتا ہے کہ جب ان کانفس پھھ مانگئے کا اراد ہ کرتا ہے تو ہیبت الہی سوال کرنے میں آڑے آجاتی ہے اور وہ مانگئے کے لیے جھولی پھیلانے کو بے ادبی اور گتاخی خیال کرتے ہیں۔ ایسے میں اللہ تعالیٰ انہیں بن مانگے بہت پھھ عطافر ما دیتا ہے، جیسا کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے بارے میں آتا ہے کہ جب انہیں آگ میں ڈالا گیا، اس وقت حضرت جبریل علیہ السلام آپ کے پاس آئے، اس وقت تک حضرت ابراہیم علیہ السلام (گوپھن میں) فضامیں تھے۔انہوں نے آپ سے کہا:

حضرت ابراجيم عليه السلام نے جواب ديا: "مجھے تمہاري كوئى حاجت نہيں"۔

حضرت جبريل عليه السلام نے کہا: ''آپ اپنے رب سے بچھ مانگئے''۔

آپنے فرمایا:''وہ میراحال جانتاہے''۔

بھی یوں بھی ہوتا ہے کہ بچھ نہ کھانے پینے سے درولیش کمزور ہوجا تا ہے۔ عام لوگوں کی بجائے وہ اللہ تعالیٰ سے بندگی کے لیے قوت طلب کرتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اسے مخلوق سے سوال کیے بغیراس کا حصہ عطافر مادیتا ہے۔

### خواہشِ نفس پراللہ سے رجوع کرے:

سن نیک بندے کا یہ کہنا ہے کہ جب درویش کے نفس میں کسی چیز کی خواہش بیدا ہوتی ہے تو اس کا یہ مطالبہ یا خواہش:

- ─ تورزق کے لیے ہوگا جواللہ تعالیٰ کی طرف سے اسے عنقریب ملنے والا ہے، اور اس خواہش کے وقت درولیش کو اس کاعلم ہو
  گیا ہو۔ کیونکہ درولیشوں کو بعض دفعہ ان باتوں کا پہنے چل جاتا ہے جو واقع ہونے والی ہوتی ہیں، الی صورت میں وہ گویا
  ت نے والے دنوں میں ہونے والی باتوں کی اطلاع دیتا ہے۔
  - یادوسری صورت میہ کنفس کی بیخواہش کسی گناہ کی سز اُہوتی ہے جواس سے واقع ہوا ہو۔

بہرحال جب درولیش کے دل میں بیخلش ہوادراس کانفس اپنی طلب پر بار بارتقاضا کرے تو اس وقت اسے جا ہیے کہ وہ اچھی طرح وضوکر کے دورکعت نماز پڑھے اور بیدعا کرے:

''اللی!نفس کی بیخواہش اگر کسی گناہ سے ہے تو میں تجھ سے بخشش اور معافی کا طلب گار ہوں۔اور میں تیرے حضور میں تو بہرتا ہوں، —اگر میرے نفس کی بیطلب اور خواہش اس رزق کے لیے ہے جو تو نے میرے لیے مقدر کر دیا ہے تو پھروہ مجھے جلد عطافر مادے''۔

#### عوارف المعارف کی کارگری کارگری

اس دعا کے بعداگراس کے مقدر میں رزق ہوگا تو اللہ تعالیٰ اس کا رزق اسے جلد ہی عطا فر مادےگا۔ورنہ اس کے دل سے بیہ خواہش وخلش جلد دور ہوجائے گی۔

#### · فقیر کی شان بیہ:

فقیر کی شان بیہ ہے کہ وہ اپنی حاجتیں اللہ کی بارگاہ میں پیش کرے بواللہ تعالیٰ:

- ایتووه چزیں اسے عطافرلادےگا،
- ─ یااس کے دل سے ان کی خواہش کودور کردےگا،
  - 🔾 يااسےان خواہشوں برصبرعطا فرمادےگا،

الله کی حکمت وقدرت کے بے شار درواز ہے ہیں۔وہ ان درواز وں میں سے حکمت وقد بیر کا دروازہ کھول دےگا، یا قدرت کی راہ سے کوئی دروازہ کشادہ کردےگا،اورخلاف عادت اسے کچھ نے کھے عطافر مادےگا۔جس طرح حضرت مریم علیماالسلام کا واقعہ ہے کہ جب بھی حضرت زکر یا علیہ السلام ان کے پاس عبادت خانے میں آتے تھے توان کے پاس (بےموسم کے پھل اور) رزق موجود یاتے تھے۔ چنانچے ایک بارانہوں نے یوچھا:

''اےمریم! بیرزق تمہارے پاس کہاں سے پہنچا؟'' انہوں نے فر مایا:'' بہاللّٰہ کی طرف سے ہے''۔

اس بارے میں ایک درولیش نے اپناوا قعہ بیان کیا کہ ایک دن میں بہت بھوکا تھا۔اور میرے حالات ایسے تھے کہ میں کسی سے کچھ ما نگ لوں، ۔ میں بغداد کے کچھ گھروں کے سامنے سے اس خیال سے گزرا کہ شاید اللہ تعالی اپنے کسی بندے کے ہاتھ سے مجھے کچھ دلواد ہے۔لیکن کہیں سے کچھ بھی نہ ملا،اور میں اسی طرح بھوکا سوگیا۔خواب میں دیکھا کہ کوئی مجھے کہدر ہاہے:
''فلاں جگہ پر جاو (اور وہ جگہ مجھے خواب میں دکھادی گئی) وہاں ایک نیلے رنگ کے میلے کپڑے میں روٹی کے بچھ کھڑے ہیں،انہیں اپنے کام میں لاؤ''۔

لہٰذا جو بندہ کلوق ہے تعلٰق تو ڑ کے صرف اللہ کا ہوجا تا ہے تو وہ اس وقت ایسے بے نیاز سے وابستہ ہوجا تا ہے جسے کوئی چیز عاجز نہیں کر سکتی۔ وہ جس طرح چاہے اس بندے پراپنی حکمت وقدرت کے دروازے کھول سکتا ہے۔

بہر حال جوکوئی اپنی ذات ہے بچھ مطالبہ کرنا چاہے تو وہ اس سے صبر وجمیل کا مطالبہ کرے ، کیونکہ مخلص انسان کانفس اس کی بات مانتا ہے۔

#### نفس ہے قرض کا تقاضا:

ہمارے شیخ نے ایک حکایت بیان فر مائی کدایک دن میرابیٹا پاس آیا اور کہنے لگا: ''مجھے ایک حبہ چاہیے'' ۔ میں نے پوچھا:''بیٹا! حبکوکیا کروگے؟'' اس نے کہا: میں اس سے فلاں چیز خریدوں گا'' ۔ پھر کہنے لگا: ''اگرآپا جازت دیں تومیں کسی سے حبر قرض لے لوں'' سے میں نے کہا: ''ہاں! جاؤا پےنفس سے قرض لے لو، ساس لیے کہ اس سے قرض لینا دوسروں سے قرض لینے سے کہیں بہتر ہے'۔ اس بات چیت کو کسی نے اس طرح سے نظم کیا ہے:

''اگرتو جاہتا ہے کہ مال قرض لے اور اسے خرج کرے نفس کی خواہشات میں ، نگی کے زمانے میں تونفس سے تقاضا کر کہ وہ صبر کے خزانے تیرے لیے خرج کردے ، اور خوش حالی کے زمانے تک زم خوئی اختیار کرے اگرنفس اس پڑمل کر ہے تو توغنی ہے اور اگروہ انکار کردے تو توغنی ہے داور اگروہ انکار کردے تو ایک مجبور آدمی کے لیے معذرت کرنے کی گنجائش بہت ہے''

دست طلب دراز کرنے کاموقع محل:

درولیش جباس بارے میں اپنی ساری کوششیں بروئے کارلے آئے اورضعف و نا تو انی بڑھتی چلی جائے اوراس کی حاجت و ضرورت انتہا تک پہنچ گئی ہواور وہ اپنے مولی سے سوال کرنے کے بعد بھی کچھ نہ پائے اوراپ نے روحانی مشغلہ کے باعث اسے کسب معاش کے لیے فرصت ہی نہ ہوتو اس مقام پر ایک درولیش عالم اسباب کا درواز ہ کھٹکھٹا سکتا ہے اور اسے دستِ سوال دراز کسٹکھٹا سکتا ہے اور اسے دستِ سوال دراز کسٹکھٹا سکتا ہے اور اسے دستِ سوال دراز کسٹکی اجازت ہے۔

بعض صالحین نے فاقہ کی اس نوبت پر پہنچ کراییا کیا ہے:

- حضرت شیخ ابوسعیدالخراز میشدی بارے میں کہاجا تا ہے کہ فاقہ کی انتہائی نوبت پر پہنچ کر اُپناہاتھ پھیلاتے اور فرماتے:
   "اللّٰہ کے واسطے کچھ دے دؤ'۔
- اسی طرح شیخ ابوجعفر الحداد مینیات جوحضرت جنید بغدادی مینات کے استاد تھے، ان کے بارے میں بیمنقول ہے کہ فاقہ ک حالت میں وہ مغرب وعشاء کے درمیان گھر سے نکلتے تھے، — ایک بار دو دروازوں پرسوال کرتے۔اور حاجت کے مطابق ایک یا دودن کے لیے بچھل جاتا تو لوٹ آتے ،اور جب وہ خرج ہوجاتا تو پھر نکلتے۔
- حضرت ابراہیم بن ادھم میں بارے میں یہ معروف ہے کہ وہ بھرہ کی جامع متجد میں عرصہ دراز تک اعتکاف میں رہے۔ آپ تین رات کے بعدافطار کرتے تھے۔ اس رات کی افطار کی۔ کے لیےوہ گھروں سے پچھ ما نگ لاتے تھے۔
- صحفرت سفیان توری میشد کا بیمعمول تھا کہ وہ حجاز سے صنعاء (یمن) تک کا سفراختیار کرتے۔ راستے میں لوگوں کی مہمانی پرگز ربسر کرتے تھے۔ لوگوں کے سامنے حدیثِ ضیافت (مہمان نوازی کی حدیث) بیان کرتے۔ لوگ ان کے سامنے کھانالا

www.waseemziyai.con

### عواف المعارف المحارف ا

كرركه ديتے۔اس ميں سے آپ اپن ضرورت كے مطابق لے ليتے اور باقی جھوڑ ديتے۔

تھوکا پیاسامرنے والاجہنمی ہے:

حدیث شریف میں ہے کہا گر کوئی شخص بھو کا ہے اور اس نے کسی سے نہیں مانگا اور وہ بھوک (پیاس) سے مرگیا تو وہ جہنم میں داخل ہوگا۔

اور جوشخص صاحبِ علم ومعرفت ہے،اوراللہ ہے اس کاروحانی تعلق بھی ہےتو ایسے حالات میں اسے کوئی پرواہ نہیں ہوگی۔ بلکہ علم کی بدولت اسے مانگنے کی نوبت نہیں آئے گی ، — اورا گرسوال کرنا پڑا توعلم ہی کےساتھ سوال کرےگا۔

اس حوالے سے ایک شخص کا ایک بڑا عجیب وغریب واقعہ بیان کیا جاتا ہے۔ وہ مخص بہت گناہ گارتھا۔ جب اسے غفلت سے نجات ملی تو اس نے سچے دل سے گناہوں سے تو بہ کرلی،اوراللہ تعالیٰ کے ساتھ روحانی تعلق جوڑلیا۔وہ اپنی سرگزشت اس طرح سے بیان کرتا ہے:

''میں نے ارادہ کیا کہ جوقافلہ جج کے لیے جارہا ہے، میں بھی اس کے ساتھ روانہ ہوجاؤں اور جج کرلوں، ۔۔ میں نے یہ پکا ارادہ کرلیا کہ میں کسی سے پہنییں مانگوں گا کیونکہ اللہ تعالی میراحال جانتا ہے، ۔۔ اس لیے اس کے علم ہی کو کافی سمجھوں گا، ۔۔ میں قافلہ کے ساتھ سفر کرتا رہا۔ چند دنوں تک راستے میں بہی معمول رہا کہ اللہ تعالی ضرورت کے وقت مجھے کھانا اور پانی مہیا فرماتا رہا۔ پھراچا تک یہ نیبی سلسلہ رک گیا، اور مجھے کھانے پیٹے کو پچھ نہ ملا۔ چند دن اسی طرح بھو کے پیاسے گزر گئے، نوبت یہاں تک آگئ کہ بدن میں چلنے پھرنے کے حواب دینے سے چلنے پھرنے سے عاجز ہوگیا۔ اور رفتہ رفتہ میں قافلے کے کہ بدن میں چلنے پھرنے کے حواب دینے دل میں کہا:

''اباپے آپ کو ہلاکت میں ڈالنے والی بات ہے۔اللہ تعالیٰ نے خود کو ہلاکت میں ڈالنے سے منع فر مایا ہے، چونکہ اب مجبوری اوراضطرار کی حالت ہے،اس لیے مجھے سوال کرنا جا ہے''۔

جب میں نے مانگنے کا ارادہ کیا تو میر نے سوال کرنے کوا چھانہیں سمجھا۔ تب میں نے خیال کیا:

'' میں نے اللہ تعالیٰ سے جوعہد کیا تھا کہ کسی سے پچھنہیں مانگوں گا، ۔۔ میں اس عہد کو ہر گزنہیں توڑوں گا۔عہد شکن سے بہتر ہے کہ مجھے موت آ جائے''۔

دل میں پیطے کر کے میں ایک درخت کے سائے میں جا بیٹھا۔انتہائی ضعف کے باعث میر اسرایک طرف کوڈ ھلک گیا، جیسے مرنے سے پہلے سرایک طرف کوڈھل جاتا ہے، — قافلہ بہت دور جاچکا تھا، میں اس حالت میں موت کا منتظر تھا۔اچا تک ایک نوجوان میرے پاس آیا جس کے گلے میں تلوار لٹک رہی تھی۔اس نے مجھے ہلایا تو میں نے آئھیں کھولیں۔اس کے ہاتھ میں پانی کامشکیزہ تھا۔اس نے مجھے کہا:''لوپانی پیو!'' — میں نے پانی پیا، پھراس نے میر سامنے کھانا رکھااور کہا:''کھاؤ!'' — میں نے کھانا کھایا، پھراس نے کہا:'' قافلہ تو گزر چکا مگر قافلے تک مجھے پہنچائے گاکون؟'' — اس جوان نے مجھے کہا:''اٹھو!'' — اس نے میر اہاتھ پکڑلیا اور میر ساتھ چندقدم چلا، پھر مجھے کہا:''میٹھ جاؤ،

#### عوارف المعارف عوارف المعارف ال

تمہارا قافلہ یہاں تھوڑی دیرییں پہنچنے ہی والا ہے' — میں کچھ دیر ہی بیٹھا ہوں گا کہ میں نے دیکھا قافلہ مجھے تلاش کرتا ہوا میری طرف بڑھ رہا ہے، —بس بیان لوگوں کی شان ہے جواپنے مولی کے ساتھ صدقِ دل کے ساتھ معاملہ کر لیتے ہیں۔

#### حاجت کے وقت اللہ کے سامنے ہاتھ پھیلا وُ:

حضرت شيخ ابوطالب مَى عِيلَة بيان فرمات بين كما يك صوفى في رسول اكرم مَثَاثِينِ كارشادگرامى:

''مؤمن کے لیےسب ہے زیادہ حلال کھانااس کے ہاتھ کی کمائی ہے'۔

کی اس طرح سے تاویل کی ہے کہ اس سے مراد فاقہ کئی کے وقت سوال کرنا ہے، ۔۔۔ مگر شخ ابوطالب مُواللہ مُواللہ مِن اللہ اس تاویل کو ایک شخ سے سنا تھا اور اسے قل کر دیا، ۔۔ میرے خیال میں مذکورہ صوفی نے ہاتھ کے کسب سے وہ مراذ ہیں لی ہے جس کا شخ ابوطالب کی نے انکار کیا ہے۔ بلکہ ہاتھ کے کسب سے مراد ضرورت کے موقع پر اللہ کے سامنے ہاتھ بھیلانا ہے۔ اللہ تعالی اگر اس کے سوال کو پورا کر دے اور اسے رزق عطا فر مادے۔ یہی سب سے زیادہ حلال کھنا ہے جے مؤمن کھا تا ہے۔ اس قسم کا سوال حضرت موٹ علیہ السلام نے بھی اللہ تعالی سے کیا تھا:

رَبِّ إِنِّى لِمَا ٱنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ حَيْرٍ فَقِيْرٍ ٥

''اللی!میںاس رزق کامحتاج ہوں جوُتو نازل فرمائے''۔

### قولِ موىٰ عليه السلام كى توضيح: -

بارگاہ الہی میں حضرت موی علیہ السلام کے اس سوال کے بارے میں بیتو تنسیح وتشریح ملتی ہے:

- حضرت عبداللہ بن عباس رہی ہی خافر ماتے ہیں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بیسوال اس وقت فر مایا تھا، جب لاغری کی وجہ سے ان کے پیٹ کے اندر کی چزیں نظر آر ہی تھیں۔
- صحفرت امام باقر والتنافز ماتے بین که حضرت موی علیه السلام نے بیاس وقت کہا تھا، جبکہ وہ ایک مجور کی تصلی تک کے ضرورت مند تھے۔
- صحفرت شیخ مطرف میشند کا کہنا ہے کہ اللہ کا نتم! اللہ کے نبی کے پاس کوئی چیز ہوتی تو وہ اس عورت کے پیچھے نہ جاتے۔گر تنگ دستی نے انہیں اس بات برمجبور کر دیا تھا۔
- شخ ابوعبدالرحمٰن سلمی نصر آبادی فرماتے ہیں کہ حضرت موئ علیہ السلام نے ان الفاظ میں مخلوق سے سوال نہیں کیا تھا بلکہ خالق
   سے سوال کیا تھا، اور انہوں نے فس کی غذا طلب نہیں کی تھی ، بلکہ روحانی غذا یعنی سکونِ قلب جا ہا تھا۔

#### نازواندازونیاز:

حضرت شیخ ابوسعیدالخراز میشنیفر مانے ہیں کے خلوق کاتعلق دو چیزوں سے ہے:

○ — اوّل ان کی ذاتی چیزیں ہیں، یعنی جو کچھ ہے،اس کے لیے ہے۔

# عورف المعارف المحارف ا

— دوسری چیزوہ ہے جوان کااصل مقصد ہے، یعنی اللہ کی ذات، یعنی جو چیزاس کی طرف ہے۔

ایعنی مخلوق مالھم اور ما الیھم کے تر دومیں ہے، — لہذا جب کوئی اپنی چیزوں کا خیال کرے گاتو فقر کی زبان سے بات

کرے گا، — اور جب اپنے اصل مقصد کومشاہدہ کرے گاتو نازوانداز کی زبان استعال کرے گا، — کیاتم نے اس بات پرغور کیا
کہ:

○ - حضرت موی علیہ السلام نے ان اشیاء کے خواص کو دیکھا جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے ان سے خطاب کیا تو کس انداز سے
 کہنے لگے:

اَرِنِیُ اَنْظُرُ اِلَیْكِ ٥

''اللی مجھےا پنا جلوہ دکھا، تا کہ میں تیرادیدارکرسکوں''۔

یہ حال اور ماالیھم پرشامد ہے۔

اور جب انہوں نے اپنے نفس پر نظر ڈ الی تو اپنے فقر و نیاز مندی کا اظہار کرتے ہوئے کہا:

إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيْرٍ ٥

''اللی!میںاس رزق کامحتاج ہوں جوتو نازل فر مائے''۔

حضرت شیخ ابن عطا مُرِسَلِية فرماتے ہيں كه حضرت مولىٰ عليه السلام نے جب بندگى كى نظر سے اللّه كى طرف ديكھا تو خشوع و خضوع پيدا ہوا اور وہ نياز مندانه انداز ميں كلام كرنے گئے، — اس وقت ان پرانوارِ اللّى كاورود ہور ہاتھا، — يہاں وہ نياز مندى مراد ہے جوايک غلام كوا ہے مولى سے ہر حال ميں ہوتى ہے، — وہ نياز مندى نہيں جوسوال وطلب كے وقت ايك سائل ميں ہوتى ہے۔ بلكہ وہ ہر حال ميں اينے مولى كانياز مند ہے۔

— شخصین بیشند فرماتے ہیں کہ اس قول میں حضرت موئی علیہ السلام ، اللہ تعالیٰ سے کہتے ہیں کہ میں اس بات کا مختاج ہوں

کہ جب تو نے مجھے علم الیقین تک پہنچایا ، تو اب مجھے عین الیقین اور حق الیقین کا درجہ بھی عطا کر ، — کیونکہ فدکورہ بالاقول میں
''نازل کر'' کا جولفظ آیا ہے ، اس سے بعد چاتا ہے کہ اس وقت حضرت موئی علیہ السلام کا مرتبہ قرب الہی کی حقیقت سے دوری
کا تھا۔ اس لیے کہ نازل کر نا تو ہو بہوفقر کی حالت سے ہے ، — اس لیے انہوں نے صرف نزل پر قناعت نہیں کی ، بلکہ انہوں
نے اصل منزل یعنی نازل کرنے والے کے قرب کا ارادہ کیا۔

بہرحال جس کا فقرضیح حالت میں ہوتو ہر حال میں دنیا اور آخرت دونوں جہان کے کاموں میں اس کی نیاز مندی کیساں ہو گی۔اور وہ دونوں جہان کے کاموں میں اس کی طرف رجوع کرے گا،اور دونوں منزلوں کی ضروریات صرف اس مولی سے طلب کرے گا جس کا وہ نیاز مند ہے،اور اس کی نظر میں دونوں جہانوں کی ضروریات ایک جیسی ہوں گی، کیونکہ دونوں جہانوں میں اللہ تعالیٰ کے سوااس کا اور کوئی مشغلہ نہیں۔

# بابتمبر۲۰:

# فتوح برگزراوقات واليصوفياء

جب صوفی کااللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق محکم ومضبوط ہوجاتا ہے اوراپنے غایت درجہ تقویٰ کی بدولت وہ زاہر کامل بن جاتا ہے تو اس کے حال کا تقاضایہ ہے کہ وہ ذریعہ معاش کے لیے سب مجھ چھوڑ دے، تب اس پراصل تو حید ظاہر ہوگی۔اللّٰہ کی ذات کامل طور براس کی کفالت کرے گی۔اس کے دل کوفکر معاش سے بے نیاز کردے گی، —اپنے اس مقام کا اسے اس طرح سے علم ہوگا کہ اللہ کے فضل وکرم سے اسے اپنے ہرکام کی سزاوجزا کی خبر ہوتی رہے گی۔ یہاں تک کداگراس سے کوئی معمولی ہی ایسی غلطی بھی ہوجائے جس کی شریعت میں ممانعت ہوتواہے فور آاسی وقت بااسی دن میحسوس ہوگا جیسے کوئی کہدر ہاہو:

" مجھے اپنے اس گناہ اور اس خطا کاعلم ہے کہ جومیرے ہاتھوں اپنے غلام سے سرز دہوئی"۔ منقول ہے کہ سی صوفی کے موزے کو چوہے نے کتر ڈالا۔انہوں نے جب وہ موزہ دیکھا تو بہت ممکین ہوئے اور بزبانِ شعر

''اگر میں قبیلہ مازن میں ہے ہوتا تو قبیلہ ذیل بی شیبان کی شاخ کے لوگ میرے اونٹ نہ لے جاتے'' اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اگر تو اہلِ تو کل سے ہوتا تو مجھے اپنے اس نقصان کا اس طرح سے افسوس نہ ہوتا، - بیب تیرے کیے کی سزاہے۔

#### شان بے نیازی:

اس مقام پر پہنچ کرصوفی کو ہرکام کی جزا حاصل ہوگی اور اس سے خدا شناسی کی کیفیات پیداہوتی چلی جائیں گی ، — وہ صحیح طرح سے مراقبہ اور نفس کے محاسبہ میں محصور ہو جائے گا۔اوراس حصار میں بندگی کے حقوق کے ضیاع سے محفوظ رہے گا،ایسے میں اسے فقط احکام الہی کی بجا آوری کے لیے ہوش رہے گا،غیر اللہ کی طاعت کے اثر ات مٹ جائیں گے۔اس وقت اسے مشاہدہ ہوگا كەرزق دىنے والا الله ہے،اورو بى اسے روكتا بھى ہے، - بەمشام وجذبه اورشوق سے حاصل موگا، فقط علم وايمان پراكتفاءكرنے سے حاصل نہیں ہوگا۔ پھر اللّٰہ کی مدداس کے شاملِ حال ہوگی۔اصل تو حید سے آگاہی ہوگی اور اسے ہرطرف اللّٰہ ہی کافعل دکھائی

### عوارف المعارف كالمحارف كالمحارف المعارف كالمحارف المعارف كالمحارف كالمحارف

اسی شمن میں ایک بزرگ کا واقعہ مذکور ہے کہ ایک بارانہیں اپنے رزق کے حصول کی فکر لاحق ہوگئی۔رزق کی تلاش میں انہوں نے جنگل کا رُخ کیا۔ وہاں ایک ممولا دیکھا جواندھا انگر ااور کمزورتھا۔انہیں اسے دیکھ کر بڑا تعجب ہوااور بیسو چنے لگے:

یہ پرندہ جواڑنے ، چلنے اور دیکھنے سے معذور ہے،اسے رزق کیے ملتا ہوگا''۔

وہ ابھی یہ سوچ ہی رہے تھے کہ اچا تک زمین پھٹی اور اس میں سے دومٹی کے پیالے برآ مد ہوئے۔ ایک پیالے میں تبل تھے اور دوسرے پیالے میں صاف پانی تھا۔ ممولے نے تل کھا کر پانی پیا۔ زمین پھر پھٹ گئی اور دونوں پیالے اس میں غائب ہوگئے۔ یہ اجراد کھے کران کے دل سے رزق کی فکر جاتی رہی۔

### تجلتيات الهي كانزول:

اللہ اپنے بندے کو جب اس مقام پر سرفراز کرتا ہے تو اس کے دل سے روزی کا خیال جاتا رہتا ہے۔ اس لیے وہ ظاہری اسباب پر بھروسہ کرنے اور کسی سے سوال کرنے کوعوام کا شغل سجھنے لگتا ہے۔ اس وقت وہ سبب کو بھی چھوڑ دیتا ہے، اور خود بے اختیار ہوجاتا ہے۔ تب وہ کسی غیر پر تکلیز بیں کرتا بلکہ اللہ کی ذات پر بھروسہ کرتا ہے۔ اس کے انعام کا مشاہد بن جاتا ہے۔ قسمت اس پر مہر بان ہوجاتی ہے۔ انعام واکرام کے دروازے اس پر کشادہ ہوجاتے ہیں۔ وہ ہمیشہ فعل الہی کی تا ثیرد کھتا ہے اور احکام الہی کا فنظر رہتا ہے۔ اس لیے اس پر تجلیّا ت الہی کا فزول ہونے لگتا ہے۔

### تحلیّات کانزول قُر بِالٰہی کی نشانی ہے:

افعال کے ذریعے تجلیّات کا نزول قربِ اللی کی نشانی ہے۔ اس مقام سے ترقی کر کے صوفی صفات کے ذریعے تجلیّات کا مشاہدہ کرتا ہے۔ اس سے آگے بڑھ کروہ تجلیٰ ذات کے مرتبہ کو پہنچ جاتا ہے، — ان سب تجلیّات میں یقین کے مراتب کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔ ھیقیتِ تو حید کے مقامات تمام اشیاء سے اعلیٰ اور برتر مقامات ہیں۔

- افعال کے ذریعہ تجلیّات کا نزول تسلیم ورضا کا اعلیٰ جذبہ بیدا کرتا ہے۔
- سوفاتی تجلیات سے ہیب (جلوہ حقیقی) اور انس ومحبت بیدا ہوتی ہے۔
  - تجل بالذات سے فنااور بقا کی کیفیت پیدا ہوتی ہے۔

#### مرتبهأفنا

ترک اختیار و ارادے اور افعال الہی کے علم کا نام فنا ہے۔ یعنی اپنے ارادے اور خواہشات کو بالکل فنا کر دیا جائے، ۔۔ خواہش کی لطیف ترین صورت کا نام ارادہ ہے، ۔۔ یوفا، ظاہری فنا ہے، ۔۔ جلوہ الہی کے ظہور سے وجود کے آثار کا مث جانا مجوہ و جانا فنائے باطن ہے۔ یہ حالت بجلی ذات کی صورت میں پیدا ہوتی ہے، اور یہ یقین کی اقسام کی سب سے کامل ترین فتم یا صورت ہے جود نیا میں میسر آسکتی ہے، ۔۔ جہاں تک حکم ذات کی بجلی کا تعلق ہے تو آخرت کے سوااس کا ہونا کسی اور عالم میں ممکن نہیں ہے، ۔۔ یہی وہ مقام ہے جس سے معراج کی شب رسول اکرم میں گیائی مرفر از ہوئے، ۔۔ جبکہ حضرت موی علیہ السلام کو' لن تر انی'' (تم مجھے ندد کھے سکو گے) کہہ کراس کے مشاہدہ سے منع کردیا گیا تھا۔

تجل سے مراد کیا ہے؟:

یہ جو کچھ بچلی کے حوالے سے کہا گیا ہے، یہاں یہ سمجھ لینا چاہیے کہ بچلی سے یہاں مراد یقین کے درجات اور بصیرت ہے، — بندہ جب بچلی کی ابتدائی اقسام کے درجہ پر پہنچے گا، یعنی دوسروں کے افعال سے قطع نظر کر کے صرف فعل الہی کا مطالعہ کرتا رہے گا تواسے ہرتنم کی فتو حات حاصل ہوں گی۔

### فتوح كوقبول كرلينا چاہيے:

رسول اكرم مَثَلَقَيْمُ نِي ارشادفر مايا:

"جب کسی کوبن مانگے اور خلاف تو تع رزق مل جائے تواسے چاہیے کہ وہ اسے قبول کرلے، — اور اس سے اپنے رزق میں وسعت پیدا کرے، — اگریدرزق پانے والاغنی ہے ( یعنی اسے حاجت نہیں ہے ) تب وہ اسے واپس نہ کرے بلکہ اس مخص کودے دے جواس سے زیادہ ضرورت مندہے'۔

اس حدیث شریف ہے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ انسان اپن ضرورت سے زیادہ بھی قبول کرسکتا ہے، بشر طیکہ اس کی نیت ان لوگوں پرخرچ کرنے کی ہو، جواس کی حاجت رکھتے ہوں گے، —وہ اس رزق کو کیسے قبول نہیں کرے گا جبکہ وہ یہ دیکھ رہا ہے کہ رزق کی یہ عطا اللّٰد کا فعل ہے۔

- ۔ ۔۔۔بعض حضرات کوئی چیز لینے کے بعداسے ضرورت مندوں پرخرچ کرتے ہیں،
- بعض حفرات اسے صرف کرنے میں اس وقت رو کے رکھتے ہیں جب تک کہ انہیں پی خاص علم نہ ہو جائے کہ انہوں نے جو
   کچھ لیا ہے، وہ بھی حق ( یعنی درست ) ہے، اور اس کا صرف کرنا بھی حق ہے۔

### مدايا وعطايا قبول كرنا:

شیخ ابوزرعه طاہر میں بالا سادا پے شیوخ سے حضرت عمر بن خطاب رہائیں کی بیرروایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ سُلگیلیا جب مجھے کچھ عطافر ماتے تو میں بیوض کرتا:

> '' يارسول الله مَثَالِيَّةُ أَيَّ إِي سِياس شخص كومرحمت فرمادين جو مجھے نيا دہ ضرورت مند ہے'۔ اس پرآی مِثَالِیَّةِ اِیمَارشاد فرماتے:

''اسے لےلو، — اور یا تو اپنے خرچ میں لے آؤ، یا دوسروں کودے دو، — جبتمہارے یاس کوئی ایسا مال آئے جس کی تمہیں ضرورت نہیں ہے اور نہتم نے اسے مانگا تھا، تو اسے قبول کرلو، اور جونہ آئے اس کی طبع نہ کرؤ'۔
حضرت سالم بن عبداللہ وٹالٹیڈ فرماتے ہیں کہ اس حدیث شریف کی وجہ سے حضرت عبداللہ بن عمر وٹاٹھٹا نہ کسی سے بچھ مانگتے سے اور نہ کسی عطا کردہ شے کو واپس کرتے تھے، — رسول اکرم مُٹاٹھٹِٹم نے اپنی تعلیمات کے ذریعے صحابہ کرام کی اس طرح تربیت فرمادی تھی کہ دہ اللہ تعالی کے کا موں کا بغور مطالعہ کریں اور اپنی تدبیر کوچھوڑ کر اللہ کی حسن تدبیر کا مشاہدہ کریں۔

عوارف المعارف عمارف المعارف ال

علم حال کیاہے؟;

کسی نے حضرت ہل بن عبداللہ تستری میں اللہ سے پوچھا:''علم حال کیا ہے؟'' — آپ نے ارشاد فر مایا: '' تدبیر کوچھوڑ دینے کا نام علم حال ہے، — اگریہ بات روئے زمین پرکسی ایک میں بھی پائی جائے تو وہ روئے زمین کا قطب بن حائے''۔

### مدایا وعطایا الله کی طرف سے ہوتے ہیں:

حضرت زیدبن خالد مُشاتلة سے روایت ہے کہ رسول الله مَنَّا فَیْرَمُ نے ارشا دفر مایا:

''اگر کسی شخص کواس کے (مسلمان) بھائی ہے بنا مائگے کچھ ملے اور وہ احسان بھی نہ جتا تا ہوتو چاہیے کہ اسے قبول کر لے،اس لیے کہ بیاللّٰہ کی طرف ہے رزق ہے، جواس نے اپنی طرف سے اس کے پاس پہنچایا ہے''۔

جو شخص اللہ کے بھیجے ہوئے رزق کو قبول کر کے اللہ سے تعلق واسطہ رکھتا ہے تو وہ خطروں سے امن میں ہے۔خطرہ تو اس کے لیے ہے جواللہ کے بھیجے ہوئے رزق کور دکر ویتا ہے۔اس لیے کہ جو شخص آئے ہوئے رزق کو تھکرا دیتا ہے تو اس کانفس اسے بہا دیتا ہے۔وہ اس سے کہتا ہے کہ:

"اگریدرزق قبول کرلیا تولوگوں کی نظروں ہے گرجاؤگے،اس لیےاسے قبول نہ کرنا ہی بہتر ہے" --

لیکن جواہے قبول کر لیتا ہے اس کے لیے کوئی خطرہ نہیں ، ندا ہے ریا کاری کا کوئی اندیشہ ہوگا۔ بلکدا ہے قبول کر لینے ہے اس کا صدق واخلاص ظاہر ہوا۔ اور جب وہ لے کر دوسروں کود ہے گا تو اس کی حقیقت بالکل واضح ہو جائے گی۔ بہر حال وہ دونوں حالتوں میں زاہد ہے۔ دوسر ہوگا۔ اسے پیندیدہ نظروں سے دیکھیں گے۔ لوگوں کو اس کی حالت (تنگ دئت) کاعلم نہیں ہوگا۔ یہی وہ آمقام ومرتبہ ہے جہاں زُہد درزُہد ثابت ہوتا ہے۔

### ابلِ فتوح كے مختلف احوال و كيفيات:

- - —ان میں سے پچھا سے ہیں کہ انہیں فتو حات کے آنے کی خبر نہیں ہوتی۔
- ے ۔۔۔ان میں سے بعض وہ ہیں جوفتوح (نذرانوں) کا مال اس وقت تک نہیں استعال کرتے ، جب تک کہ انہیں اللہ کی طرف سے علم نہ ہو جائے۔
- بعض ایسے ہیں کہ اللہ کی طرف سے علم ہونے کا انتظار کیے بغیر ہی فتوح کا استعمال لیتے ہیں، ان کا ہر معل اللہ کا فعل ہوتا ہے، انہیں ان پر فوقیت حاصل ہے جوعلم حاصل ہونے کا انتظار کرتے ہیں۔ اس لیے کہ انہیں اللہ کے ساتھ کامل معیت حاصل ہوتی ہے۔ انہوں نے اپنے ارادے اور ذاتی علم کوفنا کر کے اپنا اختیار بالکل ختم کر لیا ہے، —
- ۔ بعض صوفیہ وہ ہیں جن کے پاس فتوح اس طرح آتی ہے کہ انہیں اس کا پہلے سے علم نہیں ہوتا، اب وہ فعل کی نسبت یا اللہ کی طرف کریں، یا اس میں فعل الٰہی کا مشاہدہ کریں، ایسے لوگ شراب ِ محبت سے سرشار ہو کرمحض مشاہدہ کو نعمت ہی کے

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ذریعے رزق حاصل کر لیتے ہیں۔ بھی بھارمخصوص نعمت کے تغیر سے بیشراب محبت مکدر بھی ہوجاتی ہے۔ بہر حال بیر حالت پہلی دوحالتوں کی نسبت کمزور ترہے۔ کیونکہ صدیقین کے خیال میں اس میں محبت وصدافت کی کمزوری پائی جاتی ہے۔ لین دین میں خود مختار ہی کامل صوفی ہے:

صاحبِ فتوح بھی فتوح کے صرف کرنے میں بھی اسی طرح علم الہی کا انتظار کرتا ہے جس طرح وہ فتوح قبول کرنے میں علم الہی کا منتظرتھا، ۔۔ کیونکہ جس طرح فتوح قبول کرنے پرنفس ترغیب دلا تا ہے، اسی طرح اس کے خرچ کرنے میں بھی نفسانیت کا خدشہ

بہرحال کامل ترصوفی وہ ہے جوفقوح کو قبول کرنے اور اسے خرچ کرنے (لین دین) میں خود مختار ہے۔ شرط یہ ہے کہ وہ سیح طریقے سے تصرف کرنے کا ہل ہو۔ اس کی و خبہ یہ ہے کہ (دونوں صورتوں یعنی فقوح قبول کرنے اور اس کے خرچ کرنے میں )علم کا انتظار اس لیے کیا جاتا ہے کہ اس میں تہمیت نفس کا خدشہ ہوتا ہے۔ یعنی اس میں ابھی خواہش نفس باقی رہتی ہے۔ چنانچہ جب نفسانیت کا الزام دور ہوجائے اور صرح کام حاصل ہوجائے تو پھر بار بار بنظم کی ضرورت نہیں رہتی ۔ کیونکہ اس وقت اس کی حالت اس شخص کی طرح ہوجاتی ہے جبیبا کہ رسول اکرم مُنافِیْ اِن ارشاد فر مایا:

''اللّٰد تعالیٰ فر ما تاہے کہ جب میں اپنے بندے سے محبت کرتا ہوں تو میں اس کی قوتِ ساعت اور قوتِ بصارت بن جا تا ہوں ، سے پھروہ میرے ذریعے سے سنتا ہے ،میرے ہی ذریعے سے دیکھتا ہے اور بولتا ہے''۔

صوفی کو جب فتوح کی صحیح معرفت حاصل ہوتی ہے تو پھر وہ صحیح تصرف بھی کرسکتا ہے گرید سئت بہت ہی نایا ب ہے۔
ہمارے شیخ ضیاءالدین ابو نجیب سہرور دی مُراسلت نے شیخ حمادالد باس مُراسلت کے ارشاد بیان فر مایا کہ شیخ د باس فر ماتے ہیں کہ میں فضل الہی کے کھانے کے موااور کھانا نہیں کھا تا تھا۔ اس کی صورت یہ ہوتی تھی کہ خواب میں کسی کو بیہ بتا دیا جا تا تھا کہ میرے ( یعنی حماد د باس فرائسٹی کی طرف کوئی چیز بھیجی جائے بلکہ خواب د کیھنے والے کو یہ بھی بتا دیا جا تا ہے کہ حماد کے باس اتنی مقدار میں بھیجی جائے ، —ادھر شیخ حماد د باس فرائسٹی این مقدار میں بھیجی جائے ، —ادھر شیخ حماد د باس فرائسٹی این مقدار میں بیم مشاہدہ کر لیتے تھے کہ ان کے لیے فلال شخص پر یہ چیزیں اتاری گئ

ہیں،اوروہ پیسب بطورنذ رانہ تمہارے حضور میں پیش کردے، سے شیخ حماد دباس میں انہ مایا کرتے تھے:

''جوجسم خدائی رزق سے پرورش پا تا ہےوہ بلاؤں سے محفوظ رہتا ہے'۔

خدائی رزق یا رزق فضل سے مراد وہ فتو حات ہیں جواہلِ باطن کو حاصل ہوں۔ بہر حال جسے یہ فتوح حاصل ہوں ، وہ اللّٰہ ک طرف سے غنی اور دولت مندر ہتا ہے، یعنی وہ غنی باللہ ہوتا ہے۔

شیخ واسطی میشاند فر ماتے ہیں:

ا — آپ کا نام حماد بن سلم اور کنیت ابوعبداللہ تھی، — تازہ کھجور سے نگلنے والاعرق دبس کہلاتا ہے،اس مناسبت سے دباس کے معنی دوشاب فروش کے ہیں۔علوم حقائق کے علائے راشین میں آپ کا شارے ہوتا تھا۔ آپ کے خوارقِ عادات اُن گنت ہیں۔حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی میشاند آپ کے صحبت یافتہ تھے۔ ماہ رمضان ۵۲۵ ہے میں وصال ہوا۔

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

''الله کی ذات کا نیاز مند ہونا مریدوں کا اعلیٰ مرتبہ ہے، -- اور الله کے لیے مخلوق سے بے نیاز ہونا صدیقین کا اعلیٰ مرتبہ ہے''۔

شخ ابوسعیدخراز میشانیفر ماتے ہیں:

''عارف کی تدبیر خدا کی تدبیر میں فنا ہو جاتی ہے۔ چنانچے فتوح حاصل کرنے والا اللہ سے واقف ہے اور ہروقت اس کا مشاہدہ کرتا ہے''۔

#### فتوح کے حوالے سے کچھ حکایات:

فتوح کے حوالے سے بہت سے واقعات اور حکایتیں بیان کی گئی ہیں۔ ان میں سے یہ حکایت بہترین ہے کہ کسی نے شخ نو وی بُرِیانیڈ کولوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلاتے اور سوال کر۔ تہ ہوئے دیکھا۔ اس شخص کوشنے نوری کی یہ بات بہت بُری لگی۔ وہ حضرت جنید بغدادی بُرِیانیڈ کے پاس آیا اور ان سے سارا ما جرابیان کیا۔ حضرت جنید بغدادی بُریانیڈ نے اس شخص سے ارشا دفر مایا: ''تہہیں شخ نوری کا سوال کرنا بُر امحسوس نہیں کرنا چاہیے کیونکہ وہ لوگوں سے پچھنیں ما تگ رہے ہیں، بلکہ وہ تو لوگوں کی آخرت کی پچھ ضرور تیں پوری کررہے ہیں۔ لوگوں کا اس میں پچھنقصان نہیں ہے، بلکہ وہ تو اجرپارہے ہیں''۔ حضرت جنید بغدادی بُریانیڈ کا بیار شاداییا ہے جسیا کہ کی نے یہ کہا ہے:

" لينے والے كا ہاتھ سر بلند ہوتا ہے كيونكه وہ قبول كر كے لوگوں كوا جروثو اب دلاتا ہے "۔

اس کے بعد حضرت جنید میں نے فرمایا کہ تراز ولاؤ، — چنانچہ تراز ولایا گیا۔ آپ نے اس میں سودرہم تو لےاور پھر مزید ایک مٹھی بھر کر درہم ان سودرہموں پرڈال دیئے اوراس شخص سے فرمایا: درنہوں شخن میں سے سامائی سام

''انہیں شیخ نوری کے پاس لے جاؤ'' ۔۔راوی کہتا ہے:

''میں اپنے دل میں بڑے شش و پنج میں تھا اور یہ سو چتا تھا کہ شخ جنید نے پہلے تو ان کی تعداد معلوم کرنے کے لیے تولا تھا، پھران تلے ہوئے در ہموں پر بغیر تول کے مزید در ہم کیوں ملا دیئے ، حالانکہ وہ بہت صاحب دانش انسان ہیں۔ اس خیال کے باوجود میں حضرت جنید سے اس کا بھید نہیں جان سکا اور اصل بات پوچھنے میں شرم محسوں ہوئی'۔ میں پیھیلی لے کرشنخ نوری کے پاس حاضر ہوا اور انہیں وہ تھیلی پیش کی۔ انہوں نے تر از ومنگوا کر سودر ہم تول کرالگ کر لیے کہنر لگہ:

'' بیانہیں لوٹا دواور کہدو کہ میں تمہاری کوئی چیز قبول نہیں کرتا''۔

اورسودرہم میں حضرت جنیدنے جوزا کد درہم شامل کیے تھے، شخ نوری نے وہ اپنے پاس رکھ لیے۔ بیمعاملہ دیکھ کرمجھے پہلے ک نسبت زیادہ جبرت ہوئی۔ میں نے شخ نوری ہے اصل بات دریافت کی توانہوں نے فر مایا

'' شیخ جنید بہت دانا بینا آ دمی ہیں۔ وہ چاہتے ہیں کہ رسی کو دونوں طرف سے پکڑے رہیں، — انہوں نے اپنا تو اب مال کرنے کے لیے سو درہم تول کر مجھے بھیج اور اللہ کی خوشنودی کے لیے بغیر تولے مٹھی بھر درہم اور ملا دیئے، ۔۔۔لہذا جو درہم بغیر تولے رکھے تھے، وہ میں نے لے لیے اور جو انہوں نے تول کراپنے تو اب کے لیے رکھے

# عواف المعارف المحال على المحال المحال

تھے،وہ میں نےلوٹادیئے''۔

''انہوں نے اپنامال لے لیا اور ہمارا مال واپس کر دیا''۔

#### تىس دائر بے،غىبى امداد:

ہم نے اپنے شخ کے ایک ساتھی سے یہ عجیب وغریب واقعہ سنا ہے۔ ایک دن شخ محتر م نے اپنے ساتھیوں سے فر مایا: ''آج ہمیں ایک چیز کی ضرورت ہے۔ تم اپنی اپنی خلوت گاہوں میں جاؤ اور اللہ سے سوال کرو۔ وہ تم پر جس چیز کا انکشاف فر مائے ، وہ مجھے آ کر بتا دو''۔

آپ کے ارشاد کے مطابق ہم سب نے ایساہی کیا۔ جب سب ساتھی اپنی اپنی معلوم شدہ چیز بتا چکے تو ان کے بعد ایک صاحب اساعیل البطائحی نے ایک کاغذ پیش کیا جس پرتمیں دائر ہے ہنے ہوئے تھے۔انہوں نے کہا:

"الله تعالى في مجھے پراس چيز كاانكشاف كيا ہے"-

۔ بیٹ محترم نے وہ کاغذا ہے ہاتھ میں لےلیا۔اس بات کو پچھ در ہی گزری تھی کہ ایک شخص آیا،اس کے پاس سونا تھا جواس نے شخ محترم نے وہ کاغذا ہے ہاتھ میں سے کاغذ کو کھولا تو اس میں تمیں اشر فیاں تھیں۔ شخ محترم نے وہ اشر فیاں صوفی اساعیل البطائحی کے دائروں والے کاغذ پر کھیں۔ ہراشر فی ہر دائر ہے میں ٹھیک ٹھیک آگئ۔اس وقت شخ محترم نے فر مایا:
'' یفتوح شخ اساعیل البطائحی کی ہے'۔

پهراس مكاشفه كامفهوم سب مريدين كوسمجمايا ـ

### حضرت شيخ سيدعبدالقادر جيلاني مينية كاواقعه:

میرے سننے میں یہ بات آئی ہے کہ حضرت شیخ سیدعبدالقا در جیلانی ٹیٹائنڈ نے کسی کویہ پیغام بھجوایا! ''تمہارے پاس فلاں شخص کاغلہ اور سونار کھا ہوا ہے۔اس میں سے مجھے اس قدر غلہ اور سونا پہنچا دو۔ اس شخص نے کہا:

''میں کسی کی امانت میں کیسے تصرف کرسکتا ہوں، —اگر میں آپ سے فتو کی لول تو آپ اس تصرف کے لیے فتو کی نہیں دیں گے'۔

اس شخص کے اس عذر کے باوجود حضرت شخ سیدعبدالقادر جیلانی ٹیٹنڈ نے سونا اور غلہ دینے کے لیے اصرار کیا۔اس شخص نے حضرت شخص نے حضرت شخص کے سیاس کی بناء پران کامطلوبہ غلہ اور سونا پیشِ خدمت کر دیا۔اس کے کچھ دن بعداس شخص کوامانت رکھوانے والے کی طرف سے ایک خط ملا، جواسے عراق کے نواح سے لکھا گیا تھا۔اس خط میں تحریر تھا:

''میری امانت میں سے اتنی اتنی مقدار میں سونا اور غلہ حضرت شیخ عبدالقا در جیلانی مِیشانیہ کی خدمت میں پیش کردؤ'۔

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری

خط میں تحریر کردہ مطلوبہ اشیاء کی مقدار اسی قدرتھی ، جس قدر حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی ٹینیا نے طلب فر مائی تھی۔ اس پر آپ ٹینا است شخص کوتو قف کرنے پرشرم دلائی اورار شادفر مایا:

'' کیاتم در دیشوں کی فتوح کے بارے میں بیگمان کرتے ہو کہان کے اشارے غلط اور ناوا قفیت پر مبنی ہوتے ہیں''۔

#### الله سے بندے کا معاملہ درست ہونا جا ہے:

اگراللہ سے بندے کے معاملات درست ہوں اوروہ اپنی خواہشوں کوانٹد کی رضامیں فنا کردے تو اللہ تعالی:

- 🔾 اس کے دل ہے دنیا کے غم دور کر دیتا ہے ،
  - —اس کے دل کوغنی بنادیتا ہے،
- — اس پرسہولت وآ سانی کے دروازے کھول دیتاہے،

بعض درویشوں کے دل پر جوافکار بچوم کیے رہتے ہیں،اس کاسبب یہی ہے کہ:

- 🔾 اس صوفی کی اللہ کی یا دمیں مشغولیت کامل نہیں ہے،
  - 🔾 بندگی کے حقوق ادا کرنے میں ابھی کوتا ہی ہے۔

لہٰذااللہٰتعالیٰ سےان کاتعلق جس قدر کم ہوگا،وہ دنیا کے فکروں میں اسی قدر مبتلا ہوں گے، ۔۔۔اگر وہ اللہ کی طرف پور بے طور پرمتو جہ ہوجا ئیں تو دنیا کی فکروں اور تکلیفوں میں مبتلانہ ہوں گے،ان کی قناعت اور روحانیت میں ترقی ہوگی۔

روایت ہے کہ حفرت عوف بن عبداللہ مسعودی بیشانیہ کے تین سوساٹھ مخلص دوست تھے، وہ ہر ایک کے پاس ایک دن ۔
مشہرتے ،اس طرح ان کا بوراسال مہمانی میں گزرجاتا، — ایک اور درولیش تھے جن کے میں مخلص دوست تھے، وہ بھی ہرایک کے
پاس ایک دن تھہرتے ،اس طرح ان کا ایک مہینہ مہمانی میں گزرجاتا، — اس طرح سے ایک اور بزرگ تھے،ان کے سات بھائی سے، وہ ہفتہ میں ایک دن ہرایک کے ہاں تھہرتے ،اس طرح ان کا بھی ایک ہفتہ مہمانی میں گزرجاتا، — ان کے بیدوست اور
میزبان بھائی سب جانے بہچانے لوگ تھے۔اللہ تعالی جب کسی کوکسی خدارسیدہ مخص کی خدمت پر لگا دے تو یہ ایک بہت ہی خوش موار نعمت ثابت ہوتی ہے۔
گوار نعمت ثابت ہوتی ہے۔

# معلوم رزق منحوس نہیں ،مبارک ہوتا ہے:

حضرت شیخ ابومسعود میشاند بهت ہی خدارسیدہ،اعلی روحانیت کے مالک اوراشیائے کا ئنات میں فعل الہی کے اسرار آشا تھے۔
اپنے ارادہ اور اختیار کوترک کرنے والے تھے، بلکہ اس خصوص میں وہ تمام متقد مین صوفیہ میں متاز تھے۔ ان کی اعلیٰ درجہ کی روحانیت اورقوت کا مشاہدہ تو ہم نے بھی کیا ہے۔ایک شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوا، اس نے حضرت شیخ ابومسعود میشاند سے عرض کیا:

''میں چاہتا ہوں کہآپ کے لیےروزانہ بچھ مقررہ روٹیاں بھیج دیا کروں، مگر مجھے بیمعلوم ہوا کہ صوفیاء کا کہنا ہے کہ معلوم رزق منحوس (المعلوم شوم) ہوتا ہے''۔

### عوارف المعارف كالمحارف المحارف المعارف المعارف

بين كرحضرت شيخ ابومسعود ممينات فرمايا:

" ہم تو یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی " معلوم شوم" کو ہمارے لیے یاک وصاف کر کے بھیج دیتا ہے۔ ہم تو معلوم شے کو منحوں نہیں کہتے ، کیونکہ اللہ تعالیٰ ہمارے لیےخود حصہ مقرر کرتا ہے ، جسے ہم مشاہدہ کرتے ہیں۔اور جووہ ہماری قسمت میں مقرر کردے،اہے ہم مبارک سمجھتے ہیں،اسے منحوں نہیں خیال کرتے''۔

### منحوس رزق ہے انشراح صدر بہیں ہوتا:

حضرت شیخ ابوزرعه تمیشانیت اینے شیوخ کے حوالے ہے ابو بکر بن شاذ ان مُتالله کا بیان کردہ حضرت ابو بکر الکتانی میشانیہ کا بیہ واقعه سنایا \_حضرت ابو بکرالکتانی تحقیقی فرماتے ہیں:

'' میں اورعمر والمکی اورعیاش بن المہدی تنیں سال ایک ساتھ رہے۔ ہمارامعمول تھا کہ ہم ظہر کے وضو سے فجر کی نماز یڑھا کرتے تھے۔ہم دنیا چھوڑ کر مکہ معظمہ میں بیٹھے ہوئے تھے۔ ہمارے پاس ایک ببیہ بھی مال نہیں تھا۔ا کثر ایسا ہوتا کہ ہم کئی کئی دن تک فاتے سے رہتے تھے، گر کسی سے پچھنہیں مانگتے تھے۔ جب بغیر مانگے اورسوال یااشارہ کیے پچھ مل جاتا ( فتوح حاصل ہو جاتی ) تو ہم اسے قبول کر لیتے اور کھالیتے ، اگرابیا نہ ہوتا تو بھوکے رہتے ، — جب بھوک ہے ہماری حالت بگڑنے لگتی اور فرائض کے ادا کرنے میں سکت نہ رہتی اور اس میں کوتا ہی کا خدشہ ہوتا تو ہم شیخ ابوسعید الخراز مُعْنِيدَ کے پاس چلے جاتے۔وہ ہمیں طرح طرح کے کھانے تیار کرے کھلاتے۔ان کے علاوہ ہم کسی اور کے یا سنہیں جاتے تھے۔ان کے زُہد دتقویٰ پر جمیں ہروسہ تھا۔انشراحِ صدران کے کھانے سے ہی حاصل ہوتا تھا''۔

### رازق خداکی ذات ہے:

سکسی نے حضرت ابویزید میشاندسے استفسار کیا:

کسی نے حضرت ابویزید میشانید سے استفسار کیا: " ہم تہہیں روزی کماتے ہوئے نہیں دیکھتے ،تمہار امعاش کا ذریعہ کیا ہے'۔

آپ نے ازشادفر مایا:

''میرامولی کتے اورسؤ رکورزق پہنچا سکتا ہے تو کیاتمہارے خیال میں ابویزید کورزق مہیانہیں کرےگا''۔

شخ مظفرالقرمسینی کا کہنا ہے:

''فقیروہ ہے جواللہ کے سامنے اپنی کوئی حاجت نہ بیان کرے'۔

کی بزرگ ہے یو چھا گیا کہ فقر کیا ہے؟ — انہوں نے ارشا دفر مایا:

'' حاجت کا دل میں پیدا ہو جانا اور اللہ کے سواکسی ہے اس کا ظہار نہ کرنا ،اور اسے دل ہی دل میں پوشیدہ رکھنا فقر ہے''۔

ایک اور بزرگ کابیار شادی:

''فقیر کاخیرات لینااس ذات کی طرف سے ہے جواسے دیتا ہے،اس شخص سے ( درمیانی واسطے سے ) نہیں،جس کے ہاتھ سے خیرات ملی ہے، ۔۔۔اورجس نے درمیانی واسطوں سے قبول کیا ،وہ محض نام کا درولیش ہے کیونکہ وہ بیت ہمت ہے''۔

### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ہارے شخ ابونجیب سہروردی میں ایٹ اپنے مشائخ کے حوالے سے شخ ابوسلیمان الدارانی کا بی قول بیان فر مایا:
 ''زاہدوں کا آخری قدم، تو کل کرنے والوں کا پہلا قدم ہے'۔

### رہبانیت اختیار کرناممنوع ہے:

روایت ہے کہا یک عارف نے دنیا سے اس طرح سے کنارہ کشی اختیار کی کہوہ سب لوگوں کو چھوڑ کر جنگل میں چلے گئے۔اور ہد کرلیا:

''میں کسی شخص ہے کوئی شخبیں مانگوں گا،اور بیکہ میرارز ق میرے پاس خود آئے گا''۔

چلتے چلتے وہ ایک پہاڑ کے دامن میں جا پہنچ، وہاں سات دن تک تھبرے رہے۔ لیکن کھانے کو پچھنہیں ملاحتیٰ کہ وہ مرنے کے تریب پہنچ گئے۔اس وقت انہوں نے بیدعا ما تکی:

''اللي!اگرتو مجھےزندہ رکھنا جا ہتا ہے تو میرے نصیب کا لکھارز ق مجھے عطا کر!ورنہ مجھےاپنے پاس اُٹھالے!''

اس وقت الله كى طرف سے انہيں بيالهام موا:

'' مجھے اپنی عزت وجلال کی قتم! میں تمہیں اس وقت تک رزق نہیں دول گا جب تک کہتم بستی میں نہ جاؤ اورلوگول کے ساتھ رہنا سہنانہ شروع کر دو''۔

چنانچہ وہ جنگل سے واپس شہر میں آ گئے اور لوگوں کے ساتھ ملے جلے۔ اسی وقت کوئی ان کے لیے کھانا لے آیا، کسی نے پانی پیش کیا، — کھانے پینے کے بعد کچھ خوف زدہ سے ہو گئے۔اس وقت غیب سے آواز آئی:

''تم چاہتے تھے کہ دنیا کوچھوڑ کراللہ کی حکمت اور نظامِ عالم کو باطل کر دو، — کیاتمہیں یہ بیں معلوم کہ اللہ کواپی قدرت کے ہاتھوں سے رزق دینے سے زیادہ مرغوب ومجبوب سے کہ بندوں کو بندوں کے ہاتھوں سے رزق پہنچایا جائے''۔ بہر حال جوفتو حات پر تکمیہ کیے ہواوراس کا متمنی ہو،اس کے لیے بندوں کا ہاتھ اور فرشتوں کا ہاتھ دونوں بکساں ہیں۔اس کے خیال میں قدرت و حکمت میں کچھ فرق نہیں۔اس کے لیے جنگلوں میں جانا اور تعلقات قطع کر کے بیٹھ جانا اور دنیاوی اسباب کود کھے کر

ان پر فریفتہ ہوجاناایک ساہے، — جب نظریہ تو حید سے ہوتوانسان کی نظرسے دنیاوی اسباب معدوم ہوجاتے ہیں۔

# معاش كااراده كليد قدرت سے كھولنا چاہيے:

شيخ يحيٰ بن معاذرازی وشاند غرماتے تھے:

''جس نے معاش کا درواز ہ قدرت کی کلید کے بغیر کھولنا جا ہا،اسے مخلوق کے سپر دکر دیا گیا''۔

ایک زاہد وعابد بزرگ اپنا واقعہ اس طرح بیان کرتے ہیں کہ میں ایک بڑاصنعت کارتھا۔ حالات نے اس طرح سے کھیرا کہ میں اس ذریعۂ معاش کوترک کردوں ،میرے دل میں بیدوسوسہ بیداا ہوا کہ پھرمیرے رزق کا ذریعہ کیا ہوگا ، — اسی وقت غیب سے فرشتے کی آواز آئی:

''تم دنیا کوچھوڑ کرمیری طرف متوجہ ہو۔ لیکن اپنے رزق کے معاملے میں مجھ پر بھروسہ ہیں کرتے۔ بیتو میرا ذمہ ہے

عواف المعارف ا

کہ میں اپنے بندوں میں سے کسی ولی کوتمہارا خادم کر دوں، — یا اپنے دشمنوں میں سے کسی منافق کوتمہارا تا بع کر دوں''۔

دنيا كومخدوم بننا يبندنهين:

جب صوفی کی روحانی حالت صحیح ہو،اس کی ساری خواہشیں مت جائیں اوراس کی دنیاوی طمع باقی نہ رہے، تب اسے وہ مقام حاصل ہوجا تا ہے کہ دنیااس کی خدمت کرے، گی اوراس کی خادمہ بن کرر ہنا پیند کرے گی، مگروہ اس کا مخدوم بنتا پیند نہیں کرے گی۔ صاحب فتوح نفس کی ہرخواہش اور ہرجنبش کو گناہ اور جرم خیال کرے گا۔

### ارباب صدق كي روحاني كيفيات:

روایت ہے کہ حضرت امام احمد بن صنبل پڑھائیۃ ایک دن شارع باب الشام کی طرف روانہ ہوئے۔ وہاں پہنچ کرانہوں نے آٹاخریدا۔ اس وقت وہاں کوئی قلی یا مزدور نہ تھا۔ آخر کارایوب نام کا ایک حمال (قلی) مل گیا۔ امام احمد اس سے آٹا اُٹھوا کر گھر لے آئے۔ حضرت امام احمد نے ایوب حمال کو اُجرت دی۔ جب اسے اُجرت دے کر گھر میں واپس آئے تو انہوں نے دیکھانے انہوں نے دیکھا کہ گھر والوں نے باقی ماندہ آئے کی روٹیاں پکالی ہیں۔ روٹیاں چونکہ زیادہ ہوگئ تھیں ، اس لیے سکھانے کے لیے تخت پر بھیلا دی تھیں۔ ایوب حمال نے انہیں دیکھایا تھا۔ وہ ہمیشہ روزے سے رہا کرتے تھے۔ امام احمد نے اپنے صالح سے کہا:

... تم ایوب کوروٹی دے دو' — صالح نے ایوب کو دوروٹیاں دیں مگرانہوں نے واپس کر دیں۔امام احمد نے فرمایا:''انہیں یہاں رکھ دو' — جب کچھ دیرگز رگئ تو امام احمد نے اپنے بیٹے صالح سے پھر کہا:''ایوب کوروٹیاں دے دو' — اس بارایوب نے صالح سے روٹیاں لے لیں۔اس پرصالح کو بہت تعجب ہوا۔امام احمد بن صنبل نے ان کی جیرت کو بھانپ لیااور فرمایا:

" تم ابوب کے پہلی بارروٹیاں واپس کرنے اور دوسری بار لے لینے پر حیران ہو'۔

صالح نے کہا: 'جی ہاں!'' --حضرت امام احد بن صنبل میں اللہ نے فر مایا:

''ایوبایک نیک آدمی ہے۔ پہلی بار جب اس نے روٹیاں دیکھیں تو اس کے نفس میں ان کی خواہش پیدا ہوئی۔ اس لیے جب ہم نے اس کی نفسانی خواہش کو پورا کرتے ہوئے اسے روٹیاں دیں تو اس نے نفس کی مخالفت کرتے ہوئے روٹیاں واپس کر دیں، —اور جب وہ ملنے سے مایوس ہو گیا تو ہم نے روٹیاں دوبارہ ان کو دیں تو اس نے انہیں (فتوح خیال کرتے ہوئے) قبول کرلیا''۔

يارباب صدق كاحال :

- ۔۔ اگروہ مجھی سوال کرتے ہیں توضیح علم کے ساتھ سوال کرتے ہیں ،
- اگروہ سوال کرنے سے بازر ہتے ہیں تووہ ایک حال اور روحانی کیفیت ہوتی ہے،
- → اگروہ کسی چیز کوقبول کرتے ہیں توعلم کے بعد (شک دور ہونے پر) قبول کرتے ہیں۔

# حال عوارف المعارف کی دو یک که دو یک کی دو یک که دو یک که دو یک کی دو یک که دو یک که

### ضرورت سے زیادہ لینے والاصوفی نہیں:

جس صوفی کوفنوح کامقام عطانہیں ہوا، و چیج علم کی شرط کے تحت سوال یا کسب کر سکتے ہیں۔ مگر جوضر ورت کے بغیر اور حاجت سے زیادہ طلب کر بے تو جان لینا جا ہے کہ اس کا صوفیاء کی جماعت سے کوئی تعلق نہیں، — حضرت عمر رہائٹنڈ نے ایک سائل کو مانگتے ہوئے دیکھا تو آپ نے اپنے ساتھی سے فرمایا:

· 'کیامیں نے تہمیں کہانہیں تھا کہ سائل کو کھانا دے دؤ'۔

انہوں نے کہا:''میں نے کھانا دے دیا ہے'' —حضرت عمر رٹاٹٹنؤ نےغور سے دیکھا تو اس کی بغل کے بیچےروٹیوں سے بھری ہوئی جھولی نظر آئی۔اس وقت حضرت عمر رٹاٹٹنؤ نے اس سے بوچھا:

'' کیا تیرے اہل وعیال ہیں؟'' — اس نے کہا:' دنہیں!'' — حضرت عمر طالفہ' نے فر مایا:

'' تو سائل نہیں سوداگر ہے'' — یہ کہ کر اس کی حجولی لے لی اور خیرات لینے والوں کے سامنے بکھیر دی اور اسے در ّ ہے

مارے۔

# فقر میں تواب وعذاب دونوں ہیں:

حضرت علی بن ابی طالب کرم اللّٰدو جہدالکریم کا ارشادِگرامی ہے:

''الله تعالیٰ نے مخلوق کے لیے فقر میں ثواب بھی رکھا ہے اور عذاب بھی رکھا ہے''۔ حسنت

- جس فقر میں ثواب ہے، اس کی یہ پہچان ہے کہ درولیش کے اخلاق اچھے ہوں، اپنے رب کا اطاعت گزار ہو، اپنے حال کا شکوہ نہ کرے، بلکہ اپنے فقر پر اللہ تعالیٰ کاشکرا دا کرے،
- ─ اورجس فقر میں عذاب اور سزاہے، اس کی یہ پہچان ہے کہ اس کے اخلاق ٹرے ہوں، اپنے رب کا نافر مان ہو، اپنے حال کی شکوہ شکایت کرے اور تقدیر و حکم الہی پر نالاں رہے۔

اس لیے صوفیاء کرام کا پیطریقہ رہاہے کہ خواہ انہیں فتوح حاصل ہو، یا وہ علم کے ساتھ سوال کریں، وہ ہرموقع پر حسنِ ادب کا خیال رکھتے ہیں،اور بدلتی ہوئی حالت میں اپنی سچائی کا ثبوت پیش کرنے میں کوئی کوتا ہی نہیں کرتے۔

بابنمبرا۲:

# صوفیاء کے از دواجی معاملات

### صوفی ہرحالت میں اللہ کی رضا کا طالب ہوتا ہے:

صوفی درویش خواہ مجرد (غیرشادی شدہ) ہو یامتاہل (شادی شدہ)، وہ ہرحالت میں اللہ کی رضا کا طالب ہوتا ہے، یعنی: — صوفی اگر متاہل (شادی شدہ) زندگی اختیار کرتا ہے، یعنی اگر نکاح کرتا ہے تو صرف اللہ کے لیے، بالکل اسی طرح جیسے وہ اب تک صرف اللہ کے لیے مجر در ہاتھا۔

← جس طرح اس کے تجرد کا ایک خاص مقصد اور وقت ہے ، ای طرح اس کی متابل (شادی شدہ) زندگی کا بھی ایک مقصد اور
 وقت ہے۔

ایک سیاصوفی مجر در ہے اور شادی کرنے کے مناسب وقت کوخوب جانتا ہے۔ کیونکہ اس کی سرکش طبیعت کے منہ میں علم کی لگام ڈال دی گئی ہے۔ جب تک اس کی زندگی میں تجر دبہتر ہوتا ہے، وہ مجر در ہتا ہے۔ اس کی طبیعت نکاح کے لیے جلد راغب نہیں ہوتی ، — اس کے نفس میں جب یہ صلاحیت پیدا ہوجائے ،اس وقت وہ شادی کے لیے قدم اُٹھا تا ہے۔ اس کانفس نرم ہوکر اس کا مطبع وفر ماں بردار ہوجائے ،اس سے جو چاہا جائے اسے وہ قبول کر بے نفس کی مثال ایک لڑ کے گی ہے جو خوش نما کام شوق سے کرتا ہے اور نقصان دینے والی باتوں سے نجے کے رہتا ہے۔

نفس جب مطیع وفر ماں بردار ہوجائے تو وہ اللہ کے حکم کی تعمیل کرتا ہے اور قلب سے جنگ کرنے سے بیزار ہوجا تا ہے۔ تب نفس اور قلب دونوں میں عدل کے ساتھ سلح کرادی جاتی ہے، پھر دونوں کے معاملات کوبھی انصاف کی نظر سے دیکھاجا تا ہے۔ نشریک زندگی کا انتخاب:

صوفیاء کرام ایک مقررہ وفت (بینی جب مقدر کا لکھا پورا ہوجائے) تک مجرد کی زندگی گزارتے ہیں۔اس کے بعدان کے لیے شریکِ زندگی کا انتخاب کیا جانا چاہیے۔اللہ تعالیٰ اس کا مددگار ہوگا اوراس کے لیے ظاہری اسباب بھی مہیا فر مادےگا۔جن کے ذریعے وہ شریک زندگی سے بنی خوشی بسر کرتا ہے اور اللہ ان کے لیے رزق بھی مہیا فر مادیتا ہے۔

اورا گرمعا کی کے طرح سے ہے کہ مریدنکاح کرنے میں جلد بازی سے کام لے، اوراس کی طبیعت نکاح کی ذمہ داریوں سے خون۔ زدہ نہ ہو، اس میں جہات ، ماں موجائے ، اور شہوت نفسانی کا دھواں اُٹھ کرعلم کی شمع کو بجھادے، اور جس بلندمقام پراس کی

عوارف المعارف المعارف

روحانیت قائم ہے،اس بلندی سے پستی میں گر جاتا ہے۔اوراس اعلیٰ مقام کو کھود بتا ہے، پھر وہ صدافت وعقیدت کی شرائط پر پورا نہیں اتر سکتا۔ بلکہ اس رخصت اور سہولت کی پستی میں گر جائے گا جواللہ تعالیٰ نے عام مخلوق کے لیے از راوِ لطف و کرم مقرر فر مادی ہے۔(یعنی لوگوں کی طرح نکاح سے لطف ولذت اندوز ہوگا۔) لیکن سمجھنے کی بات یہ ہے کہ اس طرح سے درولیش کی روحانی زندگ کے لیے زبر دست خسارہ اور نقصان ہے۔اس طرح کی جلد بازی مردانِ کارکی پستی کا باعث بن سکتی ہے۔ شیخ سہل بن عبداللہ تستری میں بیات ہیں:

''مرید جب اس حالت میں ہو جہاں ترقی اور زیادتی کی اُمید ہو، اس حالت میں وہ کسی ابتلاء میں داخل ہو جائے ، اور اس ابتلاء میں اُسے بیت حال کی طرف لوٹنا پڑے توبیاس کے لیے زبر دست نقصان اور ایک عظیم حادثہ ہے۔

#### شادی ہے بے رغبتی کیوں:

ایک درویش سے کہا گیا کہ تم شادی کیوں نہیں کرتے، -- انہوں نے جواب دیا:

''عورت صرف مردول کے لیے ہوتی ہے اور میں ابھی تک مردوں کے مقام تک نہیں پہنچا،اس لیے میں شادی کیسے کر سکتا ہوں''۔

اس حکایت کا مطلب بیہ ہے کہ صادق ومخلص درویش کے بلوغ کا (عوام کے بلوغت سے مختلف والگ تنصلک) خاص وقت ہوتا ہے جب و ہ اس بلوغ کو بہنچ جاتے ہیں ،اس وقت و ہ نکاح کرتے ہیں۔

### تجر دوتزوت کی فضیلت:

مجرد رہنے اور نکاح کرنے کے حوالے سے مختلف احادیث ہیں۔ان میں اختلاف پایا جاتا ہے، یعنی ان میں تجرید کی بھی فضیلت ہے اور تزوج کی بھی، — رسول اللہ مَا لَا يُؤَمِّ کے ان فرمانات میں رنگارنگی کی وجوہ یہ ہیں:

- بعض احادیث لوگوں کے حالات کے اعتبار سے تجرید کی فضیلت میں ہیں، یعنی جن لوگوں کے لیے مجر در ہنا بہتر ہے۔
- بعض احادیث لوگوں کے احوال کے تقاضے کے باعث تزوج و تاہل کی نُضیلت میں ہیں، یعنی جواز دواجی زندگی ہی میں نُضیلت میں ہیں۔
   نُضیلت حاصل کر سکتے ہیں۔

بہرحال آثار واخبار میں بیتعارض واختلاف صرف ان لوگوں کے لیے ہے، جنہوں نے اپنے انتہا کی تفویٰ اور ضبط نفس سے اپنی آتش شہوت کوٹھنڈا کرلیا ہے، لہٰذاان کے لیے تجرید ہی وجہ فضیلت ہے۔

اوروہ تخص جس کومجر در ہنے سے فتنہ کا خدشہ ہواوراس پرشہوت حد درجہ غالب ہوتو اس کے لیے نکاح کرنا ضروری ہے۔ چنانچہ تزوت کے بی ان کے لیے وجہ فضیلت ہے۔

ائمكرام ميں ايسے خص كے بارے ميں رائے مختلف ہے، جس پرشہوت غالب نہو:

- بعض مجر در ہے کے حق میں ہیں ،
- \_ بعض نکاح کرنے کے حق میں ہیں۔

عواف المعارف عداف المعارف المع

بہر حال جب کسی صوفی کی شادی ہوجائے تو اس کے روحانی بھائیوں پرلازم ہے کہ اگران کے اس صوفی بھائی کا حال خستہ ہو
اور وہ ابھی درجہ کمال پڑہیں پہنچا تو اس کے ساتھ ایٹار کریں ،اس کی مدد کریں ۔اگر وہ دوسروں سے زیادہ طلب کرے تو (اس کی مجوری کو بجھتے ہوئے اس کا بھرم رکھیں اور ) چٹم پوٹی سے کام لیں ۔جیسا کہ گزشتہ سطور میں اس درولیش کے صبر کے بارے میں ذکر کیا گیا ،جس نے صبر اختیار کر کے اس وقت کا میابی حاصل کی ، جب اس کی کامیا بی کامقررہ وقت آگیا تھا۔

حضرت عوف بن ما لک خلافی فرماتے ہیں کہ رسول اکرم سَلَقَیْ کُم یاس جب مالی غیمت آتا تھا تو آپ اسے اس دن تقسیم فرما دیتے تھے۔ طریق کاریہ تھا کہ شادی شدہ مسلمانوں کو دو حصے اور مجرد کو ایک حصہ دیا جاتا تھا، — ایک بار مجھے حضرت عمار بن یاسر خلافی نے سے بلے طلب فرمایا (ورنہ عام طور پر پہلے انہیں ہی طلب کیا جاتا تھا۔) آپ مَنْ اللَّیْ آ نے مجھے دو حصے عنایت فرمائے اور انہیں ایک حصہ عطافر مایا۔ انہوں نے ایک حصہ لے تولیا مگروہ اس قدر رنجیدہ خاطر ہوئے کہ ان کے چبرے سے سب نے رنج اور انہیں ایک حصہ عطافر مایا۔ اس وقت مالی غنیمت بھی تقسیم ہو چکا تھا۔ رسول اللہ مَنْ اللَّیْمَ کَ پاس صرف سونے کی ایک زنجیر باتی بیکی تھی۔ ملال کا اندازہ لگالیا۔ اس وقت مالی غنیمت بھی تقسیم ہو چکا تھا۔ رسول اللہ مَنْ اللَّیْمَ کَ پاس صرف سونے کی ایک زنجیر باتی بیکی تھی۔ جسے آپ عصامبارک کی نوک ہے اُٹھاتے ایکن وہ پھسل کرگر جاتی۔ اس وقت رسول اللہ مَنْ اللَّیْمَ نے حاضرین سے ارشاد فرمایا:

"جبتمهارے پاس بیر سونا) زیادہ ہوجائے گاتواس وقت تمہارا کیا حال ہوگا"۔

اس بات کاکسی نے کوئی جواب ہیں دیا۔حضرت عمار والنیز نے عرض کیا:

'' يارسول الله! ہم جاہتے ہيں كہميں اس سے زيادہ مال حاصل ہو''۔

### تجرد کی زندگی کے فوائد:

تجرد کی زندگی گزار نا درویش کے لیے فائدہ مند ہے۔

○ —اس سےاس کے خیالات میں یکسوئی رہتی ہے،

O — اسے جمعیت خاطر حاصل ہوتی ہے،

🔾 — اس طرح اس کی زندگی بردی خوشگوارگز رتی ہے۔

لہذا ابتدائی زمانے میں درولیش کے لیے بھی مناسب ہے کہ وہ سب سے قطع تعلقات کر لے اور تمام رکاوٹیس دور کر کے سفر اختیار کرے۔ سفر میں خطرات و تکالیف برداشت کرے۔ اس طرح معرفتِ الٰہی کی راہ میں سب ظاہری اسباب سے کنارہ کشی اختیار کرے اوران رجحانات و حجابات کواپنے سامنے سے ہٹادے جومشاہدہ کی راہ میں حاکل ہیں۔

### از دواجی زندگی کے نقصانات:

اس کے برعکس اگروہ از دواجی زندگی کے جھمیلوں میں گرفتار ہے تو:

- —اس زندگی کی مصروفیات ہے روحانی عزم میں بلندی کی بجائے پہتی آ جاتی ہے ،
  - باغیرلیتی ہیں،
     بائے پریشانی روزگاراور پریشان حالی گھیرلیتی ہیں،
    - انسان اہل وعیال کے مسائل میں اُلچھ کے رہ جاتا ہے ،

عوارف المعارف كالمحاوف

🔾 — اليي جگهوں پر گھو منے پھرنے لگتا ہے جوشک وشبہہ سے مزین ہوتی ہیں ،

ترکِ دنیا کے بعداس زندگی کے باعث پھر دنیا کی طرف مائل ہوتا ہے،

۔۔ اپنی عادات اور مزاج کی وجہ نے نفسانی خواہشوں میں گرفتار ہوجا تا ہے۔

تين كاطالب، دنيا كاموكيا:

شخ ابوسلیمان الدارانی میشد فرماتے ہیں کہ جس نے تین چیزوں کی طلب کی ،وہ دنیا کا ہو کے رہ گیا:

صافریت کاح، است کاح، احادیث کلمنا

پھر فرماتے ہیں کہ میں نے اپنے ساتھیوں میں ہے کسی کو بھی نہیں دیکھا کہ وہ شادی کرنے کے بعداینے بلندمقام پر قائم و

برقرارر ہاہو۔

### سب ہےخطرناک فتنہ:

حضرت اسامه بن زيد والنفذي روايت ہے كه رسول الله مَثَالَثَيْرِ في ارشاد فرمایا:

''میرے بعد مردوں کے لیے عورت سے نقصان پہنچانے والا اور کوئی فتنہیں ہوگا''۔

حضرت معاذ بن جبل ٹالٹیز فرماتے ہیں کہ ہم تختی اور تنگد تی میں مبتلا ہوئے تو ہم نے صبر سے کام لیا، ۔ مگر جب ہمیں خوشحالی کے ساتھ آ ز مایا گیا تو ہم سے صبر نہ ہوسکا اور ہم تواب کی راہ سے ہٹ گئے، ۔ مجھے جن فتنوں کا ڈر ہے، ان میں سب سے زیادہ خطرناک فتنہ عورتوں کا ہے، جب وہ سونے کے کنگن،شام کی رمیثمی جادریں اوریمن کے سرخ سنجاف کا لباس پہنے ہوں گی۔اور دولت والےان کی اداؤں سے مات کھا جا ئیں گے۔اور فقیراگران کے دام میں آگئے تو وہ فقیروں کوالیمی چیزیں مہیا کرنے پرمجبور کر دیں گی جوان کی بہنچ سے باہر ہوں گی۔

سے کیا بہترہے؟:

کسی دانا کا قول ہے کہ مجر در ہنے کاعلاج ،عورتوں کے نکاح کےعلاج سے بہتر ہے، ۔ شیخ سہل بن عبداللہ تستری میں اللہ عورتوں کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:

"عورتوں کے نہ ہونے پر صبر (کر لینا جاہیے، اس لیے کہ یہ)ان کی باتوں پر صبر کر لینے سے (کہیں) بہتر ہے، — (اس طرح) عورتوں کے معاملات پرصبر (کرلینا چاہیے،اس لیے کہ یہ) آگ کے عذاب سے (کہیں)

يورافضل كيسے حاصل مو؟:

ارشادِ بارى تعالى ہے:

وَخَلَقَ الْإِنْسَانَ ضَعِينُهُا ٥( بإره٥)

# 

''انسان کو کمزور بیدا کیا گیا''۔

مفسرین کرام نے اس کی تفسیر میں انسان کی میہ کمزوری بیان کی ہے کہ وہ عورت کے بغیر نہیں رہ سکتا۔اس طرح سے بیار شادِ باری تعالیٰ ہے:

رَبُّنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَالاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ ٥ (عورة بقر) .

''اے پروردگار!ہم پروہ بوجھ نہ ڈال جسے اُٹھانے کی ہم میں طاقت نہیں''۔

یہاں طاقت سے زیادہ بو جھ ڈالنے سے مرادشہوت کاغلبہ ہے۔

# سب سے بہتر شخص کون ہے؟:

رسول اكرم مَثَالِيَّةِ مِلْ فَيْ ارشا وفر مايا:

'' دوسوسال کے بعد تم میں سب سے بہتر شخص وہ ہے جوسبک دوش ہو''۔

لوگوں نے دریافت کیا:''سبک دوش کیاچیز ہے؟''

آپ مَثَاثِينِ نِي ارشاد فرمايا:

''سبک دوش و شخص ہے جس کے نہ بیوی ہواور نہ بچے ہوں''

جب ایک درولیش سے کہا گیا کہتم نکاح کرلو، توانہوں نے جواب دیا:

" مجھے نکاح سے زیادہ نفس کثی کی ضرورت ہے"۔

### سُنت کے ذریعے فرض کی ادائیگی:

حضرت شیخ بشر بن حارث میشاند سے کہا گیا کہ لوگ آپ کے بارے میں طرح طرح کی باتیں بناتے ہیں، ۔ آپ نے
یو چھا:''کیا کہتے ہیں؟'' ۔ لوگوں نے کہا:

"وه کہتے ہیں کہ آپ نکاح نہیں کرتے۔اس لیے سُفّت کے تارک ہیں"۔

بشربن حارث ومشاتلت فرمایا:

''ان لوگوں سے کہددو کہ میں سُنّت ہی سے فرض میں مشغول ہوں''۔

یعنی رسول اکرم مَالِی اُلِی کے ارشاد کے مطابق سُقت ہی کے ذریعے فرض ادا کررہا ہوں۔

شیخ بشر بن حارث میشد کایی بھی ارشاد ہے:

دور اگر میں ایک مرغی بھی پال اوں تو مجھے ڈرہے کہ میں ایک جلاد بن جاؤں گاجو بل پر کھڑا ہو، جہاں سے عافیت سے نگے

# نظناعال عن المعارف الم

یعنی ایک مرغی کو پالنا بھی تو جہالی الله میں خلل کا باعث ہے اور تو جہالی اللہ سے ہٹ جانا سر اسر بربا دی ہے۔

### صوفی ہروقت نفس کشی میں مشغول ہوتا ہے:

حقیقت بیہ کہ صوفی تج دننس اور اس کے مطالبات کی شکش میں گھر اہوتا ہے۔ وہ ہروقت نفس کشی کے کام میں مشغول ہوتا ہے۔ اب اگروہ نفس کے مطالبات کا بھی اضافہ ہوجائے تو ہے۔ اب اگروہ نفس کے مطالبات کا بھی اضافہ ہوجائے تو اس کی جدوجہد کمزور ہوجائے گی۔ اس کی عبادت و زُہد کے عزم واراد ہے میں خلل آجائے گا۔ کیونکہ نفس کی توبیعادت ہے کہ اگر اسے طمع میں ڈال دیا جائے تو وہ قانع بن جائے گا، اوراگراسے قناعت کے راستے پر ڈال دیا جائے تو وہ قانع بن جائے گا، اوراگراسے قناعت کے راستے پر ڈال دیا جائے تو وہ قانع بن جائے گا۔ روز ہے رکھنا نفسانی خواہمشوں کا علاج ہے:

نکاح کی خواہش کود بانے کے لیے نوجوان صوفی ہمیشہ روزے رکھتا ہے،اس لیے کنفس کومغلوب کرنے اوراس کی خواہشوں کو کچلنے کے لیے روزے بہت نافع ہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللّٰہ مَثَاثِیَّا ِ نوجوانوں کی ایک جماعت کے پاس سے گزرے جو پھراُ ٹھارہے تھے۔آپ مَثَاثِیْمِ نے ان سے ارشا دفر مایا:

''اے نو جوانو!تم میں سے جو نکاح کرسکتا ہووہ نکاح کر لے،اور جو نکاح نہ کر سکے وہ روزے رکھے، کیونکہ روزے شہوت کوختم کردیتے ہیں''۔

حدیث میں شہوت ختم کرنے کے معنوں میں لفظ' و جسآء'' آیا ہے، جس کا حقیقی معنی خصی کرنا ہے۔ عربوں کا دستورتھا (برصغیر میں بھی یہی معمول ہے ) کہ وہ بکر ہے کوخصی کر دیتے تھے تا کہ اس کی نرینہ طاقت ختم ہوجائے اور وہ خوب موٹے ہوجا کیں۔ اس کے ثبوت میں بیرحدیث مبارک پیش کی جاسکتی ہے کہ سرکار دوعالم سَلَاثِیْزِ نے دوخصی کیے ہوئے موٹے وُ نے قربّانی کیے۔

### نفس كے خطرات يوں كم ہوسكتے ہيں:

معروف ہے کہ اگرتم نفس کو کسی کام میں مشغول نہیں رکھو گے تو وہ تہہیں کسی کام میں مشغول رکھے گا، ۔۔ چنانچہ نوجوان اگر ہمیشہ کام میں مشغول رکھے گا، ۔۔ چنانچہ نوجوان اگر ہمیشہ کام میں مشغول رہے اور عبادت میں مصروف رہ کرنفس کشی کرتا رہے تو اس عمل سے خصرات کم ہوجا کمیں گے بلکہ وہ جوعبادت کرتا رہا ہے، اس کے شیرین تمرات بھی اسے حاصل ہوں گے۔ کثر ت عبادت کا شوق پیدا ہوگا۔ اس کی عملی زندگی میں آسانیوں کے درواز کے کل جا کمیں گے جمل میں اسے لطف آئے گا۔ اس طرح سے وہ بیوی کی فکروں سے اپنے وقت اور حالات کو مکدر ہونے سے بچا سکے گا۔

### مجرد ہونے کی حالت میں کسنِ ادب:

مجرد ہونے کی حالت میں مرید کا حسن ادب یہ ہے کہ وہ اپنے دل میں عورتوں کی خواہش کو جگہ نہ دے، جب عورت اور شہوت کے خیالات اسے تنگ کریں تو وہ اللہ کے حضور میں تو بہ کرے۔ اللہ تعالی اس خواہش کے مٹانے کے لیے اسے قوتِ عزیمت عطا کرے خیالات اسے تنگ کریں تو وہ اللہ کے حضور میں تو بہ کرے۔ اللہ تعالی اس خواہش کی تو فیق عطافر مائے گا۔ اس کی برکت سے اس کے قلب کا نورنفس کرے گا۔ یعنی اس کی قوتِ ارادی کو مشجوط کر کے ضبط نفس کی تو فیق عطافر مائے گا۔ اس کی برکت سے اس کے قلب کا نورنفس

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

پر منعکس ہوگا۔جس سے اس کے نفس کوسکون ملے گا اور وہ اپنے مطالبے سے دستبر دار ہوجائے گا، — اس کے بعد شیخ کو جا ہے کہ مرید کو نکاح کے باعث پیدا ہونے والے مسائل اور ان کے بدنتائج سے آگاہ کرے۔مثلاً:

○ — نکاح کے بعدا سے ضرور یات ِ زندگی کے لیے ایسی جگہوں پڑتھی جانا پڑے گا جوذلت وخواری کے مقام ہیں،اور یہ کہ انسان
 کس طرح نا جائز کا موں کے لیے مجبور ہوجاتا ہے۔

اوریہ کہ عورت کی خاطراہے کس کس سے قطع تعلق کرنا پڑے گا،

۔۔ اپنی عدم موجودگی کے باعث عورت کی نگہبانی اور حفاظت بھی در کار ہوگی۔
 غرض یہ کہاس طرح کی بہت ہی تکلیفیں برداشت کرنا پڑتی ہیں۔

#### یخت مصیبت کیا ہے؟:

کہاجاتا ہے کہ عیال داری کی کثرت دوہری مفلسی کی ایک قتم ہے، --اور عیال داری کی قلت، دوہری تو تگری کی ایک قتم

# سن کے لیے فلاح ونجات ہیں:

حضرت ابراہیم بن ادھم عینیہ فر ماتے ہیں کہ جوصوفی عورتوں کی راتوں (صحبت) کا عادی ہو، اس کے لیے فلاح و نجات نہیں، —اس میں شکنہیں کہ:

عورت آ رام طلی (آ سودگی) اور آ رائش جسم وتن کی طرف رغبت دلاتی ہے،

کثر ت ذکروشب بیداری اوردن میں روز بر کھنے کی راہ میں رکاوٹ بنتی ہے،

اس کی وجہ سے طبیعت پر مفلسی کا خوف اور مال جمع کرنے کی محبت غالب آ جاتی ہے۔

جبكه مجردانسان ان سب باتول سے دورومحفوظ رہتا ہے۔

ایک روایت میس آیا ہے کہرسول الله منافظ کے ارشادفر مایا:

'' دوسوسال کے بعد تجرد،میری اُمت کے لیےمباح ہوگا''۔

### مسلسل خواہش نکاح پر خداے رجوع کرے:

درویش کے دل میں اگر نکاح کی خواہش مسلسل رہے، یہ خطرہ دل میں لگا تارگز رہے، اور اس کی باطنی حالت اس سے متاثر ہونماز ، ذکر اور تلاوت میں بہت سے وسوسے پیدا ہوں تواپسے صوفی کو چاہیے:

-سبسے پہلے اللہ سے مددطلب کرے،

# مراف المعارف ا

- پھراپنے مشائخ اور برادرانِ طریقت سے تمام حالات بیان کر کے تعاون چاہے۔ان سے دعا کا طالب ہو۔
  - ساجداورمزارات پرجائے۔
- اس معاملے کواہم اور نازک خیال کرے، اسے معمولی بات نہ سمجھے، اس لیے کہ بیا لیک بڑے فتنے اور زبر دست خطرے کا
   دروازہ ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

إِنَّ مِنُ اَزُوَاجِكُمْ وَاَولَادِكُمْ عَدُوًّا لَّكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ ٥

'' بے شک تمہاری ہیویاں اورتمہاری اولا دتمہاری دشمن ہے،ان سے بچتے رہو''۔

الیی صورت میں وہ اللہ کی بارگاہ میں بہت گڑ گڑا کر کثرت سے دعا مانکے اور تنہائی میں بہت گریہ وزاری کرے۔اور بار بار استخارہ کرے، ---استخارہ کے ذریعہ اللہ کے فضل وکرم سے کوئی بہتر صورت منکشف ہونے سے پہلے اگر اسے صبر وطافت میسر آ جائے تو بہت ہی اچھاہے۔فصل الہی اگر شامل ہوتو:

- 🔾 —خوادا جازت ہو یاممانعت،
- ضواب کے عالم میں ہویا بیداری کے عالم میں ،
- ۔۔ یاکسی بزرگ صاحب حال کے بیان میں اصل حقیقت کا انکشاف کراتا ہے، ۔۔

ایباشخص جب کسی چیز کی طرف اشارہ کرتا ہے تو اس کا اشارہ بصیرت پر مبنی ہوتا ہے، — اورا گرکوئی فیصلہ کرتا ہے تو وہ حق کے مطابق ہوتا ہے،ایسی صورت میں درولیش نے اگر نکاح کیا توبیاس کی روحانی زندگی میں ممدوومعاون ثابت ہوگا۔

### نكاح كے ليےرسول الله مَنَا يَثِيمُ كا حكم:

ہم نے معتبر ذرائع سے سناہے کہ کسی بزرگ نے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی میں اللہ سے دریافت کیا: ''آپ نے نکاح کس غرض سے کیاہے؟'' — آپ نے فرمایا:

''میں نے اس وقت تک نکاح نہیں کیا جب تک مجھے رسول اللہ مَثَاثِیْزِم نے ارشادنہیں فرمایا، اور حکم نہیں دیا کہ نکاح کر''۔

بین کراس شخص نے عرض کیا:

''رسول الله مَنْ اللَّهُ مَنْ ال بين'۔

مجھے ہیں معلوم کہ حضرت شخ عبدالقادر عبد الله کا کیا جواب دیا ہے۔ مگر جو شخص اللہ کی طرف متوجہ ہے اوراس کا نیاز مند بن کراس سے استخارہ کرتا ہے تو اللہ عالم خواب میں یا بذریعہ کشف اسے تنبیہ کرتا ہے۔ اس وقت اس کا بیتکم رخصت برنہیں ہوتا، بلکہ اس کا تعلق باطنی حالت سے ہے۔ بلکہ ایس کا تعلق باطنی حالت سے ہے۔ بلکہ ایس کا تعلق باطنی حالت سے ہے۔

### حر عمارف المعارف کی التحالی کی ال

جوامر بذر بعیدالقاءیا کشف دل میں واقع ہو،اس کی تائید حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی تریشانی کیاستول سے ہوتی ہے۔ایک بارآ یا نے فرمایا:

''میں بہت عرصہ سے شادی کا خواہش مند تھا مگر وقت کے خراب ہونے کی وجہ سے شادی کرنے کی جرات نہیں کرتا تھا،
چنانچہ میں صبر کرتارہا، ۔۔ یہاں تک کہ جب اس کا مقررہ وقت آ گیا تو اللہ تعالی نے مجھے چار بیویاں عطافر ما کیں۔ان میں سے ہر
ایک بیوی میری مرضی اور خواہش کے مطابق نکلی۔اور بیمیر مے مجیل کا ٹمرہ ہے جو میں شادی کرنے کے سلسلہ میں کرتا رہا''۔
چنانچہ یہ بات یا در کھنے کی ہے کہ درویش جب صبر کرتا ہے اور اللہ سے کشادگی کا طالب ہوتو اسے کشادگی اور مشکلات سے
نجات حاصل ہوگی۔

ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَمَنْ يَّتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُ مَخُرَجًا وَّيَرُزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۞ (سوره طلاق، پاره ٢٨)

''جوکوئی اللہ سے ڈرتا ہے تو اللہ اس کے لیے نکلنے کا راستہ بنا تا ہے، اور اسے ایسی جگہ سے رزق دیتا ہے جہاں سے اسے اس کا خیال بھی نہیں ہوتا''۔

زُہروعبادت کی تحمیل شادی سے ہوتی ہے:

اگر درولیش نے بہت گریہ زاری سے اور گڑ گڑا کر دعا کے بعد نکاح کرلیا، اور اللہ کی طرف سے (القاء اور کشف کے ذریعے) اسے اجازت حاصل ہو گئی تو اس کی مراد پوری ہو گئی۔ تو پھر کیا بات ہے!، — اورا گراجازت ملنے سے پہلے ہی اس کے صبر کا پیانہ لبریز ہو گیا، اور اس نے گریہ زاری کے ساتھ دعا کرنے میں اپنی ساری قوت صرف کردی (گرغیبی اشارہ نہ ہوا) تو اس صورت میں بھی اللہ کے فضل سے نواز اجائے گا۔ اس کی نیک نیتی، سے مقصد اور تو کل کی وجہ سے اللہ کی مدد شاملِ حال ہو جائے گی۔ حضرت عبد اللہ بن عباس واللہ نے ارشاد فرمایا:

"نوجوان کے زُمدوعبادت کی تھیل اس وقت ہوتی ہے جب وہ شادی کرے"۔

### روحانی مشاغل میں خلل کا ایک حل پیھی ہے

مشائخ خراسان میں سے ایک شیخ کے بارے میں مذکور ہے کہ وہ نکاح بہت کیا کرتے تھے، وہ بھی دویا تین بیویوں سے خالی ندر ہتے تھے،ان کی اس عادت پرمعاصرین نے بہت کچھ کہا سنا،انہوں نے فر مایا:

'' کیاتم میں سے کوئی ہے کہ سکتا ہے کہتم میں سے کوئی اللہ کے سامنے بیٹھا ہو، یا وہ روحانی مراقبہ میں مشغول ہو،اوراس کے دل میں بھی شہوت کا وسوسہ اور خطرہ نہ پیدا ہوا ہو''۔

انہوں نے کہا:

" إل المجمى بمار \_ ول مين الياخيال كزرتا هے" ـ يين كرفيخ في مايا:

''اگرمیری ساری زندگی میں تمہار ہے جیسی مطمئن صورت حال ایک باربھی پیش آتی تو میں ہرگز نکاح نہ کرتا۔ مگرمیری

### حر عوان المعارف کی المحال کی ا

حالت بیہ کہ اگر میرے دل میں بھی کوئی شہوت کا وسوسہ پیدا ہوتا ہے جومیری روحانی حالت میں خلل پیدا کرتا ہے تو میں اس وسوسہ کو دور کر کے پھر اپنے روحانی مشغلہ میں مصروف ہو جاتا ہوں، — (کثر تِ از واج کی وجہ ہے) گزشتہ چالیس سال سے میرے دل میں بھی کسی گناہ کا وسوسہ پیدائہیں ہوا'۔

#### نكاح كى روحانى مصلحت وحكمت:

اللہ کے سیج اور مقبول بند ہے بڑی سوچ ، مجھ اور بھیرت کے بعد نکاح کرتے ہیں۔ان کا مقصدیہ ہوتا ہے کہ نکاح سے انسانی خواہشات کا قلع قبع کیا جائے ، — ان کے علاوہ زبر دست اہلِ باطن اور اہلِ علم حضرات ایسے ماحول اور ایسے وقت میں نکاح کرتے ہیں جو ان کے ساتھ مخصوص ہیں۔اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ بڑے بڑے مجاہدوں ، مراقبوں اور ریاضتوں کے بعد ان کے نفوس مطمئن ہوجاتے ہیں اور قلوب متوجہ ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ قلوب ان دو میں سے کسی ایک حالت میں ہوتے ہیں :

صریبی وہ متوجہ ہوتے ہیں ، صریبی وہ بے رُخی اختیار کرتے ہیں۔

بعض صوفیاء کرام کہتے ہیں کہ قلوب جب بے زخی (اعراض وادبار) کرتے ہیں تو نری کے ساتھ راحت پاتے ہیں،ان میں نفسانی شورش بر پانہیں ہوتی، —اور جب وہ متوجہ ہوتے ہیں تو انہیں وعد ہازل (بیثاق) کی طرف لوٹا دیا جاتا ہے۔اس صورت میں ان کی بیتو جہ (اقبال) تھوڑی دیر کے لیے ہتی ہے۔ ورندان کی توجہ دوامی طور پر رہتی ہے۔ بید دوام نفوس کے مطمئن ہونے پر ماصل ہوتا ہے۔ اورنفس، قلب سے جھگڑا نہیں کرتا ہے، اور قلب کے کاموں میں دخل اندازی چھوڑ دیتا ہے۔ چنانچ نفس جب مطمئن ہوجائے اوراس کا طیش،اس کی سرشی اور بداخلاتی جاتی رہے تو اس صورت میں قلوب پر اس کے بہت سے حقوق عائد ہو جاتے ہیں۔اس صورت میں نکاح کرنے والا درویش ادائے جیں۔اس صورت میں نکاح کرنے والا درویش ادائے حقوق سے مطمئن ہوجاتا ہے۔ اور نفس لطف اُٹھا کراور کشادہ اور ورسیع ہوجاتے ہیں۔اس صورت میں نکاح کرنے والا درویش ادائے حقوق سے مطمئن ہوجاتا ہے۔اور نفس لطف اُٹھا کراور کشادہ اور وسیع ہوجاتا ہے۔

یصوفیاءکرام کاایک بہت ہی دقیق علم ہے، جسے بھے اہرایک کے بس کی بات نہیں۔ کیونکہ نکاح مسنون کے ذریعے بیہ حضرات نفس کواس کاحق ادا کرنے کی گنجائش اورمواقع فراہم کردیتے ہیں۔

اس سے پہلے صورت حال بھی کہ وہ اپنی خواہشوں کی مخالفت کرتارہا ہے، انہیں دباتارہا ہے، اور اب صورت حال یہ ہے کہ
اس کا دکھ خود اس کا کہ اوابن گیا ہے، — جائز خواہشیں اور لذتیں نہ اس کے لیے نقصان دِہ ہیں اور نہ اس کے عزائم و مقاصد میں کوئی
رکاوٹ پیدا ہوتی ہے۔ اب یہ حالت ہوگئ ہے کہ پاک وصاف نفوس جب لذاتِ نفسانی سے لطف اندوز ہوتے ہیں، تو اس سے
قلب میں اور زیادہ کشادگی اور وسعت پیدا ہوتی ہے۔ اس طرح قلب ونفس میں ہم آ ہنگی پیدا ہو جاتی ہے۔ خالفت کی بجائے
موافقت پیدا ہو جاتی ہے۔ ہرایک دوسرے کے حال پر مہر بان ہو جاتا ہے۔ اور با ہمی تعاون کا جذبہ مزید قوی ہو جاتا ہے۔ ایک کو
جب کوئی حصہ ملتا ہے تو اس کی خواہش ہوتی ہے کہ دوسرے کو اس سے زیادہ ملے، — اس طرح اللہ کے لطف و کرم سے جب قلب
بہرہ ور ہوتا ہے تو وہ نفس کو بھی اطمینان و سکون کا لباس پہنا تا ہے۔ قلب کو اس بات سے اور بھی زیادہ اطمینان اس وجہ سے ہوتا ہے کہ
نفس کو بھی تسکین حاصل ہوگئی ہے۔ بقول شاعر:

#### Collection of the state of the

''آ سان جب پوشاک بدلتا ہے تو پھرز مین بھی بدلتی ہے، ۔۔۔اور یہ کہ دونوں کے لیے پوشا کیس ابر بہاری نے تیار کی ہیں''۔ جب بھی نفس لطف اُٹھا تا ہے تو قلب کوبھی اس ہے اس طرح خوشی ہوتی ہے جس طرح ایک شفیق ہمسایہ اپنے پڑوس کے آرام سے خوشی محسوس کرتا ہے۔

میں نے کسی درولیش سے بیقول سناہے:

''نفس قلب ہے کہتا ہے:''تو کھانے میں میراساتھ دے،تو میں نماز میں تیراساتھ دوں گا''۔

مگرایسےروحانی معاملات نایاب ہیں۔عالم ربانی کے سوااور کسی میں بیا ہلیت وصلاحیت نہیں۔اس صلاحیت کے دعوے دارتو بہت ہیں مگرایسادعویٰ کرکے خود تباہ و برباد ہوجاتے ہیں۔

#### نکاح کے ثمرات:

اللہ کے مقبول بندوں کی روحانیت میں نکاح کرنے سے ترتی ہوتی ہے۔انہیں ایبا کرنے سے کوئی نقصان نہیں پہنچتا۔ بندے کا روحانی علم جب کمال کو پہنچ جاتا ہے تو اس میں دیگر اشیاء سے فوائد اخذ کرنے کی قوت پیدا ہو جاتی ہے، ان اشیاء کی بُری خصلت (نفسانی خواہش)اس پراثر انداز نہیں ہوتی۔

حضرت جنید بغدادی رئیاللیغر مایا کرتے تھے:

'' مجھے بیوی کی اتنی ہی ضرورت ہے جتنی کھانے کی ضرورت ہے'۔

### یصوفیاء کی اچھائی ہے یابرائی ہے:

ایک عالم ربّانی نے سی کوصوفیاء کی بُرائی کرتے سناتواس سے یو چھا:

''تمہارےنز دیک ان میں کیابُر ائی ہے؟'' — اس مخص نے کہا: 🕊

'' بیلوگ کھاتے بہت ہیں'' — انہوں نے فر مایا:

''اگرتم بھی ویسے ہی بھو کے رہوجیسے وہ بھو کے رہتے ہیں ،تو تم بھی اتناہی کھاؤگے جتناوہ کھاتے ہیں''۔

پھروہ کہنےلگا:''وہ نکاح بہت کرتے ہیں'' ۔۔عالم صاحب نے فر مایا:

اگرتم بھی اپنی شرم گاہوں کی اتنی ہی حفاظت کرو ، جتنی کہوہ کرتے ہیں ،تو تم بھی اتنی زیادہ شادیاں کرو''۔

اس سے اس عالم نے مزیداعتراض دریافت کیا تووہ مخص کہنے لگا:

''وہ گانا بہت سنتے ہیں'' — انہوں نے اس کا جواب بیدیا:

'' جیسی ان کی نظر ہے اگرتمہاری نظر بھی و لیبی ہوتی تو تم بھی انہی کی طرح گانے (ساع) سے لطف اندوز ہوتے''۔

#### بہت میں ہویاں ہوناد نیاداری ہیں ہے:

شخ سفیان بن عیینه رستاند فر مایا کرتے تھے:

# حر عواف المعارف المعار

''بہت سی بیویاں ہونا دنیاداری نہیں ہے۔ کیونکہ حضرت علی رٹائٹٹؤ سب صحابیوں میں سب سے زیادہ زاہدو عابد تھے۔ آپ کی چار بیویاں اورستر ہلونڈیاں تھیں''۔

حضرت عبدالله ابن عباس والغفنا كاارشاد ب:

''اس امت کا بہترین انسان وہ ہےجس کی بہت ہی بیویاں ہول''۔

#### سُنبِ نكاح كى فضيلت:

انبیاء کرام علیهم السلام کے قصول میں سے ایک بدہے کہ ایک دنیا کوترک کر کے عبادت میں مشغول ہوگیا۔ کثیر ریاضت کے باعث وہ اپنے زمانے کے لوگوں سے سبقت لے گیا۔ اس وقت کے ایک پیغیبر کے سامنے اس عابد کی ریاضت وعبادت کا ذکر آیا تو انہوں نے فرمایا:

''وہ بہت احچھاانسان ہے گراس نے ایک شقت کوچھوڑ دیا ہے''۔

جب عابد کواس بات کی خبر ہوئی کہ اللہ کے نبی کااس کے بارے میں یہ خیال ہے تواسے بخت تشویش ہوئی۔اس نے اپنے دل

میں کہا:

''میرے سے ایک سُقت ترک ہوگئی، پھراس عبادت کا کیا فائدہ''۔

یاس وچ میں غلطاں وہ اللہ کے اس نبی کے پاس حاضر ہوا۔ ان سے اصل حقیقت دریافت کی۔ اللہ کے نبی نے ارشاد فرمایا: ''تم نے نکاح کی سُنّت کوترک کیا ہے'۔ عابد نے کہا

''میں نے نکاح کی سُنت کواس لیے ترک نہیں کیا کہ میں اسے جائز نہیں سمجھتا ہوں، بلکہ اس کے ترک کی وجہ یہ ہے کہ میں ایک غریب اور نادار شخص ہوں، میرے پاس کوئی چیز نہیں ہے، میں تو خودلوگوں کا محتاج ہوں، بھی مجھے کوئی ایک کھانا کھلاتا ہے اور بھی کوئی دوسرا کھانا کھلاتا ہے۔ اس لیے مجھے یہ بات پسند نہیں کہ میں کسی عورت سے نکاح کروں اور این ناداری سے اسے تحق اور مصیبت میں ڈال دوں''۔

عابدی یہ بات س کرنی اللہ نے اس سے بوچھا:

"كيانكاح كرنے ميں صرف يہى وجه حاكل ہے؟" --

اس نے کہا:''ہاں!'' — اللہ کے نبی نے فر مایا:

"میں اپنی بیٹی کا تجھ سے نکاح کرتا ہوں' - انہوں نے اپنی بیٹی کا اس نیک آ دمی سے نکاح کردیا۔

حضرت عبداللد بن مسعود والتنكؤار شادفر ما ياكرتے تھے۔

''اگرمیری زندگی کے دس دن بھی باقی رہ جائیں تو اس وقت بھی مجھے یہ بات پہند ہوگی کہ میں نکاح کروں اور اللہ کے ہاں مجر د حالت میں نہ جاؤں''۔

. قرآن کریم میں صرف انہی پغیبروں کا ذکر کیا گیاہے جوشادی شدہ تھے۔ کسی ایسے نبی کا ذکر نہیں ہے جوشادی شدہ نہیں تھا۔ حر موارف المعارف المعا

منقول ہے کہ حضرت کی بن زکر یاعلیہاالسلام نے محض سُنّبِ انبیاء کی اتباع کے لیے نکاح کیا تھا، مگر انہوں نے بیوی ہے بھی صحبت نہیں کی ، ۔۔ یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام جب زمین پراُتریں گے تو وہ نکاح کریں گے، اور ان کے ہاں اولا دبھی ہوگی۔ یہ بھی مذکور ہے کہ شادی شدہ انسان کی ایک رکعت نماز مجر دانسان کی ستر رکعتوں ہے بہتر ہے۔

### سُنتِ نكاح كى غرض وغايت:

أم المؤمنين حضرت عا كشهصد يقته ولي النهائيات مروى ہے كدرسول اكرم مَنَا لَيْنَا مِنْ مِنْ اللَّهِ عَلى الله

''نکاح میری سُنّت ہے، جس نے میری سُنّت پڑمل نہیں کیا وہ میری اُمت میں سے نہیں ہے، ۔۔ تم نکاح کروتا کہ میں تم سے امت کوزیادہ کرنے والا بنوں، ۔۔ جوصاحبِ حیثیت ہووہ شادی کرے، اور جس کے وسائل نہ ہوں تو وہ روزے رکھے، کیونکہ روزے شہوت کودور کردیتے ہیں'۔

#### نکاح کے باعث ہونے والے فتنے:

شادی شدہ مخف کو جا ہے کہ بیوی کے ساتھ زیادہ قربت ومعاشرت نہ اختیار کرے۔ زیادہ قربت وصحبت سے پر ہیز کرے۔ تا کہ اس کے اورادوو ظاکف اور نظامِ اوقات میں خلل نہ آئے۔ قربت کی کثرت سے نفس اور اس کا لشکر طاقت ور ہو جاتے ہیں۔اور مرد کی بندگی وعالی ہمتی میں فرق آتا ہے، — شادی شدہ اپنی بیوی کی وجہ سے دوفتنوں میں مبتلا ہوتا ہے:

O — ایک فتنہ عام ہے جوسب کے لیے ہے۔ یعنی شادی کے بعد ذرائع معاش کے حصول کے لیے بڑی تگ ودوکر ناپڑتی ہے۔

○ - دوسرا فتنه خاص ہے، وہ اس کے لیے ہے کہ اس کے روحانی مشاغل میں خلل آتا ہے۔

حفرت كلام حسن بقرى مُعالقة فرمايا كرتے تھے:

'' خدا کی شم! جس نے اپنی بیوی کی (ناجائز) خواہشیں اور فرمائشیں پوری کرنے کے لیے معصیت کا ارتکاب کیا،اس شخص کی شبح اس حال میں ہوگی کہ اللہ تعالیٰ اسے منہ کے بل دوزخ میں گرادئ'۔ حدیث شریف میں آیا ہے:

"لوگوں پرایک زمانہ ایسا آئے گا کہ مردکی بربادی اس کی بیوی، اس کے والدین اور اولاد کے ہاتھوں ہوگی، ۔۔وہ اسے مفلسی کا طعنہ دے کر ترغیب دلائیں گے اور اسے ایسی چیزیں فراہم کرنے پر مجبور کریں گے جس کی اسے ہمت نہیں ہوگی، ۔۔۔ اس وجہ سے ایسے ٹھکانوں پر جانا پڑے گا، جہاں اس کا ایمان سلامت نہ رہے گا اور وہ ہلاک ہوجائے گا"۔۔

### بیوی کی زیادتوں پرصبر شکر کرنا:

روایت ہے کہ حضرت یونس علیہ السلام کے پاس کچھ لوگ ملنے آئے۔ آپ نے ان کی مہمان نوازی کی۔ مہمانوں کی خدمت کے لیے گھر میں باربار آنا جانا رہا۔ اس آنے جانے پران کی بیوی انہیں بہت تکلیف دے رہی تھی اوران پرزیادتی کر رہی تھی۔ آپ خاموثی سے بیسب برداشت کرتے رہے۔ آپ کے مہمان بیسب کچھ دیکھ رہے تھے۔ گر اللہ کے نبی کے ادب کی وجہ سے کچھ دریافت کرتے ہوئے خوفزدہ تھے۔حضرت یونس علیہ السلام ان کی کیفیت کو بھانی گئے اوران سے فرمانے لگے:

# حر عبان المحرف ا

''اس معاملے میں تعجب نہ کرو، کیونکہ میں نے اللہ تعالیٰ سے بیدعا مانگی تھی کہ اے پروردگار! تو آخرت میں مجھ پرجو عذاب کرے، وہ دنیا ہی میں مجھ پرنازل کردے!'' — اس پراللہ تعالیٰ نے مجھے تھم دیا کہ اے یونس! تیرے عذاب کا ذریعہ فلاں شخص کی بیٹی ہے، تو اس کے ساتھ شادی کر لے۔ چنانچہ میں نے اس سے شادی کرلی، — اب اس کے ہاتھوں مجھے جو تکلیفیں آرہی ہیں، تم نے بھی دیکھیں، میں اس پرصابر ہوں'۔

#### بیوی کی خاطر مدارت میں صدیے بوھنا:

اگرکوئی ہوی کی خاطر مدارت میں حد ہے ہو ھے گا تو وہ اخراجات میں حداعتدال سے بقینی طور پر ہڑھ جائے گا۔ اپنے وسائل سے زیادہ خرچ کرے گا تا کہ ہوی اس سے راضی اور خوش ہو۔ بیصورتِ حال عام فتنہ ہے، ۔۔ ہوی اس کے خاص حال کے لیہ بھی فتنہ ہے۔ اس کی صورت میں حد سے ہڑھے گا۔ اس بھی فتنہ ہے۔ اس کی صورت میں حد سے ہڑھے گا۔ اس وقت نفس اعتدال کی قید نے نکل جائے گا۔ اس سے بیسلسلہ اس قدر ہڑھے گا کہ وہ خواہشوں کا مطبع و فر ماں بردار ہوجائے گا۔ قلب برغفلت طاری ہوجائے گا۔ وہ الیمی حالت کو پہند کرنے لگے گا جس سے تن آسانی اور سستی کے مواقع ملیں۔ اس طرح اس کے اورادواذکار میں کی ہوگی اور اس سے روحانی واردات میں بھی کمی آئے گی۔ اعمال کی شرائط کی پابندی نہ ہو سکے گی۔ جس سے روحانی فضا مکدر ہوجائے گی۔

ان دونوں فتنوں میں سے شدیدتر وہ فتنہ ہے جو صرف مقربین بارگاہِ الہی سے تعلق رکھتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں نفسانی تعلقات کے کثیر مواقع ملتے ہیں، اور بکثر ت ایسے مواقع ملتے سے فنس امارہ طاقت پکڑ لیتا ہے۔ اس میں سرکشی پیدا ہو جاتی ہے۔ اس کی طبیعت کی افسر دگی تروتا زہ اور خواہش کی سرد آگ شعلہ بارہو جاتی ہے۔ یعن فنس سرکشی اختیار کر کے مباشرت کی لذتوں سے اطف اُٹھانے ، —

اس فتنہ کا علاج میہ ہے کہ بیوی کی قربت اور صحبت میں اس کے باطن کی آئٹھیں کھلی رہیں، جن کے ذریعے وہ اپنے مولیٰ کی طرف دیکھتار ہے، جبکہ ظاہری آئکھوں سے بدستور بیوی کی ہم نشینی کی خواہش پوری کرنے میں لگار ہے۔

حضرت رابعہ بھری مینیانے اس مضمون کو (اشعار کی صورت ) یول بیان کیا ہے:

''تومیرے دل کا ہم نثیں ہوگیا ہے،اگر چہ کسی یارہے جسم کی دوستی بھی ہے، ۔۔۔ میراجسم یار کاغم بڑانے والا ہے، مگرمیرا یار وہی ہے جومیرے دل کا یار ہے''۔

#### أيك لطيف ترفتنه:

ان فتنوں سے بھی زیادہ لطیف تر فتنہ جس سے ایک شادی شدہ خطرہ محسوں کرتا ہے، وہ یہ ہے کہ حسن و جمال کی رعنائی پرروح اس قدر فریفیتہ ہو جاتی ہے کہ وہ اس ذوق وشوق میں بھی حائل ہو جاتا ہے، جس ذوق وشوق کا بارگاو الہی سے تعلق ہے، اس طرح اس کی باطنی روح افسر دہ ہو جاتی ہے اور پھر مزید فتو حات کا دروازہ بند ہو جاتا ہے۔ روح کی اس افسر دگی کا احساس ہونا بہت مشکل ہے، اس لیے روح کی افسر دگی سے ڈرنا اور بچنا جا ہے۔

### عوارف المعارف کی کا کی کی دوارف کی دوار

#### هن مجازی ہے مشاہرہ حق کا فتنہ:

ایک جماعت مشاہد ہُ جمال کی لطافت کے فتنہ میں مبتلا ہوگئ ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جو حسن مجازی سے مشاہد ہُ حق کے قائل ہیں۔ جب ایک حلال ذریعی (منکوحہ سے محبت اور اس کے حسن سے متاثر ہونے کی وجہ سے ) روح افسر دہ ہوجاتی ہے۔ اور اس سے عشق حقیق میں مداخلت واقع ہوجاتی ہے۔ اس سے روح اس قابل نہیں رہتی کہ بارگاہِ الہی کی محبت کے فرائض ادا کر سکے۔ تو اس بارے میں سوچو جوغیر شرعی طور پر اس کا دعویٰ کرے اور وہ سکون نفس کے فریب میں آگیا ہو۔

اییاشخص اس خیال کے دھوکے میں آ جاتا ہے کہ اگر اس کی محبت نفسانی ہوتی تونفس کوسکون حاصل نہ ہوتا۔حقیقت ہے ہے کہ
ایسے موقع پرنفس کا سکون عارضی ہوتا ہے دائمی نہیں ، بلکہ وہ روح کا سکون سلب کر کے اس پر قابض ہوجاتا ہے۔ اور بیگمان کرتا ہے
کہ میں نفس کی ان برائیوں سے نے گیا ہو، جن میں اور لوگ حسن ظاہری کے نظارہ ومشاہدہ سے متاثر ہوکر کرکسی مغالطے میں پڑجاتے
ہیں (یہ مغالط بھی ایک خود فریبی ہے)۔

میں نے ''مشاہدے' کے اس فریب میں مبتلا ہونے والوں کے بارے میں بہت سوچ بچار کیا تو یہ بات سامنے آئی کہ اس میں نسق و فجور کارنگ موجود ہے، ۔۔۔ یہ تو شہوت کی شراب کی جھاگ اور کف ہے۔ اگر اس شراب کا اثر باقی نہ رہ جتو یہ جھاگ اور کف بھی باقی نہ رہے ، جس طرح شراب میں مدہوشی اور بے خودی ہے، اسی طرح اس کے جھاگ اور کف میں مدہوشی اور بے خودی ہے۔ البندااس سے یہ بیز کرنا چاہیے۔ یعنی حسن مجازی کوشق حقیقی کا ذریعہ نہ جاننا چاہیے۔

اگر کوئی حسن مجازی کے مشاہدہ میں روحانیت کا دعویٰ کرے تو وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہے۔اسی مفہوم میں اطباء نے کہا ہے: ''مباشرت اور جماع سے عشق کے ہیجان میں سکون پیدا ہوتا ہے،خواہ وہ عشق محبوب کے علاوہ کسی اور سے ہو''۔

چنانچہ بھھ لینا چاہیے کہاس دعویٰ کی بنیاد شہوت پر ہے۔اور جواس میں روحانیت یا حال کا دعویٰ کرتا ہے، وہ جھوٹا ہے۔ یہ تمام فتنے اور مشکلات ان کی ہیں جوشا دی شدہ (متاہل) زندگی گز ارر ہے ہیں۔

#### تجرد کا فتنه:

تجرد کا فتنہ یہ ہے کہ اس کے خیال میں ہروقت عورتوں کے تصورات آتے جاتے ہیں۔ گرجس کا باطن پاک وصاف ہے، وہ ان شہوانی خیالات ونفسانی آفات سے اپناباطن آلود ہنیں کرتا۔ اگر بھی کوئی وسوسہ پیدا ہوجائے تو تو بداور مشائخ کرام کی محبت اور قربت کی پناہ لیتا ہے، اور ان کے فیض تو جہ کے ذریعے اسے ختم کر دیتا ہے، — اس کی فکر جب اس قتم کے وسوسے پیدا کرتی ہے تو وہ خیال دل سے نکل کر سینے میں پہنچ جاتا ہے۔ اس وقت اس کے حساس اعضاء کا وہ خیال دل سے نکل کر سینے میں پہنچ جاتا ہے۔ اس وقت اس کے حساس اعضاء کا خیال کرنا چاہیے، — گویا یہ ایک پوشیدہ عمل ہے اور بیاس شخص کے لیے بُر اہے جو خلص وقت پرست انسان ہے۔ اور جو عالم بیداری میں پہنچنے کے لیے کوشاں ہو۔ بہر حال یہ چیز اس کے دوحانی حال کو خراب کردیت ہے۔ کونکہ یہ کہا گیا ہے کہ عاد فول میں عالم حضوری میں پہنچنے کے لیے کوشاں ہو۔ بہر حال یہ چیز اس کے دوحانی حال کو خراب کردیت ہے۔ کیونکہ یہ کہا گیا ہے کہ عاد فول کے قلوب میں کی فخش خیال کا گزرنا ایسا ہی ہے جیسے کہ عوام ایسے ناپند یہ فعل کا ارتکاب کریں۔

باب نمبر۲۲:

# ساع كى فضيلت

### بہترین کلام کون ساہے؟:

ارشادِ بارى تعالى ہے:

فَبَشِّرُ عِبَادِي اللَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ آحُسَنَهُ ﴿ اُولْسِئِكَ اللَّذِيْنَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَاُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَالْ لِئِكَ اللهُ وَاللهُ وَالْ لِئِكَ اللهُ وَالْ لَلهُ وَالْ لِئِكَ اللهُ وَالْ لَالْ اللهُ وَالْ لَيْنَ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَالْ لَيْكُ اللّهُ وَالْ لَيْكُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْ لَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالل

''اے رسول!میرےان بندوں کوخوش خبری پہنچا دیجئے جو بات کوس کراس کے بہترین کلام کی اتباع کرتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہے اور یہی لوگ عقل والے ہیں''۔

اس آیت مبارکهاحسن (بہترین) کلام سے مرادوہ کلام ہے جوسب سے زیادہ رُشدو ہدایت پہنچانے والا ہو، —ارشادِ باری خالی ہے:

وَإِذَا سَمِعُوا مَا ٱنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى اَعْيُنَهُمْ تَفِيْضُ مِنَ اللَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ ٥ (پ١٠) "جب وه كلام سفتے بيں جورسول الله پرنازل كيا گيا، توتم ان كي آئكھوں سے آنسو بہتے ديكھو كے كيونكه انہيں حق بات معلوم ہوئى ہے '۔

#### ساع کی حقیقت:

یہ ماع (سننا) حق کا ساع ہے جس کے بارے میں اہلِ ایمان میں کوئی اختلاف نہیں، بلکہ یہ فیصلہ کیا گیا ہے کہ حق بات سننے والا صاحب ہدایت اور عقل والا ہے، — یہ وہ ساع ہے جس کی حرارت یقین کی ٹھنڈک سے متصادم ہوکر آئکھوں سے اشکباری کا باعث بنتی ہے۔

- 🔾 جمهی پیرزن وملال کے آئسوہوتے ہیں، کہرزن وملال میں حرارت ہے۔
- ہیں،اورشوق کا مزاج بھی گرم ہے۔

جب ان صفات سے متصف ساع صاحب ول پراثر کرتا ہے جو یقین کی تھنڈک سے پُر ہے، تو ان کے تصادم سے آنو نیکنے اور بہنے لگتے ہیں۔

# مراف المعارف المحارف ا

#### ساع کے اثرات:

جبدل میں ساع کا نزول ہوتا ہے تو نزول دوطرح کا ہوتا ہے:

اگرنزول بلکا ہے تواس کا اثرجہم پر ظاہر ہوتا ہے اورجہم کے رونگھے کھڑے ہوجاتے ہیں۔جیسا کہ ارشادِ باری ہے:
 تَقُشَعِدُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِيْنَ يَخْضُونَ رَبَّهُمْ ٥٥ (پار ٢٣٠ ، ورؤزمر)

"اس کلام کے اثر سے ان لوگوں کی جلدوں کے بال کھڑے ہوجاتے ہیں جوابے پروردگارہے ڈرتے ہیں'۔

جبھی اس کا نزول زبر دست ہوتا ہے اور اس کے اثر ات د ماغ تک پہنچ جاتے ہیں۔ جیسے عقل سے کوئی بات بتائی جائے تو اس
 صورت میں نئے واقعہ کا اثر بہت ہوتا ہے اور جس کے اثر سے آئکھوں سے آنسو بہنے لگتے ہیں۔

مجھی اس کااثر روح تک پہنچتا ہے،اس وقت روح میں ایسی ہلچل برپاہوتی ہے کہ جسمانی قالب کا دائر ہاس کے لیے تنگ ہو جاتا ہے۔اس میں سانامشکل ہوجا تا ہے۔ تب وہ چیخے چلانے کگتی ہے۔اوراضطراب دیے چینی پیدا ہوجاتی ہے۔

یہ وہ تمام کیفیات ہیں جنہیں صاحبِ حال محسوں کرتے ہیں۔ بھی بھارنفسانی خواہش کے اُکسانے پر جھوٹے دعویدار بھی اس حالت کی نقل کرتے ہیں۔

### ساع رحمتِ الهي كاذر بعدے:

روایت ہے کہ حضرت عمر رٹیانٹیڈا کثر کسی آیت کا اتناور دکرتے تھے کہ آنسوؤں سے اُن کا گلارندھ جاتا۔اگروہ کھڑے ہوتے تو گر پڑتے۔ان پراتنا اثر ہوتا تھا کہ ایک یا دو دن گھر سے باہرتشریف نہیں لاتے تھے۔ یہاں تک کہ لوگ انہیں بیار سمجھ کران کی عیادت کے لیے آتے۔ایسی صورت میں ساع اللہ کی رحمت لانے کا باعث بنتا ہے۔

### رِقْت کے وقت دعا کوغنیمت جانو:

حضرت زید بن اسلم والنفو سے روایت ہے کہ حضرت ابی بن کعب میں اللہ نظافی کے سامنے تلاوت کی تو سب پر رفت طاری ہوگئی۔اس وقت رسول الله مَثَّلَ فَیْرِ کُمُ اللہ مِثَالِیْرُ اللہ مِثَّلِیْرِ کُمُ اللہ مِثَّلِیْرِ اللہ مِثَّلِی اللہ مِثَّلِی اللہ مِثَّلِیْرِ اللہ مِثْرِ اللہ مِثَالِی اللہ مِثْرِی اللہ مِثْرِی اللہ مِثْرِی اللہ مِثْرِی اللہ مِنْ اللہ مِثْرِی اللہ مِنْرِی اللہ مِنْرِی

''رفت کے وقت دعا کوغنیمت جانو ، کیونکہ خدا کی رحمت کا وقت ہے''۔

### گناه سو کھے پتوں کی طرح جھڑ جاتے ہیں:

حضرت أم كلوم والنجنات روايت بكرسول الله منافية م فارشادفر مايا:

''جب اللہ کے خوف سے بندے کے بدن پر رونکٹھے کھڑے ہوجا کیں تو اس وقت اس کے گناہ اس طرح جھڑ جاتے ہیں جس طرح کسی درخت سے سو کھے بیتے جھڑ جاتے ہیں''۔

ایک اور حدیث مبارک میں اس طرح سے آیاہے:

''الله کے خوف سے جب بندے کے جسم پر رونکٹھے کھڑے ہوجا 'نیں تو اللہ تعالیٰ اس بندے پر دوزخ کی آ گے حرام کر

# مراف المعالف المحاف الم

ويتاہے'۔

### ساع کے بارے میں حکم کیا ہے؟:

بہر حال بیسب باتیں جواوپر ندکور ہوئیں، ایسی ہیں جن سے انکار نہیں کیا جاسکتا اور نہ ہی ان میں اختلاف کی کوئی گنجائش ہے۔اصل اختلاف اس بلطے میں مختلف آراء ہیں، بکثرت ہے۔اصل اختلاف اس بات میں ہے کہ اشعار گاکر سنے جائیں۔اس بارے میں کیا تھم ہے،اس سلطے میں مختلف آراء ہیں، بکثرت اقوال ہیں اور مختلف احوال ہیں، بعض لوگ اس کے بالکل منکر ہیں اور اسے فسق و فجو رسجھتے ہیں۔اور پچھلوگ اس کے اس قدر شیدائی ہیں کہ وہ اسے واضح حقیقت قرار دیتے ہیں۔اس طرح یہ دونوں جماعتیں افراط وتفریط میں پڑی ہیں۔

شخ ابوالحن بن سالم عند الله سي الحكى نے يو چھا:

''آپساع کاا نکارکس طرح کرتے ہیں جبکہ حضرت جنید بغدادی، حضرت سری تقطی اور حضرت ذوالنون مصری (حمہم الله تعالیٰ علیہم اجمعین )اسے سنا کرتے تھے''۔

آپنے جواب میں فرمایا،

"میں ساع کا انکار کس طرح کرسکتا ہوں جب کہ اسے مجھ سے بہترین حضرات نے سنا ہے اور اس کی اجازت دی ہے۔ بلکہ حضرت جعفر طیار رہا تھی ہاع کرتے تھے، میں ساع میں لہوولعب کا منکر ہول'۔

- أم المؤمنين حضرت عائشہ ڈی ٹھناسے روایت ہے کہ ایک دن حضرت ابو بکر بڑاٹٹؤڈ آپ کے گھر تشریف لائے۔اس وقت دو

  کنیزیں آپ کے سامنے گارہی تھیں اور دف بجا رہی تھیں۔ رسول الله مثالی ٹیؤ اس وقت جا در سے منہ لپیٹے ہوئے

  عے، حضرت ابو بکر دلی ٹیؤٹے نے ان لڑکیوں کو گاتے اور دف بجاتے و بکھ کر ڈانٹا۔ اس وقت رسول اکرم مثالی ٹیؤ نے چہرہ مبارک سے جا در ہٹا کر فرمایا:
  - "اے ابو بر انہیں گانے دو، کیونکہ بیعید کا دن ہے"۔
- اُم المؤمنین حضرت عائشہ و اُلْقُا ہے ایک اور روایت ہے کہ میں نے رسول الله مَالَّا اُلْمُ کو دیکھا کہ آپ مجھے اپنی حاور (مبارک) میں چھپائے ہوئے تھے۔ میں ان حبشیوں کودیکھتی رہی جومبحد میں کھیل رہے تھے۔ میں اتن دیریک بیتماشہ دیکھتی رہی کہ ہالآخرخودا کیا گئی۔
- شیخ ابوطالب کی مُشاهد نے ساعت کا ذکر کرتے ہوئے ایس با تیں کہی ہیں جن سے ساع کے جواز پر دلیل ملتی ہے۔ اس بارے میں انہوں نے بہت سے صحابہ کرام اور تابعی بزرگوں کے اقوال تحریر کیے ہیں۔ شیخ کمی چونکہ بہت بڑے عالم، اہلِ باطن متقی اور بزرگانِ سلف سے زیادہ آ گاہ تھے،اس لیے ان کا قول زیادہ معتبر ہے۔ آپ نے فر مایا:
  - "ساع حرام بھی ہے اور حلال بھی، -بعض حالات میں اس کا معاملہ مشتبہ بھی ہے۔
    - O جس نے اسے نفسانیت اور شہوت پرتی کے لیے سنا، اس کے لیے حرام ہے،
- O جس نے اسے معقول اور جائز طریقے سے اپنی لونڈی یا بیوی سے سنا تو اس کا معاملہ مشتبہ ہے۔ کیونکہ اس میں لہو ولعب کا

## عوارف الممارف كالمحارف كالمحارف المعارف المعار

دخل ہو گیا ہے۔

جس نے اسے دل کی توجہ سے سنا اور اس کے معانی پرغور کیا جواسے اصلی رہبر کے راستے پرلگا دے تو ایسا ساع مباح '
 ے۔

شیخ ابوطالب کمی میسید کا پیتول صیح ہے۔ لیکن اس قول کے مطابق اس کے سننے والے کے خلاف حرام اور ممانعت اورا نکار پر ولیل نہیں بنایا جاسکتا۔ جس طرح کہ بعض قاری اور سخت مزاج زاہد علاء کا قول ہے۔ نہ ان لوگوں کے حق میں کوئی گنجائش نکل سکتی ہے جوساع کی شرائط وآ داب کوچھوڑ کرساع کو ہرصورت میں جائز قرار دینے پراصرار کرتے ہیں۔

#### ساع كى حلال صورت اور حرام صورت:

اب اس مسئلہ پر قدر ہے تفصیل کے ساتھ بات کرتے ہیں اور حلال وحرام دونوں صورتوں میں اس کی اصل حقیقت واضح کرتے ہیں:

ایسے اشعار جن میں محبوب کے بدن کی ساخت، اس کے قد بُت اور عورتوں کے حسن و جمال کی تعریف ہو، وہاں پڑھے جا ئیں جس محفل میں اہلِ دین لوگ موجود نہ ہوں۔ایسی محفلیں قائم کرناان کے شایانِ شان نہیں۔

اگراشعارایسے ہوں جن میں بجر ووصال، جدائی اوراعراض اور تمناؤں کا اشارے کنائے میں ذکر ہوتا ہے۔ انہیں اللہ کی ذات پرمحول کیا جاسکتا ہے، ۔ یاان اشعار میں مریدین اور طالبین حقیقت پرمصائب کا ذکر ہواوران کی گونا گوں کیفیات واحوال کی طرف اشارہ ہو، ۔ کہ جوکوئی انہیں سنے تو اپنے کیے پر شرمندہ ہواور آئندہ کے لیے اپنے عزم اور ارادے میں پختگی کا اظہار کرے، اس قتم کے ساع سے کیسے انکار کیا جاسکتا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بعض اہلِ وجدو حال کی روحانی غذا ساع ہے۔ وہ لوگ ساع کے ذریعے ان کی مزلیں طرح تے ہیں۔ ان میں ایساروحانی ذوق وشوق پیدا ہوتا ہے جس کے ذریعہ ان کے فقر و فاقہ کی سوزش جاتی ہوتا ہے کہ ایسے شعرین کے صاحب حال کو حضوری قلب میسر فاقہ کی سوزش جاتی رہتی ہے، ۔ ایسی صورت میں عمومان سے ساع ہے۔ اس وقت اس کی بیریکی میں موت کے دریعہ اس کی شوق کی آگ کو بھڑکی حدی خوال سے سنا ہے، جس نے اس کی شوق کی آگ کو بھڑکا

"اللی! میں تیری بارگاہ میں توبہ کرتا ہوں، میری خطائیں صدیے زیادہ برھ گئ ہیں، اس کے باوجود عشق لیل سے باز

### حر عبان المعان على المعان المع

نہیں آیا،اس سے ملنے ملانے کاشوق قائم دائم ہے'۔

ایسےاشعار سن کران کا دل بہت خوش ہوتا ہے۔اس طرح امرحق پر قائم رہنے کے لیےان کی قوتِ ارادی میں استحکام پیدا ہوتا ہے۔ان میں ایک نیاعزم پیدا ہوجاتا ہے۔ایسے ساع کے اثر سے وہ ذکر الہٰی میں مشاغل ہوجاتے ہیں۔

#### وجدانی کیفیت کی پہیان:

ہارےایک ساتھی کا کہنا ہے کہ ہم اپنے ساتھیوں کی وجدانی کیفیت کوتین چیزوں سے پہچان لیتے تھے:

- — سوال كے موقع ير،
- 🔾 سےغیظ وغضب کے موقع پر ،
  - O -- ساع کے موقع پر

#### صوفياء كرام پررحمتِ الهي كانزول:

حضرت جنید بغدادی مُشِین ماتے ہیں کہ صوفیاء کی جماعت پرتین مواقع پر رحمتِ الہی کانزول ہوتا ہے:

- O کھانے کے وقت، کیونکہ وہ فاقد کشی (کی تکلیف برداشت کرنے) کے بعد کھانا کھاتے ہیں۔
- جب مل کرا کشھے ذکرِ الٰہی کرتے ہیں، اس لیے کہ وہ اس وقت صدیقین اور انبیاء کرام کے احوال سے متعلق گفتگو کرتے ہیں۔
  - ساع کے وقت،اس لیے کہ وہ اسے وجدانی کیفیات کے ساتھ سنتے ہیں اور بارگا والٰہی کے سامنے حاضر ہوتے ہیں۔
     وجدانی احوال و کیفیات:

شیخرویم بیزاند سے ساع کے وقت صوفیاء کے وجدانی احوال و کیفیات کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا: '' یہ حضرات ان معانی سے آ گاہ ہوتے ہیں جو دوسروں سے پوشیدہ ہوتے ہیں، جب وہ ان معانی سے لطف اُٹھانے لگتے ہیں تو یہ معانی انہیں انٹارے سے ابنی طرف بلاتے ہیں۔اسی دوران اچا تک ایک حجاب آ جا تا ہے، یہ خوشی گریہ و زاری میں بدل جاتی ہے ۔۔ پھر یہ حال ہوتا ہے کہ اس غم سے کوئی کبڑے بچاڑتا ہے،کوئی روتا ہے،کوئی چنجتا چلاتا ہے''۔ محمہ بن سلیمان بڑواند پفر ماتے ہیں کہ ساع کا سامع حجاب اور جلی کے درمیان ہوتا ہے،

- 🔾 -- حجاب سوز پیدا کرتاہے،اور ججلی مزیدنور بخشتی ہے،
- ے۔ جاب سے مریدین کی مخصوص حرکات پیدا ہوتی ہیں، اور بیضغف و عجز کا مقام ہے، اور بجل سے خدار سیدہ صوفیاء کو سکون ملتا ہے۔
- یہ مقام اور درجہ ان لوگوں کا ہے جنہیں حمکین وہوش واستقامت حاصل ہے۔اسی طرح بیصفوری کا مقام ہے۔اس مقام پر صاحب حال ہیبت کی وجہ سے صدے پرصدمہ اُٹھا تا ہے۔

عوارف الممارف

سامع کے لیےلازم ہے

شخ ابوعبدالرحن الملمي مُنظير كهتم بين كه من في البيخ جدامجد كوية فرمات موع ساب

''سامع ،ساع اس حال میں سنے کہاس کا دل زندہ ہواورنفس مردہ ہو، -- جس مخص کا دل مردہ ہواورنفس زندہ ہے،اس کے ليساع سنناجا ترنبيس سے'۔

#### خوش الحاني اثرة فريس ب:

ارشاد بارى تعالى ہے:

يَزِيْدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَآءُ

'' وہ مخلوق میں جو حابتا ہےاضا فہ کرتا ہے'۔

اس کی تفسیر میں بیکہا گیا ہے کہ اس اضافہ میں اچھی آواز بھی شامل ہے، -- رسول اکرم مَثَاثِیْنِم کاارشادِگرامی ہے: ''اللہ تعالیٰ خوش الحان آ دمی کی تلاوت ِقر آن کواس شخص سے زیادہ متوجہ ہو کرسنتا ہے جواپنی گانے والی لونڈی کے گانے کو کان لگا کرسنتاہے'۔

#### شیطان کی صوفیاء کرام برگھات:

حضرت جنید بغدادی مِشاند ماتے ہیں کہ میں نے خُواب میں شیطان کودیکھا۔ میں نے اس سے یو جھا:

"كياتو مار يساتهيون برغالب آتا بي يان سي بجه فائده حاصل كرتا بي"

شيطان نے جواب دیا:

''میرے لیےان پرغالب آنا اور قابو پانا بہت دشوار ہے۔اوران سے دومواقع کے سواکوئی فائدہ حاصل کرنا سخت

میں نے اس سے بوجھا:

''وہ دومواقع کون سے ہیں؟'' --اس نے جواب دیا:

''ایک تو ساع کے وقت اور دوسرا دیکھتے وقت، —ان مواقع پر میں ان سے کچھ چرالیتا ہوں اور اس سے ان پر قابو ياليتا ہوں'۔

میں نے اپنایہ خواب ایک شخ سے بیان کیا تو وہ فرمانے لگے:

العبدالرطن محربن حسين الملمي، نيثا پور كر بنه والے بيں مشہور كتاب "طبقات الصوفياء" آپ كى تصنيف ب، جوصوفياء كرام كاقد يم تذكره ہے۔ آپ مس پداہوئے طلب علم وحدیث کے لیے تمام بلاواسلامیہ کا سفر کیا۔ آپ کے مشہور اساتذہ کی تعداد اٹھائیس سے زیادہ ہے۔ تعلیم سے فارغ ہوکر تصنیف و تدریس کاشغل اختیار کیاتفیر وحدیث اورتصوف میں کئی کتابین تحریفر مائیں۔ آپ کی تفییر'' حقائق تفییر'' بھی بہت مشہور ہے۔ ماس چیس وفات پائی اور نیثابور میں اپنی خانقاہ میں مدفون ہوئے۔

### عراف المعارف ا

''اگر میں یہ خواب دیکھا تواس سے کہتا: اے بیوقوف! کیا توان کے قیقی ساع اور حقیقی نظر سے پچھ فائدہ اُٹھا سکتا ہے یا پچھ حاصل کرنے میں کامیاب ہوسکتا ہے''۔

یین کرمیں نے کہا:

''آپ سے فرماتے ہیں (حقیقی ساع اور حقیقی نظر شیطان کی پہنچ سے باہر ہیں)۔

#### خوش گلومغینا ئیں:

اُم المؤمنین حفرت عائشہ صدیقتہ ڈاٹٹٹا سے مروی ہے کہ میرے پاس ایک کنیزتھی جو مجھے کچھ سنارہی تھی۔اس دوران رسول اللّه مَنْ لَیْنِیْمُ تَشریف لائے۔ وہ کنیز بدستور گاتی رہی۔ پھر حضرت عمر ڈاٹٹٹۂ تشریف لائے ، ان کو دیکھ کر وہ کنیز بھاگ گئی،اس پر آپ مَنْ اَلْیَامُ نِیْنِہم فرمایا۔حضرت عمر دلاٹٹۂ نے عرض کیا:

" يارسول الله! آپ س بات يرتبسم فر مايا ہے؟"

آپ مَنَافِيْنِم نِه اپني گانے والى كنير كاوا قعدسنايا حضرت عمر والنيون نے عرض كيا:

''یارسول الله! میں تب تک یہاں سے نہیں ہٹوں گا جب تک میں بھی وہ چیز نہ ن لوں جواللہ کے رسول نے ساعت فرمائی ہے''۔

اس پرآپ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ السَّ كنير كوتكم ديا تواس نے انہيں بھی وہی کچھسنايا۔

شیخ ابوطالب کی مُشاند سے روایت ہے کہ شیخ کی دو کنیزیں بڑی خوش گلوٹھیں ، وہ گانا گایا کرتی تھیں ،ان کنیزوں کے بھائی ان کے پاس آئے تھےاور گانا سنتے تھے ، —

شیخ ابوطالب کمی مُشِیْنِ بیرفر ماتے ہیں کہ میری قاضی ابومروان سے ملاقات ہوئی۔ان کے ہاں کئی کنیزیں تھیں، جو گایا کرتی تھیں ۔انہیں صوفیاء کرام کوسنانے کے لیے تربیت دی گئ تھی۔وہ انہیں ساع سے محظوظ کرتی تھیں۔ بیقول جومیں نے شیخ ابوطالب کمی مُشِیْنی کی روایت سے یہاں پیش کیا ہے،وہ فرماتے ہیں:

''میرے نزدیک اس سے بچنااور پر ہیز کرنا بہتر ہے۔ ساع اسی وقت مناسب ہے جبکہ دل پاک ہواور آ تکھیں بند ہوں۔اوراللّٰد تعالیٰ کے حکم کی اس شرط کو پورا کیا جائے :

يَعْلَمُ خَائِنَةً الْاَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورِ ٥

''اللّٰد تعالیٰ آئکھوں کی خیانت اور دلوں میں چھپی باتوں کوخوب جانتا ہے'۔

بہر حال شیخ ابوطالب کمی میشد کا یہ قول عجیب وغریب ہے،ایسی باتوں سے بچنااور پاک رہنا ہی صحیح راہ ہے۔

#### حضرت داؤ دعليه السلام كي خوش الحاني:

حدیث مبارک میں آتا ہے کہ حضرت داؤ دعلیہ السلام کی آواز اتن عمدہ اور خوش الحان تھی کہ جب وہ اپنے نفس پرنو حہ کرتے اور زبور کی تلاوت فرماتے تو ان کی حسین آواز سننے کے لیے انسان ، جنات اور پرندے جمع ہوجاتے۔اس کا اتنااثر ہوتا تھا کہ ان کی عمرف المعارف المحارف المحارف المحارف المعارف المعارف المعارف المحارف ا

مجلس سے ہزاروں جنازےاُ ٹھائے جاتے تھے۔

رسول الله مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللهِ مَنْ السَّعْرِي وَلِللَّهُ فَي عَمِده آواز كَي تعريف ميں ارشادفر مايا: ''انہيں حضرت داؤ دعليه السلام كے سازوں ميں سے ايك ساز عطا كيا گياہے''۔

#### اشعار میں حکمت ودانائی کی باتیں:

- حدیث شریف میں ہے کہرسول اللہ منگائی نے ایک اور موقع پرارشا وفر مایا:
  - · نشعر میں بھی بے شک حکمت ودانائی کی باتیں ہوتی ہیں' —
- ۔۔۔ رسول اکرم مَثَافِیْنَم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوا۔ اس وقت کچھلوگ قرآن پاک کی تلاوت کررہے تھے اور پچھا شعار
   رہے میں مشغول تھے۔ اس نے عرض کیا:
  - " يارسول الله! قرآن بھي (پر هاجار باہے) اور شعر بھي"۔

آپ مَنَافِيْظُم نے ارشا وفر مایا:

'' جمجی بیہ چیز ہوتی ہے اور جمعی وہ''۔

- ایک بارنا بغدالجعدی (مشہور عرب شاعر) نے رسول اکرم مثالیظ کے سامنے اشعار پڑھے، جن کامفہوم یہ ہے:
  - (۱) و وعقل کسی کام کی نہیں جس کے پاس ایسے اصول نہ ہوں جو کھرے اور کھوٹے میں فرق کر سکے۔
    - (٢) وهخص كامياب نهيس موسكتاجب تك السيكوئي عقل مندر مبرنه ملے .

"اے ابولیل اہم نے خوب کہا ، اللہ تمہارامنہ بندنہ کرے '۔

آ پ مَنَّا اللَّهِ مَا كايدارْ ہوا كه نابغه جعدى كى عمر سوسال سے زيادہ ہوئى۔ان كے سامنے كے دانت لوگوں ميں سب سے زيادہ حسين تھے۔ ( يعنی رسول الله مَنَّالِثَیْمَ كی دعا كی برکت سے اتنی لمبی عمر کے باوجودان كے سامنے كے دانت بھی نہيں گرے،اور ان كامنہ بھی بندنہيں ہوا۔ )

- اسی طرح سے رسول اکرم مَثَّا ﷺ، حضرت حسان بن ثابت وٹاکٹنڈ کے لیے مسجد میں منبررکھوا دیا کرتے تھے۔ جس پر کھڑے ہو کروہ ان کا فروں کی ہجو میں اشعار پڑھتے تھے جورسول اللّٰد مَثَّاتِیْکِم کی شان میں بدکلامی و گتاخی کرتے تھے۔ ایسے مواقع پر رسول اکرم مَثَاثِیْکِمُ فرمایا کرتے تھے:
- ''روح القدس (حضرت جبريل عليه السلام) اس وقت تك حسان رُكَانُونُ كے ساتھ ہیں جب تک وہ رسول الله مَكَانِیْزُم کی حمایت کرتے رہیں گئے'۔
  - ۔۔ کسی نیک آ دمی نے حضرت ابوالعباس الخضر عضیات سے ملاقات کی اور ان سے پوچھانے
     '' آپ کی ساع کے بارے میں کیارائے ہے؟ جس میں ہمارے ساتھی اختلاف کررہے ہیں'۔

حر عبان المعان على المعان المع

حضرت ابوالعباس ميشين ارشادفر مايا:

"ساع ایک صاف وشفاف پانی ہے۔اس پرعلاء کے سواکسی اور کے قدم نہیں کھہر سکتے"۔

#### ساع كاقرينه:

حضرت ممشا ددينوري مُعاللة فرمايا كه ميس في رسول الله سَكَالْيَامُ كَ خواب ميس زيارت كى - ميس في عرض كى:

"يارسول الله! كياآب ساع كاانكار فرمات بين"

رسول اكرم مَثَالِيَّتِمُ في ارشاد فرمايا:

"میں ساع کامنکر ہوں مرانہیں کہددو کہ وہ ساع سے پہلے قرآن کریم کی تلاوت کیا کریں اور ساع کے بعد بھی قرآن

کریم پڑھیں''۔

میں نے عرض کیا:

''یارسول اللہ!وہ مجھے نکلیف دے کرخوش ہوتے ہیں''۔

آب مَثَالِثَيْمُ نِي ارشادفر مايا:

''اے بوعلی اہم ان کی باتوں کو برداشت کروکہ وہ تمہارے دوست احباب ہیں'۔

اس کے بعدممثا ددینوری طالتُنا فخریفر مایا کرتے تھے:

''رسول الله مَثَاثِيْرُ نِ مِحْصِ كنيت (ابوعلي)عطا فرمائي''۔

#### ساع سے انکار کی صورت:

ساع مریدوں کی اس جماعت کے لیے بہندیدہ نہیں جو باطنی طریقت کے مبتدی ہیں ،ان کے نفوس نے پرخلوص مجاہدے کی ابھی مشق نہیں کی ۔جس کی وجہ سے ان پرنفس کی صفات اور قلب کے احوال اچھی طرح سے ظاہر نہیں ہوئے ، —

ابتدائے حال میں مریدوں کے معاملات واحوال میں نظم وضبط پیدائہیں ہوتا۔احوال ومعاملات میں نظم وضبط علم باطن کے ذریعے ہیں آ سکتا ہے۔معاملات وحرکات میں نظم وضبط کے بعد ہی مریدین اپنے مشاغل میں اچھائی بُر ائی کو جان سکتے ہیں۔ چنا نچہ ابتدائے حال میں مریدوں سے ایسی حرکات رونما ہو سکتی ہیں ، جن سے ساع سے انکار کی صورت بیدا ہوجاتی ہے۔

#### حضرت ذوالنون مصرى ميسيك وجدكا حال:

حضرت ذوالنون مصری مُوَّالِنَّهُ کے بارے میں ایک واقعہ منقول ہے کہ ایک باروہ بغداد میں تشریف لائے۔ پچھلوگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ ان کے ہمراہ ایک قوال بھی تھا۔ ان لوگوں نے حضرت ذوالنون مصری مُرِّالِنَّهُ سے اجازت طلب کی کہ وہ قوال آپ کو پچھسنائے۔ آپ نے اجازت دے دی تو قوال نے بیاشعار پڑھے۔ (مفہوم بیہے:)

- تہماری تھوڑی محبت میرے لیے عذاب بن گئی ہے۔ اگر بیا ہے کمال کو پنچے تو میرا کیا حال ہوگا۔

#### عوارف المعارف على المعارف المع

- 🔾 -- ہرطرف بکھرے ہوئے محبت کے ذروں کوسمیٹ کرمیرے غم زدہ دل میں جمع کر دیا ہے۔
- تجھے ایک غم کے مارے انسان پر ذراتر سنہیں آتا جو تیرے بننے کے خیال میں رور ہاہے۔

یہ من کر حضرت ذوالنون مصری ٹیٹائٹ پر ایک کیف طاری ہو گیا۔ وہ جوش میں آ کر وجد کرنے لگے۔ اور پیٹانی کے بل گر پڑے۔ ان کی پیٹانی سے خون رس رہاتھا مگر ٹیک نہیں رہاتھا، —حضرت ذوالنون کے وجد کا بیعالم دکھے کران لوگوں میں سے ایک مخف کھڑا ہواتا کہ وہ بھی وجد کرے۔ حضرت ذوالنون نے اس کی طرف دکھے کرفر مایا:

''اے مخص!اس ذات ہے ڈرادراس کا خوف کر، جو تجھے دیکھتاہے جب تو کھڑا ہوتا ہے'۔

یہ ن کروہ مخص بیٹھ گیا۔ کیونکہ اس بات میں صدافت تھی اور اسے پیۃ تھا کہ اس کی روحانیت کامل نہیں ، اس لیے وہ وجد کے لیے کھڑے ہونے کی اہلیت نہیں رکھتا۔

#### دکھاوے کا وجد:

بعض اوقات سائ کی مفل میں ایسا تخص بھی وجد کے لیے کھڑا ہوجا تا ہے جوروحانیت کی سوجھ ہو جھ بوجھ بیں رکھتا۔ وہ اس وجہ سے کھڑا ہوجا تا ہے کہ جب وہ ایک موزوں کون کے ساتھ راگ سنتا ہے تو اس کی طبیعت بھی موزوں ہوجاتی ہے۔ وہ خوثی اور نشاط کے باعث لہرا اُٹھتا ہے۔ اس کے اندر کا خوف اور طبعی دہشت کم ہوجاتی ہو عالی اُٹھتا ہے۔ اس کے اندر کا خوف اور طبعی دہشت کم ہوجاتی ہے، سے بھر وہ ایک اور انداز کے ساتھ رقص کرنے لگتا ہے۔ لیکن پر رقص بناوٹ سے خالی نہیں ہوتا، ایسا وجدا ہا ہوت کے نزدیک حرام ہے۔ ایسا مختص سے گمان کرتا ہے کہ یہ وجد نشاط قلب ہے۔ اس کا بیا بنساط قلب اللہ کے لیے نہیں بلکہ اس کا قلب بنس کے رنگ میں رنگا ہوا ہے۔ وہ نہ صرف نفسانی خواہش کی طرف ہی جارہا ہے۔ اس کی ان حرکات میں نیک نیتی مار نہیں ہوجاتا ہے، بلکہ ہلاکت کی طرف بھی جارہا ہے۔ اس کی ان حرکات میں نیا ہے کہ رقص ضیاع ہے۔ کیونکہ بیرقص نفسانیت پر بنی ہے، اس میں نیک نیتی شامل نہیں۔ بالحضوص جبکہ اس کے رقص کی حرکات میں ناظرین کے بہلانے کے لیے کہا گیا ہے کہ رقص ضیاع ہے۔ کیونکہ بیرقص نفسانیت پر بنی ہے، اس میں نیک نیتی شامل نہیں۔ بالحضوص جبکہ اس کے رقص کی حرکات میں ناظرین کے بہلانے کے لیے کھی معافقہ کرتا ہے، بھی ہاتھ چومتا ہے، بھی باؤل چومتا ہے، ساہل تصوف ایسی حرکتوں کو قابلِ اعتبار نہیں سی بھتے محض کی حرکات میں ناظرین کے بہلانے کے لیے کھی معافقہ کرتا ہے، بھی ہاتھ چومتا ہے، اس میں نیک نیتی شامل نہیں کو تابلِ اعتبار نہیں سی جھتے محض کی حرکات میں ناظرین کے بطور وہ تا ہے، بھی باؤل چومتا ہے، ساہل تصوف ایسی حرکتوں کو قابلِ اعتبار نہیں سی جھتے محض لباس اور صورت کے علاوہ اس کا تصوف سے اور کوئی تعلق نہیں ہے۔

#### أمرد (لعنی نوخیز) قوال کے فتنے:

قوال اگرنوخیز اور بے ریش ہوتو وہ نفس کے لیے باعث کشش بن جاتا ہے۔ اسے دیکھنے میں لذت محسوس ہوتی ہے۔ جس سے بُر بے خیالات سراُ ٹھاتے ہیں، — اورا گرعور تیں بھی اس مجلس کے قریب ہوں اور وہ اس طرف متوجہ ہوں۔ جن لوگوں کا باطن نفسانی خواہش سے بھرا ہو، ایسے موقع پر وہ لوگ رقص کی حرکتوں اور وجد کے ذریعے پیغام رسانی کرتے ہیں۔ یہ قطعی طور پرفت و فجور ہے۔ جس کے حرام ہونے پر بھی لوگ متفق ہیں۔ ایسی حرکتیں کرنے والے اپنا خمیر گندا کرتے ہیں۔ باز اری کسی لوگ ان سے کہیں ایکھے ہیں، اس لیے کہ ان کافسق و فجور توسب پر ظاہر ہے، — گرایسے لوگ اپنی غلط کاریوں کو انجان لوگوں کے سامنے عبادت بنا کر

پیش کرتے ہیں۔

اخلاق ہے گری پر کتیں ایسی ہیں جنہیں کوئی ایماندار آدمی پندنہیں کرتا۔ ایسی گری حرکتوں کی وجہ ہے منکرین ساع کوانکار کا موقع ملا ہے۔ اس صورت میں ان کاانکار کرنا درست ہے۔ کیونکہ ایسی حرکتیں قابلِ نفرت ہیں، جو وقت کا ضیاع کرتی ہیں۔ لہذا اگر کوئی ساع کا منکر کسی نو آموز سالک سے سامنے ان حرکتوں کی بُرائی کرے تو وہ یقینا ان سے باز آجائے گا۔ اور ایسی مجالس میں شریک ہونے ہے گریز کرتا ہے، اس لحاظ ہے اس کا ساع سے انکار کرنا درست ہے۔

درويشون كارقص:

بعض درویش وجداورحال کااظہار کے بغیر موزوں طریقے ہے قص کرتے ہیں۔اس میں ان کی بینیت ہوتی ہے کہ وہ بعض فقراء ہے تصی کی حرکات میں موافقت کریں۔ چنانچہ وہ موزوں حرکات کے ساتھ قص کی حرکات میں موافقت کریں۔ چنانچہ وہ موزوں حرکات کے ساتھ قص کرنے گئے ہیں۔ مگر وہ حال اور وجد کا دعویٰ نہیں کہ نہیں کرتے۔ان کی بیح کتیں شری طور پر حرام تو نہیں کہی جا سکتیں مگر لغوبی شار کی جا کیں گی۔روحانیت کے لیاظ ہے بھی جا کر نہیں ، البتہ بیح کتیں مباح کہی جا سے جا کہ وہ عیال سے جنسی دل گئی ، —ان کے ساتھ کھیل کو د (چھیڑ چھاڑ) ، بیسب ایک طرح کی ظرافت ہے۔اورا گرنیت نیک ہوتو اسے عبادت بھی کہا جا سکتا ہے۔بشر طیک نفس کی تکان دور کرنے کے لیے ہو۔جیسا کہ حضرت ابوالدر داء دان نے ارسان کی تکان دور کرنے کے لیے ہو۔جیسا کہ حضرت ابوالدر داء دان نے ارسان کی تکان دور کرنے کے لیے ہو۔جیسا کہ حضرت

"میں اینفس کوسی بیکارشے سے بہلاتا ہوں تا کہ وہ حق کام کے لیے میر الدرگار ہو'۔

اسی لیے آ رام کے لیے بعض مخصوص اوقات میں نماز پڑھنا مکروہ قرار دیا گیا ہے۔ تا کہ اللہ کے بندے پچھآ رام سکون کر سکیں۔اوٹمل کوترک کر کےنفس کی بعض ضرور تیں پوری کی جا کیں اوراس تو قف سے اسے راحت وخوشی محسوں ہو، —

انسان اپنی خلقت میں مختلف اجزاء سے مرکب ہے۔ اور اپنی تخلیق کے اعتبار سے گونا گوں ہے۔ (جیسا کہ اس کی وضاحت کسی باب میں کی جاچکی ہے۔ ) اس کی جسمانی ساخت فقط حق باتوں پراکتفانہیں کرسکتی۔اسے اس طرح کے تفریحی مباح کاموں میں بھی لگانا پڑتا ہے، جن کی طرف اس کار جمان ہو۔ تا کہ وہ اُمور حق کوادا کرنے کے لیے چوکس وہشیار ہوسکے۔

#### مباح کی حثیت:

مباح کام شرعی طور پرنا جائز نہیں ہے،اس لیے مباح کی تعریف یہ ہے کہ جس کے دونوں طرفین مساوی اور معتدل ہوں، یعنی جس کا نہ کرنا نہ گناہ ہواور کرنا تو اب ہو، گر طریقت کے لحاظ سے باطل ہے۔

میں نے حضرت سہل بن عبداللہ تستری میشانیہ کامروصادق کے بارے میں قول پڑھا ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

- اس کاجہل اس کے علم میں اضافے کا باعث ہو،
- اس کاہر باطل کام اس کے حق کاموں میں بردھاوے کا باعث ہو،
  - اس کی دنیااس کی آخرت میں زیادتی و کثرت کاباعث ہو۔

اسی کیے رسول الله مَنْ اللَّهُ مَنْ كُورتيس محبوب تعين تاكه بيامرآپ كنفسِ شريعت كے لطف اوراس كى طہارت و پاكيزگى كا

#### حال عمران المعارف المع

سبب بن جائے، — اس لیے آپ کے لیے از واجِ مطہرات کے حقوق بھی زیادہ ہو گئے تھے۔ اس وجہ سے جومباح کام دوسروں کے لیے شرعاً جائز تھے، اور طریقت و حال میں رسول اللہ مُنَافِیْرِ کے حق عبادت کا درجہ رکھتے تھے۔ جیسا کہ نکاح کے بارے میں آیا ہے کہ وہ ایک طرح کی عبادت ہے۔ از روئے قیاس اس میں بہت می دینی و دنیاوی مصلحیں بھی ہیں، جن کی تفصیل فقہاء کرام نے نفلی عبادات چھوڑنے کے مسئلہ میں بیان کی ہے۔

اس اصول کے مطابق رقص کرنے والا درویش جوروحانی وجدوحال کا دعویٰ نہ کرے، وہ منکر کے انکار سے محفوظ ہے۔ (لیمنی اس ساع سے محفوظ ہے جس کا لوگ انکار کرتے ہیں۔) لہذا اس رقص سے درویش کونہ فائدہ ہوگا نہ نقصان، — اگر نیت اچھی ہوتو ایسا تفریحی کام عبادت میں شار ہوجاتا ہے۔ خاص طور پراس وقت جب رقص کرنے والے کے پیشِ نظر اللہ تعالی کا لطف وعنایت ایسا تفریحی کام عبادت میں شار ہوجاتا ہے۔ خاص طور پراس وقت جب رقص کرنے والے کے پیشِ نظر اللہ تعالی کا لطف وعنایت

لیکن ایبارقص مشائخ طریقت کے شایانِ شان نہیں اور ندان کی پیروی کرنے والوں کے لیے مناسب ہے۔ کیونکہ اس میں بھی لہوولعب کا ایک پہلوموجود ہے، جوان کے بلند منصب اور شان کے لائق نہیں۔

#### ساع كامطلق انكارمنوك هے:

ماع کامطلق انکارممنوع ہے۔ کیونکہ کسی تفصیل کے بغیر ساع کے منکر میں ان تین باتوں میں سے کوئی ایک ضروری پائے حائے گی:

- پاتووہ احادیث اور آٹار صحابہ سے بالکل لاعلم ہے،
  - --یااے این نیک کاموں پرغرورہے،
- یادہ اییامردہ دل یابد ذوق ہے، اور اپنی بد ذوق کی وجہ سے انکار پراصرار کر رہاہے۔
   ابہم انکار کی ان مینوں وجوہ کا جواب پیش کرتے ہیں:

#### مديث عائشمديقه فالماسات استباط:

اگرمنکرساع حدیث سے ناواقف ہے تو اسے وہ حدیث پڑھنی چاہیے جوگز شتہ سطور میں اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ ڈھائٹا کے حوالے سے پیش کی جا چکی ہے۔اور صحابہ کے آٹار میں وہ اقوال بیان کر دیئے گئے ہیں جن سے پتہ چلنا ہے کہ رسول اللہ مَائٹینا کے حوالے سے پیشے کی جاتھ نے بعض حضرات کواجازت دی تھی۔ جیسے کہ مجد نبوی میں جبٹی رقص کر رہے تھے اور حضرت عائشہ ڈھائٹینا ،رسول اکرم مَائٹینا کے ساتھ اس قص کود کیے رہی تھیں۔ بیاجازت اس لیے تھی کہ رقص کرنے والوں کی حرکتیں ان مکروہ باتوں سے پاک تھیں ،جن کا ہم نے ذکر

#### آ ثارِ صابرام سے ساع کا استباط:

روایت ہے کہرسول الله مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَى رَحْمَا اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

"م مجھے ہواور میں تم سے ہول"۔

#### 

یان کر حضرت علی و النیز نے خوب اُ حجیل کود کی۔

رسول اکرم مَنْ النَّيْمُ نَعْ جب حضرت جعفر طيار والنَّنْ عند عند مايا:

" تم صورت اورسیرت میں میرے مشابہ ہو"۔

وہ بھی خوش کے مارے بہت اُچھلے اور کودے۔

رسول الله مَنْ النَّهُ عَلَيْم نَ حضرت زيد طالعُمن عنه بيفر مايا:

''تم ہمارے بھائی اورمولی (آ زادغلام) ہو'۔

وہ بھی خوشی کے باعث اُچھلنے لگے۔

— اسی طرح حضرت جعفر طِالتُونُ کے حق میں جب حضرت حمزہ رِٹالٹونُ کی بیٹی کے معالمے میں لے فیصلہ ہوا تو وہ خوش کے مارے اُچھلنے لگے۔اس معالم میں حضرت علی ،حضرت جعفراور حضرت زید اِن کُلٹون کے درمیان جھکڑا ہوا تھا۔

#### جیسی نیت و کسی مراد:

ساع کے منکر کے انکار کی ایک وجہ اپنے نیک اعمال پرفخر وغرور ہے۔ اس سے بیکہا جائے گا: اگر عبادات کی وجہ سے تم بارگاہِ اللی کے مقرّب ہوتو تمہیں بیمر تبداس لیے حاصل ہوا کہ تمہارے اعضاء عبادت میں مشغول رہے۔ اگر تمہارے قلب کی نیت نیک نہ ہوتی تو تمہارے ہاتھ پاؤل کے اعمال کی بھی کوئی قدروقیمت نہ ہوتی ۔ کیونکہ عمل کا دارومدار نیت پر ہے۔ ہرآ دمی کو ویسا بدلہ ملتا ہے جیسی اس کی نیت ہو۔ اسی نیک نیت کی وجہ سے ہی تم اللہ کی طرف اُمیدو بیم سے د کیھتے ہو، —

- ─ اس طرح جب کوئی صوفی یا درویش شعر سنتا ہے تو وہ اس کے مطالب پرغور کر کے اپنے پروردگار کوخوشی یاغم اور عاجزی و
  نیاز مندی کے ساتھ دیکھتا ہے۔اسی احساس سے اس کا دل اللہ کی یا د سے بے چین ہوجا تا ہے۔
- اس طرح جب درویش (صوفی) کسی پرندے کی آ واز سنتا ہے، اس کی متحور کن آ واز اسے اچھی لگتی ہے۔ اسے فوراً اس کے خالق اور صانع کا خیال آتا ہے۔ وہ سو چتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس پرندے کی آ واز کو کیسی دکتشی عطا کی ہے۔ اس کا گلا کیسے اچھا بنایا ہے۔ اسے اپنی آ واز پر کیسا اختیار دیا ہے، اس کے گلے سے آ واز کس طرح سے نکل کر کا نوں تک پہنچ کررس گھولتی ہے، ۔ اسی طرح غور وفکر کے ساتھ وہ اللہ کے ذکر اور تبیج میں مصروف ہوجاتا ہے۔
- ۔۔ اس طرح جب وہ کسی خوش گلوشخص کی آ واز سنتا ہے تو اس وقت بھی اس کے دل میں اس طرح کے خیالات پیدا ہوتے ہیں۔
   اس کا دل ذکر الٰہی میں لگ جاتا ہے۔

ایسے میں ساع کی خوبیوں کا کیسے انکار کیا جاسکتا ہے۔

ا۔۔۔سیدالشہد او مفرت مزہ رفتائنڈ کی شہادت کے بعدیہ تینوں صحابہ کرام ان کی صاحبز ادی کی پرورش کرنا جا ہتے تھے۔ان میں سے ہرایک اپنے طور پریہ ذمہ داری کے بعد الشہد او مفرطیار مذائنڈ کی اہلیہ اس بھی کی خالہ تھیں،اس لیے رسول انلد مَلَّا تَقَیْرُ بِنے ان کے تن میں فیصلہ فرمایا۔اور بچی حضرت جعفر طیار رفتائنڈ کی کفالت میں دے دی گئی۔
کی کفالت میں دے دی گئی۔

#### عوارف المعارف المعارف

#### رسول الله مَنَا لَيْهُمُ كَ حضور مين شعرخواني:

ایک صالح اور خدارسیدہ محض کا واقعہ اس طرح سے بیان کیا جاتا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں جدہ میں سمندر کنارے ایک مجد میں معتکف تھا۔ ایک دن میں نے بچھلوگوں کو مجد کے ایک گوشے میں شعرخوانی کرتے ہوئے دیکھا۔ مجھے یہ بات پچھا چھی نہ گی۔ میرے دل میں خیال آیا کہ بیہ کیسے لوگ ہیں جو اللہ کے گھر میں بیٹھ کر شعرخوانی کررہے ہیں۔ اسی دن رات کو مجھے خواب میں رسول اللہ مثانی فی نظام کی زیارت ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ رسول اللہ مثانی فی گھڑ مجد کے اسی گوشہ میں تشریف فرما ہیں۔ آپ کے پہلو میں سیدنا صدیق اکبر ڈاٹٹ کی بیٹھے ہوئے ہیں۔ وہ پچھا شعار پڑھ رہے ہیں۔ اور رسول اللہ مثانی کی بیٹھا کہ سے میں رہے ہیں، اور اپنا دایاں ہاتھ اپنے سینا طہر پرایسے رکھے ہوئے ہیں جیسے کوئی وجد میں ہو، سید کی کر میرے دل میں خیال آیا کہ مجھے ان لوگوں کے بارے میں غلط خیال نہیں کرنا چا ہے تھا جو دن کے وقت مسجد میں شعرخوانی کررہے تھے، جبکہ سیدنا صدیق اکبر ڈاٹٹ کی تائیز اشعار پڑھ رہے ہوں اور رسول اللہ مثانی کی میں عنت فرما رہے ہوں۔

اسی خواب کے عالم میں ، میں نے دیکھا کہرسول اللہ مَثَاثِیَّا الله مَثَاثِیَّا الله مَثَاثِیَّا الله مَثَاثِیَا '' بیدی بحق ہے ، — یا — حق از حق ہے''۔

#### ساع كن حالات ميں منع ہے؟:

ساع ان صورتوں میں منع ہے، جب:

- 🔾 بيآ وازکسي امرد (بےریش اورنوخیز ) کی ہوجسے دیکھ کرفتنه پیدا ہونے کا خدشہ ہو،
- ۔ یا کسی غیرمحرم عورت کی آ واز ہو،اوراس کی آ واز ہے بھی ذکر وفکر کی وہی کیفیت پیدا ہوتی ہو جوابھی ذکر کی گئی۔
   اس صورت میں بھی فتنہ کے خوف کی وجہ ہے ایسا ساع حرام ہوگا، ۔ ہرحرام چیز یعنی حرمت کے لیے ایک حدمقرر ہے،
   جہاں پرحرمت کی حکمت کے لیے لکیرلگادی جاتی ہے۔
- → جس طرح نو جوان روز ہ دار کے لیے روز ہ کی حالت میں بوسہ لینامنع ہے، کیونکہ وہ حرمت ،مباشرت وصحبت کی جار دیوار ی
  ہے( یعنی بوسہ سے مباشرت کی ترغیب ہوتی ہے اور روز ہے کی حالت میں مباشرت حرام ہے )۔
- اسی طرح تنبائی میں نامحرم عورت سے ملنا بھی منع ہے (اس میں بھی حرام کی طرف جانے کا ڈر ہوتا ہے )۔
   بالکل اسی طرح بعض خاص مصلحتوں کی وجہ سے ساع سے منع کیا جاتا ہے جبکہ سامع کے بارے میں یقین ہو کہ اس پر ساع کے اچھے اثر ات نہیں ہوں گے۔

#### دل کامردہ بھی ساع کامنکر ہوتا ہے:

بعض اوقات ایباشخص بھی ساع کا انکار کرتا ہے جس کا دل مردہ ہواور اس کی طبیعت میں تھہراؤ ہو، — اس وقت کہا جائے گا: — بیاس نامر دکی طرح ہے جومباشرت کی لذت اور جماع کے لطف سے نا آشنا ہے،

#### مراف المعارف ا

- پاوہ ایک نابینا کی طرح ہے جو حسن و جمال کی رعنا ئیوں سے ناواقف ہے ،
  - 🔾 جورنخ وغم سے ناشنا ساہو، وہ رنج وغم اور د کھ در د کو کیا جانے۔

جب بیصورتِ حال ہوتو پو چھنے کی بہ بات ہے کہ پھر تو اس سے عاشق کی مجبت کا مکر کیوں ہے، جس کا دل مجبوب کی مجبت اور شوق میں پروان پڑھر ہا ہے۔ اور وہ بید کی رہا ہے کہ اس کی روح تفس عضری کے تک دامن میں گھٹی ہوئی پڑی ہے۔ اس سے آزاد ہونے کے لیے پر پھڑپر پھڑارہی ہے، — اس کی روح کو جب وطن کی بازشیم کے شدنڈ ہے شدنڈ ہے جھو نکے چھوتے ہیں تو وہ ان کے لمس سے لطف اُٹھاتی ہے، — اسے اللّٰہ کی مجبت اور اس کے عرفان و معرفت کے شکر اپنی جھلک دکھار ہے ہیں۔ اس کی روح نفس کی دنیا میں ایک پردیسی کی طرح رہ رہ ہی ہے۔ اور ہجر کے جام سے جدائی کے گڑو ہے گھونٹ پی رہی ہے۔ ریاضت و مجاہدات کے کہ و نیا میں ایک پرداشت بو جھے تلے سسک رہی ہے، — اور جب اسے مشاہدہ جلوہ حق کی کوئی جھلک نظر ند آئے ، اگر چہ کھڑ سے اعمال کی کوئی صورت دکھائی ند یتی ہواور حسن و جمال کے تجاب حاکل ہوں تو بدولت نفس کی مزیلیں بھی طے کر رہا ہوگر کسی طرح سے وصال کی کوئی صورت دکھائی ند یتی ہواور حسن و جمال کے تجاب حاکل ہوں تو الی بدولت نفس کی مزیلیں بھی طے کر رہا ہوگر کسی طرح سے وصال کی کوئی صورت دکھائی ند یتی ہواور حسن و جمال کے تجاب حاکل ہوں تو الی بدولت نفس کی مزیلیں بھی طے کر رہا ہوگر کسی طرف سے بیں ، ان سے اس طرح سے بات کرتا ہے:

''اے نعمان کے پہاڑو! خدا کے لیے راہ سے ہٹ جاؤ ،اور مجھ تک بادِسیم کے جھو نکے آنے دو۔ بیسیم اس قدرراحت بخش ہے کہاس کی بدولت میرے دل سے نم کی بھیڑ جھٹ جاتی ہے۔ گرمی عشق کہ جس سے مغز خلیل ہو جاتے ہیں ، اس سے مجھے ٹھنڈک ملتی ہے اور جگر کو تسکین حاصل ہوتی ہے۔

لیلی ہے میرے شق کامرض بڑا قدیم ہے، جومرض جتنا پراناوقد یم ہو،اس کی شہرت بھی اس قدرزیادہ ہوتی ہے'۔

ساع کامنگریدن کرشایدید کے کہ محبت تو تھم کی تغیل کا دوسرا نام ہے، اس کے سوا کچھ نہیں۔ محبت میں اللہ کا خوف ہونا چاہیے، — اس بات سے منکراس خاص محبت کا انکار کرتا ہے جوخواص اور اہلِ باطن کی محبت ہے۔ وہ شاید اس حقیقت سے نا آشنا ہے کہ یہ حضرات ایمانی درجات میں عالم محسوسات سے بھی بلند مقام پر پہنچ بچے ہیں۔ اور کشف ومشاہدوں کی کثرت کی وجہ ہے انہوں نے ایپنفس اوراینی روح کو بھی قربان کردیا ہے۔

#### کثیر مشاہدۂ جلوۂ حق نے حواس کھودیئے:

حضرت ابو ہریرہ ڈلٹنٹئے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُلٹائیٹے نے بنی اسرائیل کے ایک لڑکے کا واقعہ بیان فر مایا جواپی مال کے ہمراہ ایک بہاڑ پر رہتا تھا۔ایک روز اس نے اپنی مال سے بوچھا:

پھراس نے پوچھا:''زمین کوئس نے پیدا کیا؟'' — ماں نے کہا:اللہ نے!'' پھراس نے پوچھا:''پہاڑوں کوئس نے پیدا کیا؟'' — ماں نے کہا:اللہ نے!'' پھراس نے پوچھا:''بادلوں کوئس نے پیدا کیا؟'' — ماں نے کہا:اللہ نے!''

#### 

یا کرار کا جلوه حق کے کثیر مشاہرہ سے تخت جیران ہوگیا۔اور بےساختہ کہنے لگا:

"الله اتنى بلندشان والاسے"-

میر کہتے ہوئے وہ حواس باختہ ہو گیا اور پہاڑے کود کر جان ، جاں آفریں کے حوالے کردی۔

#### الله كاحسن وجمال جهم وادراك سے بالا ہے:

الله كاحسن ازلى، يا كيزه روحول يرا پنا جلوه وكھا تا ہے۔الله كاحسن و جمال،انسان كے قہم وادراك سے بالا ہے، —اس كى تشریح وتفسیرفکرانسانی کے بس کی بات نہیں۔ کیونکہ عقل کا تعلق عالم ظاہری سے ہے۔اسے فقط اللہ کے وجود کاعلم ہوا ہے۔اس کی جلوہ گاہ اور معرفت کے خزانے تک اس کی پہنچے نہیں۔وہ غیب کی تجلیّات میں چھپاہے،لیکن پاک دمنز ہ روحوں پروہ جلوہ نما ہوجا تا ہے۔ الله کے حسن و جمال کا مشاہدہ ونظارہ:

الله کے حسن و جمال کا مشاہرہ ونظارہ ایک بڑاہی خاص مرتبہ ومقام کا حامل ہے۔ بیا یک عام بات ہے، —اس سے بلند تر محبت کاوہ خاص مرتبہ دمقام ہے کہ جب جمال کبریائی کے کمال اور مسلسل عطا و بخشش کے جمال کا مشاہرہ کیا جائے ، —

- اس ميس وه صفات البهيجى شامل بين جوعالم دوام مين آشكارا بوئين،
  - اوروه صفات الهيجى بين جوازل مين لوازم ذات ہوئيں۔

ان کمالات کے جمال کا مشاہرہ ظاہری حواس نہیں کر سکتے اور نہ انہیں ڈھونڈ نکالنا عقل و قیاس کے بس کی بات ہے، - خاصانِ خدا کی فقط ایک جماعت ایس ہے جس نے صفاتِ الہید کی تجلیوں کے مشاہرہ کے لیے خود کو وقف کر لیا ہے، - چنانچہاس مشاہدے کے مطابق ان میں ذوق وشوق اور وجد وساع کا جذبہ پایا جاتا ہے، - پہلی والی جماعت کو ذاتی تجلیوں کا ایک حصہ عطا ہوا ہے، اس کیے ان میں پایا جانے والا وجد کا جو ذوق ہے وہ وجود کے مطابق (بقدر وجود) ہے، اس طرح ان کاساع بھی شہود کی حد تک ہے۔

#### اہل ساع کی کرامات:

- اہلِ ساع کی بعض کرامتیں دیکھنے میں آئیں، چندایک بیان کی جاتی ہیں:

   ایک شیخ طریقت نے بیان کیا کہ ہم نے ایک ایس جماعت دیکھی ہے جو پانی پر چلتی تھی،اوروہ اس حالت میں ساع پروالہانہ
- ربدرں اللہ اور بزرگ کا کہنا ہے کہ ایک بارہم ساحل پر تھے۔ ہمارے ایک ساتھی نے جب ساع سنا تو پانی کے اوپر ہی لوٹ بوٹ صلے ۔ ہمارے ایک ساتھی نے جب ساع سنا تو پانی کے اوپر ہی اوھر اُدھر آنے جانے لگا۔ اور جب وجد کی حالت ختم ہوئی تو وہ پھر اپنے مقام پر ساحل پر
- -- ایک اور بزرگ کے بارے میں بتایا جاتا ہے کہ وہ ساع کے وقت آگ پر لوٹنے لگے، اور انہیں آگ کی حرارت کا ذرہ بھی

# عمارف المعارف عمارف المعارف عمارف المعارف المعارف عمارف المعارف عمارف المعارف المعارف المعارف المعارف المعارف ا

- ─ ایک اور کرامت منقول ہے کہ ایک صوفی درویش پر جب وجد طاری ہوتا تو وہ شمع کی لوکو اپنی آئکھ کے اندر رکھ
   لیتے، دیکھنے والے نے بتایا کہ میں اس کا اثر دیکھنے کے لیے ان کے قریب آیا تو ان کی آئکھ سے ایسا نور نکلا جوشع کی لوکو
   روکتا تھا، یعنی شمع کے شعلہ سے ان کی آئکھ پرکوئی اثر نہیں ہور ہاتھا۔
- — ایک درولیش کے بارے میں روایت ہے کہ ساع کے دوران اس پر وجد طاری ہوجاتا تو وہ زمین سے کافی او نچا بلند ہوجاتا اور ہوا میں معلق ہوجاتا ، پھر فضامیں چلتا اور پھر اینے مقام پر لوٹ آتا۔

#### شيخ ابوطالب مكى اورساع:

شخ ابوطالب ملى مُولِيَّة في كتاب "قوت القلوب" مين ساع كا تكارك حوالے كلما ب

''اگرکوئی شخص مطلق طور پرساع کا انکار کرتا ہے تو اس انکار سے گویا وہ ستر صدیقوں کا منکر ہوجا تا ہے، — حالانکہ ہمیں اس بات کا پیتہ ہے کہ ساع کے انکار سے ہم قاریوں اور عابدوں کے دلوں کے قریب ہوجا کیں گے،لیکن ہم ایسا نہیں کریں گے،اس لیے کہ ان قاریوں اور عابدوں سے ہماراعلم زیادہ ہے، — ہم نے اپنے اسلاف اور تا بعین سے ساع کے بارے جو کچھ سنا ہے،اس کے متعلق نے ہیں جانے ''۔

بیرائے ان شخ ابوطالب کی مُیٹائی کی ہے جنہیں رسول اللہ مَالِیْتِ کی احادیث اور صحابہ کرام رُخالِیْنِ کے اقوال وآٹار کا بہت
زیادہ علم تھا۔ اس علم کی بدولت انہوں نے ساع کے معاملہ میں اجتہاد سے بھی کام لیا ہے۔ اور انہوں نے اس مسئلہ کی صحیح حقیقت معلوم
کی ، — ان کی تا نئید کے باوجود ہم نے ساع کے جواز کے ساتھ ساتھ ساع کے مئرین کے دلائل بھی پیش کردیئے ہیں۔
حضرت شیخ شبلی مُیٹائیڈ نے کسی محف کوایک شعر پڑھتے ہوئے سا، جس کامفہوم ہیہ ہے:

''سلمٰی کے بارے میں پوچھتا پھرتا ہوں، ہے کوئی اس کی خبر دینے والا، کسٹسی کواس کے بارے میں پیتہ ہوتو مجھے بتا دے، وہ کہاں مل سکے گی''۔

يه شعر سن كرفيخ شبلي من الله الكنام و مارااور فرمايا:

' د نہیں ، خدا کی شم! دونوں جہاں میں اس کی خبر دینے والا کوئی نہیں''۔

اہلِ نظر کا کہنا ہے کہ ساع باطنی صفات کے رازوں میں سے ایک راز ہے، —

جس طرح اطاعت، ظاہری صفات کا ایک راز ہے،

 — جس طرح حرکت وسکون ، ظاہری صفات ہیں ،
 اسی طرح احوال واخلاق ، باطنی صفات ہیں ۔

اہلِ ساع کے درجات:

شیخ ابونفرسراج میشدنے فر مایا کہ اہلِ ساع کے تین درجے ہیں:

#### حر عوارف المعارف المعا

🔾 — ایک طرح کے وہ لوگ ہیں جو کچھوہ محفلِ ساع میں سنتے ہیں ،اُسے سن کروہ تجلیّاتِ الٰہی کی طرف متوجہ ہوتے ہیں ، —

- ۔ روسری طرح کے وہ لوگ ہیں جو پچھوہ محفل ساع میں سنتے ہیں'اسے من کروہ اپنے احوال اور اپنے مقامات اور اوقات کے مخاطبات کی طرف متوجہ ہیں' یہ لوگ علم وفضل کے مالک ہیں جوساع میں رجوع الی اللہ کے لیے اشار سے باتے ہیں اور ان اشاروں سے صدق وحقیقت کے طالب ہوتے ہیں۔
- ۔ تیسری طرح کے وہ لوگ ہیں جو مجرد درولیش ہیں۔ جنہوں نے دنیا سے قطع تعلق کرلیا ہے۔ جن کے دل دنیا اوراس کا مال سمیٹنے اور مال کوروک کررکھنے کی آلودگی سے آلودہ نہیں ہوئے۔ وہ دلی مسرت کے لیے ساع کو سنتے ہیں۔ بیساع ان کے لیے نہایت نافع ہے۔ وہ اورلوگوں کی نسبت فتنوں سے زیادہ محفوظ ہیں اورسلامتی کے زیادہ قریب ہیں۔

#### ساع میں تکلّف کے پہلو:

جن لوگوں کے قلوب دنیا کی محبت میں گرفتار ہو چکے ہیں،ان کے لیے ساع تکلّف اور محض بناوٹ ہے۔ کسی بزرگ سے ساع میں تکلّف کے بارے میں پوچھا گیا کہاس کی کیا حقیقت ہے؟ ۔۔انہوں نے فر مایا: ''ساع میں تکلّف کی دواقسام ہیں:

سمامع دنیا کافائدہ اور مال حاصل کرنے کے لیے تکلف اختیار کرے، سیفریب اور خیانت ہے۔

صے حقیقت طلب کرنے کے لیے تکلف اختیار کیا جائے ، ۔۔ جیسے کوئی بہ تکلف وجد کی صورت اور کیفیت پیدا کرے تا کہ اس پر وجد طاری ہو، ۔۔۔

بے کیفیت ہو بہوایی ہے جیسے کوئی قرار کی حالت میں بہت کلف رونے کی کوشش کرے۔

#### كيامخفل ساع بدعت ہے؟:

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ ساع کے لیے موجودہ شکل میں محفل کا انعقاد بدعت ہے، — اس کے جواب میں بیکہا جاسکتا ہے کہ وہ بدعت ممنوع ہے جوکسی ایسی سُنّت کے خلاف ہوجس کا تھم دیا گیا ہے، یعنی سُنّتِ مؤکدہ، — اگر ایسی صورت نہیں ہے تو پھراس میں کوئی حرج نہیں۔

اس کی مثال اس طرح ہے ہے کہ کوئی کسی آنے والے کے استقبال کے لیے کھڑا ہوجائے، حوبوں میں پیطریقہ رائج نہیں تھا، ۔ کیااس معمول کوترک کر دیا جائے، ۔ کہا جاتا ہے کہ رسول اکرم مُنَّاثِیْنِ بھی اگر کہیں تشریف لے جاتے تو آپ کے لیے بھی لوگ کھڑے نہیں ہوتے تھے، اس لیے کہ عمر بوں میں اس کا رواج نہیں تھا، ۔ مگر بعض ممالک میں پیطریقہ جاری ہے، ۔ اس لیے اگر کوئی اس ملک کے رواج کے مطابق کسی کے استقبال کیلئے کھڑا ہوجائے، ۔ یااس کی خاطر مدارت کے لیے کھڑا ہوجائے تو اس میں پچھ حرج نہیں ہے، بلکہ یہ ہے کہ اگر کوئی اس رواج کوترک کر دیے یعنی تعظیم کے لیے کھڑا نہ ہوتو لوگوں کو رنج ہوگا۔ اور ان کے دلوں میں ناراضکی پیدا ہوگی، ۔ اس لیے بیر سم آدا ہے جاس میں شارہونے لگی ہے۔ اور بیا کی بدعت ہے جوجا مزہے اور یہ کی شارہونے لگی ہے۔ اور بیا کی بدعت ہے جوجا مزہے اور یہ کی شارہونے لگی ہے۔ اور بیا کی بدعت ہے جوجا مزہے اور یہ کی شارہونے گئی ہے۔ اور بیا کی بدعت ہے جوجا مزہے اور یہ کی شائے مثر ماثورہ کے خلاف نہیں۔ ( یہی معالمہ مخال ساع کا ہے کہ وہ کسی سُنتِ ماثورہ کے خلاف نہیں)

#### عطرف المعارف المحالي المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية المحالية

#### بآب نمبر۲۳:

### ساع کی تر دیداورا نکار

محفلِ ساع كاانعقادنفساني خواهش كے ليے ہے:

گزشته سطور میں ساع کے جواز کی کئی وجوہات بیان کی گئی ہیں۔اوراس سلسلے میں اہلِ صدق وصفا کے آ داب اورا نداز بھی
بیان کیے ہیں، —ساع کی وجہ سے اس دور میں بہت سے فتنوں نے سراٹھالیا ہے۔ جن کے باعث ساع کی پاکیز گئی ہیں رہی۔
لوگوں میں ساع کا شوق اس قدر برادھ گیا ہے کہ نیک اعمال میں ان کی دلچیں کم ہوگئی ہے۔لوگوں کی حالتیں اتن بگرگئی ہیں کہ ساع کی
مخفلیس برای کثر ت سے قائم ہونے گئی ہیں۔ حتی کہ لوگ ان محافل میں کھانے کا اہتمام کرتے ہیں۔اب دلی رغبت کی بناء برمخفل
ساع کا انعقاد نہیں ہوتا جیسا کہ خلص درویشوں کا طریقہ تھا۔ ایس محافل اب تو فقط نفسانی خواہش اور سیرتماشے کے لیے منعقد ہوتی
ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ مریدوں کی روحانی ترتی کا سلسلہ رک گیا ہے۔ اس طرح نہ صرف وقت کا ضیاع ہوتا ہے بلکہ اس سے
عبادات کا لطف بھی جاتا رہا ہے۔

اب ایسی محافل کا مقصد نفسانی خواہشوں کی بھیل اور عیش وعشرت سے لطف اٹھانارہ گیا ہے۔ اربابِ صدق وصفا کی نظر میں ایسی محافل ساع کا انعقاد نا جائز ہے۔ ان کی نظر میں ساع صرف خدا رسیدہ درویش کے لیے جائز ہے، مبتدی مرید کے لیے جائز نہیں۔

#### قيودوآ داب كےساتھ ساع خوانى:

حضرت جنید بغدادی بختانی ماتے ہیں کہ اگریشنے بیر مشاہرہ کرے کہ مرید ساع کا شوق رکھتا ہے تو وہ مجھ لے کہ اس میں سستی اور اس کے ذوق عبادت میں نکمے بن کے آثار باقی ہیں، — کہا جاتا ہے کہ حضرت جنید بغدادی مُشاللة نے ساع کوچھوڑ دیا تھا۔لوگوں نے آپ سے یوچھا:

آپنے فرمایا:

''میں کس کے ساتھ سنتا تھا؟'' - لوگوں نے کہا:

"آ پاس لیے سنتے تھے" --آپ نے فرمایا:"کن لوگوں ہے" -

### عبرف المعارف على المعارف المعا

پھرخودہی فرمانے لگے:

"اس كے الل لوگوں كے ساتھ سنتے تھے۔ پھر جب الي صحبت ندر بي تو چھوڑ ديا"۔

لېذاجب اليي روحاني صحبت نهرې تو ساع کوچھوڑ دينا چاہي۔

چنانچ مشائخ کرام نے ساع کواس کی قیودوآ داب کے ساتھ اختیار کیا تھا۔اس سے ان کامقصدیہ تھا کہ وہ آخرت کو یا دکر کے جنت کی طرف راغب ہوں اور دوزخ سے محفوظ رہیں۔اس کے علاوہ ان کی طلب وشوق میں اضافہ ہواور ان کے احوال میں درسی آ جائے۔اس کے باوجود ساع کی میمفلیس شاذ و نا ور ہوتی تھیں۔انہوں نے اسے عادت اور معمول نہیں بنایا تھا، تا کہ اس کی وجہ سے اور ادوو ظائف نہ چھوٹ جائیں۔

#### گانا مکروه اور باطل شے ہے:

حضرت امام شافعي وشاتلت كتاب القصاء ميس لكهاب كه:

''جوگانالہو کے لیے ہو، وہ مکروہ اور باطل شے ہے، — اور جو کثرت کے ساتھ سنے وہ بیوتو ف ہے۔اس کی گواہی مقبول نہیں ہوگی''۔

ا مام شافعی وکٹاللہ کے سب ماننے والے اس بات پر شفق ہیں کہ غیر محرم عورت کا ساع جائز نہیں ہے،خواہ وہ آزاد ہویا کنیز ہو، خواہ بے نقاب ہویا پردے کے پیچھے ہو۔

حضرت امام شافعی میشند نے بیاسی ارشا دفر مایا:

''بانسری بجانا مکروہ ہے،اسے بے دینوں اور زندیقوں نے ایجاد کیاتھا تا کہ لوگوں کواس میں مشغول کر کے قرآن پڑھنے اور سننے سے ہٹا دیں'' ۔۔ آپ نے بیکھی فرمایا:''خوش الحانی اوراچھی آ واز کے ساتھ قرآن خوانی میں کوئی حرج نہیں خواہ کسی طریقہ سے پڑھا جائے''۔

#### فقهاء كزويك كاناسنا كناه ب:

حضرت امام ما لك مِشْلَدِ نِي فرمايا:

''اگرکسی نے کوئی کنیزخریدی اور بعد میں پتہ چلا کہ وہ مغتبہ (گانے والی) ہے تو اسے اختیار ہے کہ اس (عیب کی) بناء پراسے واپس کردے''۔

مدینه منوره کے تمام علاءاورامام ابوحنیفه میشاند کا بھی یہی مسلک ہے۔

چند فقہاء کے سواسب کے نز دیک گاناسننا گناہ ہے۔جن فقہاء وعلماء نے اسے سننا جائز قرار دیا ہے، وہ بھی مساجداور متبرک مقامات میں اسے اعلانیہ سننا جائز نہیں قرار دیتے۔

ارشادِ بارى تعالى ہے:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ (سورة لقِمان: ٥)

#### 

" مجھلوگ ایسے ہیں جولہوولعب کی باتیں خریدتے ہیں'۔

> وَاسْتَفُزِزُ مَنِ اسْتَطَعُتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ ٥ (ب٥١، د كوع٤: ٣) ''اے شیطان! توان میں ہے جے چاہاپی آ واز سے پریشان کر''۔ حضرت مجاہد مِیشَنْ فرماتے ہیں کہ اس ارشادِ باری میں شیطان کی آ واز سے مرادراگ اور ساز ہیں۔

> > گانے کی مذمت:

رسول اكرم مَثَلَقْتِهِمْ نِي ارشاد فرمايا:

''سب سے پہلے ابلیس نے نوحہ کیا ، اور ابلیس ہی نے سب سے پہلے گانا گایا''۔

حضرت عبدالرحمٰن بن عوف والنفظ سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَا فَيْرَام نِ ارشا وفر مایا:

''میں نے دو ہُری آ وازوں سے منع کیا ہے، ایک آ واز گانے کی ہے اور دوسری آ واز مصیبت کے وقت نوحہ ( گریہ و زاری ) کی ہے''۔

حضرت عثمان غنی طالتند سے روایت ہے کہ انہوں نے فر مایا:

"میں نے جب سے رسول اکرم مَثَاثِیَّمُ سے بیعت کی ہے، تب سے آج تک ندمیں نے گانا گایا، نداس کے سننے کی تمنا کی ہے، اور ندہی عضومخصوص کو داکیں ہاتھ سے چھوا"۔

حضرت عبدالله بن مسعود والتُفَيُّز في ارشاد فرمايا:

" گانادل میں نفاق پیدا کرتا ہے"۔

حضرت عبدالله بن عمر والغفيا كاليساوكوں كے پاس سے گزر ہوا جواحرام باند ھے ہوئے تتے اور ان میں سے ایک شخص گانا گار ہا تھا۔ آپ نے انہیں دیکھ کرفر مایا:

"اےلوگو! جان لوکہ اللہ تمہاری نہیں سنے گا"۔ (آپ نے دوہارایسافر مایا۔)

ایک مخص نے قاسم بن محمد طالفیا سے گانے کے بارے میں یو جھاتو آپ نے فرمایا:

'' میں تمہیں اس سے منع کرتا ہوں اور اسے تمہارے لیے مکروہ سمجھتا ہوں'' — اس شخص نے پوچھا: '' کیا یہ حرام

ے؟" — آپ مِعْاللَّهُ نِے فرمایا:

"الله تعالى نے جب حق وباطل كوالگ الگ كرديا ہے توسمجھ لوكه كاناكس شاريس ہوگا"۔

#### حر عواف المعارف المحارف المحار

گانے سے زنا کی ترغیب ہوتی ہے:

—حضرت نضیل بن عیاض میشاند ماتے ہیں! ○

" گانا، زنا کامنترے"۔

حضرت ضحاك مشير في الله في مايا:

''راگ دل کوفسا دمیں مبتلا کرنے والا ، یعنی دل کو بگاڑنے والا اور پروردگارکوناراض کرنے والا ہے''۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

''راگ گانے سے بچو کیونکہ بیشہوت کو بڑھا تا ہے اور مروت اور آ دمیت کو برباد کرنے والا ہے، — راگ شراب کا متبادل ہے اور مروت اور آ

ان بزرگ کا یہ کہنا درست ہے کہ موز وں طبع شخص راگ اوراشعار سن کر ہوش میں آتا ہے، کیکن جونفس کا بندہ ہے وہ سائے سے
ایسی حرکتیں کرنے لگتا ہے جوخو واسے بھی پیندنہیں ہوتیں۔مثلا انگلیاں چٹخا نا، تالیاں بجانا اور رقص کرنا۔اس موقع پراس سے ایسے
کام سرز دہوتے ہیں جنہیں بے عقلی کے سوااور کیا کہا جاسکتا ہے۔ان سے اس کی بیوتو فی ظاہر ہوتی ہے۔

#### دف بجانا كيسامي؟:

حضرت خواجه سن بصرى ميسيني ارشادفر مايا:

'' دف بجانامسلمانوں کا شیوہ نہیں ، — رسول اللہ مَنَّالِیَّا سے جو بیمنقول ہے کہ آپ نے اشعار ساعت فرمائے تو اس سے گانے کا جواز ثابت نہیں ہوتا۔ کیونکہ:

- → شعرتو منظوم کلام کا نام ہے، اس کے علاوہ جو کلام ہے، وہ منثور کلام ہے۔
- جوکلام (خواہ منظوم ہویامنثور)عمدہ ہے،وہ اچھاہے، جوکلام بُراہے،وہ بُراہے۔ لیکن راگ (غنا) صرف منظوم کلام سے پیدانہیں ہوتا بلکہ خوش آ وازی (الحان) سے پیدا ہوتا ہے، یعنی سُر ول کے ملانے سے راگ راگنیاں پیدا ہوتی ہیں۔

#### سُنّت کے خلاف عادات ومعمولات:

اگر کوئی انصاف پیند شخص انصاف سے کام لے اور اس دور کے گانے والوں کے بارے میں نظر دوڑائے کہ:

- گانے والا (مغنی) اپنی دف لیے بیٹھاہے،
  - O \_ مجیرے دالے کے ہاتھ میں مجیرہ ہے،

اب ذراسو چنے کہ

ا المستر فضیل بن عیاض موسید کی کنیت ابولل می ، آپ قبیله تمیم سے تعلق رکھتے تھے ، سمر قند میں ولادت ہوئی ، آپ کے خاندان والے اگر چہ کوفہ کے رہنے والے تقے مگر بعد میں خراسان وسمر قند میں جاکر آباد ہو گئے تھے۔ کے اچ میں وفات پائی ، آپ کا شار طبقداولی کے مشائخ میں ہوتا تھا۔

#### 

○ -- رسول اکرم مَثَاثِیْم کے دور میں کیااس طرح کی نشست اور اس انداز کی شعرخوانی ہو کتی تھی ،

○ - كيا قوالى گانے كے ليقوال كواس طرح سے لاياجا تاتھا،

اور کیا قوالی سننے کے لیے لوگ ای طرح سے اکتھے ہوتے تھے۔

یقیناس کے جواب میں ہر مخف یمی کے گا:

"آپ مَنْ النَّيْمَ كِوْرَ مَانِ مِين اور صحابه كرام كِوْرَ مانے ميں يہ بات نتھى، --سوچنے كى بات يہ ہے كه اگر اس ميں كوئى فضيلت موتى تورسول الله مَنْ النِّهُ مَنْ اور آپ كے صحابه كرام اس مين خفلت نه كرتے"۔

لہذا اگر کوئی محفی ہے کہ ہے (گانا سنایا تو الی سنا) ایک فضیلت کا کام ہے اور اس کے لیے اجتماع ضروری ہے تو اسے یہ سمجھ لینا چاہیے کہ وہ رسول اللہ مُنافیع معابہ کرام اور تابعین عظام کے مقام ومر تبداوران کے اعلیٰ ذوق وشوق سے نا آشنا ہے، بلکہ وہ متاخرین کی تائید سے مطمئن ہے۔ بعض مثاخرین نے چونکہ اس کام کواچھا کہا، اچھا جانا، اس لیے وہ اس سے مطمئن رہے۔ جب ان کے سامنے سلف صالحین کے معمولات وروایات پیش کی جاتی ہیں تو وہ ان کے خلاف مثاخرین (مشائخ) کی روایات پیش کرتے ہیں، سے انہیں اس تکتے کو مجھنا چاہے کہ مثاخرین کی نبست اسلاف کرام، رسول اللہ مثالیق کے عہد سے زیادہ قریب تھے، اور ان کا طریقہ آپ مثالیق کے مبارک ومسنون طریقہ سے زیادہ مشابرتھا۔

#### تلاوت قرآن س كروجد كرنا:

بہت سے ایسے درویش بھی دیکھنے میں آئے ہیں کہ وہ قر آن کریم کی تلاوت کے وقت بعض حرکتیں کرنے لگتے ہیں۔ حالانکہ وہ وجداور شوق سے خالی ہوتے ہیں، — حضرت عبداللہ بن عمروہ بن زبیر میشاللہ فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی دادی جان حضرت اساء بنت الی بکر ذاتھ کیا :۔
اساء بنت الی بکر ذاتھ کیا :۔

"آپ مَنْ اللَّيْمَ كَ دور ميں جب قرآن كريم كى تلاوت ہوتى تقى تو صحابہ كرام كى كيا كيفيت ہوتى تقى "-انہوں نے جواب میں ارشا دفر مایا:

''جیسا کہان کے بارے میں قرآن کریم میں بیان کیا گیاہے کہان کی آنکھوں سے آنسو بہتے تھے اور بدن پر رونکٹھے کھڑے ہوجاتے تھے''۔

میں نے عرض کیا:

'' آج کل توبیرحال ہے کہان کے سامنے جب قر آن کریم کی تلاوت ہوتی ہے توان میں سے کوئی نہ کوئی غش کھا کر گر پڑتا ہے''۔

يين كرآپ فرمان لگيس:

''میں شیطان مردود سے اللہ کی بناہ مانگتی ہوں''۔

روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر والی کا ایک عراقی کے یاس سے گزر ہوا۔ جو وجد میں تکلف کے ساتھ گرنے کی کوشش کر

#### مراف المعارف المحارف ا

ر ہاتھا۔ آپ نے وہاں موجودلوگوں سے پوچھا:

"وواليي حركت كيول كررباع؟" -لوگول نے كہا:

"جباس كے سامنے قرآن كريم كى تلاوت ہوتى ہے تووہ اللہ كے ذكر كوسنتا ہے تواى طرح كريوتا ہے"۔

حضرت عبدالله بن عمر والفئائ ارشادفر مایا:

"جم بھی اللہ سے ڈرتے ہیں مگر ہم ایبانہیں کرتے تھے، —اس کے اندر شیطان کھس گیا ہے، کیونکہ رسول اللہ مَالَّيْنَام کے صحابہ ایبانہیں کرتے تھے"۔

حضرت ابن سیرین مُوافلہ کے سامنے جب ان لوگوں کا ذکر آیا جو قر آن کریم کی تلاوت سن کر گر پڑتے تھے۔ آپ نے فر مایا: ''ہمارے اور ان کے درمیان یہ فیصلہ اس طرح ہوسکتا ہے کہ ان کا کوئی آ دمی اپنے گھر کی حصت پر پاؤں لئکا کر بیٹھ جائے، پھراس کے سامنے شروع سے آخر تک قرآن کریم کی تلاوت کی جائے۔ اس تلاوت کے اثر کی بناء پروہ حصت پرسے گرجائے توسمجھ لووہ سچاہے'۔

خفرت ابن سیرین میشد کایه کہنامطلق انکار پر مبنی نہیں ہے، کیونکہ بھی کھار سے درویشوں سے بھی الیی حرکتیں سرز دہوجاتی میں۔انہوں نے بیہ بات ان لوگوں کے بارے میں کہی ہے جو بناوٹ اور تکلّف سے الیی حرکتیں کرتے ہیں۔اور آج کل ایسے ہی لوگوں کی کثرت ہے۔اس میں بھی دوصورتیں ہیں:

بعض لوگوں کی الیی حرکتیں بناوٹ اور ریا کاری پر مبنی ہوتی ہیں ،

—۔ بعض لوگوں کی ایسی حرکتیں کم علمی اور جہالت کے باعث سرز دہوتی ہیں۔اس میں نفسانی خواہش کی آمیزش بھی ہوسکتی ہے۔ ہے۔ممکن ہےان کا یفعل وجد پر بنی ہو،گراپی لاعلمی کی بناء پراس میں اضافے کرنے لگے ہوں ،اورانہیں اس بات کی خبر ہی نہ ہو کہ ایسی حرکتیں دینی طور پر نقصان کا باعث ہیں۔

سے ہو تہ ایک طرین وی سور پر تفضان ہا جات ہیں۔ بی بھی ہوسکتا ہے کہ انہیں یہ پہتہ ہو کہ بینفسانی حرکتیں ہیں، ۔۔۔ مگر نفس کی بیعادت ہے کہ وہ چوری چھپے کچھ باتیس ن لیتا ہے، اس کیے وہ وجد کی مقررہ حدیں پھلانگ جاتا ہے، ۔۔ بہر حال یہ بات صداقت اور حقیقت پسندی کے خلاف ہے۔

#### دل میں وسعت پیدا کر:

روایت ہے کہایک دفعہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی قوم کے سامنے وعظ فر مار ہے تھے۔ وعظ کے دوران ایک شخص نے اپنی قیص پھاڑ دپی، —حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اسے ہدایت فر مائی:

"ا بنی ممض نه بهاژ و بلکهای دل مین شرح اور دسعت پیدا کرو" \_

#### امرد (نوخیز جوان) کاساع فتنے کاباعث ہے:

اگر ساع کسی امرد (بےریش ونوخیز جوان) سے سنا جائے تو فتنہ برپا ہونے کا امکان ہے۔اس لیے اہلِ حق نے اسے پیند نہیں

#### مراف المعارف ا

O -- يقبه بن وليد كا كهنا ب:

"اہل تن ایک امر دی طرف دیکھنے کو مروہ سمجھتے ہیں"۔

شخ عطا مُشاند كاارشاد ب:

''جس کے دیکھنے سے دل میں خواہش پیدا ہو، وہ فلاح وخیر سے خالی ہے''۔

ایک تابعی بزرگ نے فرمایا:

'' میں ایک متقی و پر ہیز گارنو جوان کے لیے ایک وحثی درندے کواتنا خطرنا کنہیں سمجھتا، جتنا اس امر دکو سمجھتا ہوں جواس کی صحبت میں رہتا ہے''۔

لوطی کی اقسام:

ایک تابعی بزرگ فرماتے ہیں کہلوطی تین طرح کے ہوتے ہیں:

ایک وه جوصرف د کیھتے ہیں،

دوسرے دہ جومصافحہ کرتے ہیں اور بغل گیر ہوتے ہیں (لپٹاتے اور پھٹاتے ہیں)۔

🔾 — تیسرے وہ جواس فتیج فعل کوکر گزرتے ہیں۔

صوفیاء کے لیے لازم ہے کہ:

صوفیاء کرام کے لیے لازم ہے کہوہ ان باتوں سے بچیں، - بلکہ وہ مشکوک مقامات سے بھی بچیں ۔ کیونکہ:

''تصوف تو سرا پاصدق وحقیقت ہے اور سرا پاسعی وممل کا نام ہے'۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

"نقوف سرايا جدوجهد كانام ب،اس ميس سي غير معقول بات كوداخل نه مونا جا بين "-

بہر حال یہ وہ روایات ہیں جو ثابت کرتی ہیں کہ ساع سے گریز کرنا چاہیے، ۔۔گزشتہ باب میں مشر وط انداز پر ساع کا جواز ثابت کیا گیا تھا، اور ساع کو مذکورہ بالا آلائشوں سے پاک وصاف رکھنے کے لیے رہنمائی کی گئی تھی، ۔۔ ہر بات کی وضاحت کے

ساتھ تفصیل بیان کردی گئی ہے، —اس کے ساتھ ساتھ اشعار اور را گوں اور گانے کے فرق کوبھی اُ جا گر کر دیا ہے، —

بہر حال یہ ایک ایسی حقیقت ہے جسے چھپایانہیں جاسکتا کہ صالحین کی ایک جماعت ایسی ہے جوساع نہیں سنتی ، — لیکن بیان پریمہ بند کر سر میں نہیں ہے۔ انہیں ہے کہ ایسی کی ایک جماعت ایسی ہے جوساع نہیں سنتی ، — لیکن بیان

لوگوں کو بھی ناپسند نہیں کرتے جو نیک نیتی اورادب آ داب کے ساتھ ساع کا اہتمام کرتے ہیں۔

#### TO THE SEE SEE CHAILE YOU

بابنمبر۲۲:

## ساع اوروجد کی حقیقت

وجداوراس كاحاصل:

یہ بات یا درہنی چاہیے کہ وجد کے ذریعے کی کھوئی ہوئی چیز کا احساس ہوتا ہے اور جس مخص نے بچھ کھویا ہی نہیں ، وہ پائے گا کیا! ۔ لہٰذااگر کمشدگی کی کیفیت نہ ہوتو وجد کی کیفیت بھی پیدا نہ ہو، ۔ گمشدگی کی کیفیت اس وقت پیدا ہوتی ہے جب بندے کا وجودا بنی صفات اور اس کے باتی ماندہ احوال سے نگرا تا ہے، ۔ چنا نچہ جو خالص بندگی اختیار کرتا ہے وہ ہر چیز سے آزاد ہو کر وجد اور حال کے گھیرے سے نگل جاتا ہے۔ وجد اور حال گھیر کر اس کی باقی صفات کا شکار کرتے ہیں جو انعامات وعمایا ہے الہی کے پیچھے رہنے سے موجود ہوتی ہیں۔ یعنی وجد میں اسے وہی چیزیں حاصل ہوتی ہیں جو اسے انعامات الہی سے حاصل نہیں ہوئی تھیں۔

#### وجدے متاثر ہونے والے لوگ:

منتنخ حصری میشند نے فر مایا:

'' وہخص کتنابیت حال ہے جو کسی تحریک وترغیب کا محتاج ہو''۔

اس لحاظ سے ساع کا وجد ایک حق پرست اور ایک باطل پرست پر ایک جیسا اثر کرتا ہے، یہ دونوں طرح کے لوگ وجد سے باطنی طور پرمتاثر ہوتے ہیں، بلکہ ان کی ظاہری حالت پر اس کا اثر نمایاں ہوتا ہے۔ جس سے ان کی کیفیات وجذبات میں بھی تبدیلی آتی ہے، کیکن دونوں کی کیفیات میں فرق ہوتا ہے:

باطل برست این نفسانی خواهشوں کی وجہ سے وجد میں آتا ہے،

حق پرست اپنے دلی ارادے کی بناء پر وجد میں آتا ہے،

ای لیے کہا گیاہے کہ:

"ساع سے خاص طور پرول برکوئی اثر نہیں ہوتا، بلکہ ساع دل میں موجود جذبات وخواہشات کوجنبش دیتا ہے "لہذان

جس کاباطن غیراللہ سے وابستہ ہو، ساع اسے بھی متاثر کرتا ہے، وہ اپنی نفسانی خواہشوں کی بناء پر وجد میں آتا ہے۔

جس کا باطن الله کی ذات سے وابستہ ہو، وہ اپنے اراد و قلب کے ساتھ وجد کرتا ہے۔

باطل پرست نفس کے جاب میں چھپا ہوا ہے، جبکہ حق پرست قلب کے جابات میں چھپا ہوتا ہے، —نفس کا حجاب ارضی اور تاریک ہے جبکہ قلب کا حجاب نورانی اور آسانی ہے، — جو مخص شہود حق کی دائی تجلیّات کی وجہ سے کھوجانے سے محفوظ رہے، اور

#### حر عواف المعارف کی المحال می ا

وجود کے دامن سے کوئی لغزش نہ کھائے ،وہ نہ ساع سنتا ہے اور نہ ہی وجد میں آتا ہے۔

#### وجدروح کی چیخ و پکارہے:

حضرت ممشاد دینوری میشاند کا ایک ایسی جماعت کے پاس سے گز رہوا، جن میں ایک قوال بھی موجود تھا۔ جب انہوں نے آپ کودیکھا تو وہ خاموش ہو گئے۔ آپ نے ارشاد فرمایا:

''تم جو پچھ کررہے ہو، وہ کرتے رہو، ۔۔اللہ کی تئم!اگر دنیا کے سب تماشے (لہو ولعب) میرے کان میں بھر دیئے جائیں تب بھی وہ میرے معمولات میں حائل نہیں ہو سکتے اور نہ میری بیاری دور کر سکتے ہیں'۔

لہٰذا وجدروح کی چیخ و پکار ہے، — وجد کرنے والا اگر باطل پرست ہےتو گرفتارنفس ہوجاتا ہے، — اگرحق پرست ہےتو گرفتار قلب ہوجاتا ہے۔ بہر حال دونو ںصورتوں میں وجداور حال کاروح سے تعلق ہے۔

#### وجد کیے طاری ہوتا ہے:

وجد کبھی اشعار کے معانی سمجھ آنے سے طاری ہوتا ہے، —اور کبھی صرف نغموں اور سُر وں سے طاری ہوتا ہے، اگر کسی پر معانی کے سمجھ آنے پر وجد طاری ہوتو

- باطل پرست سامع کانفس روح کے ساتھ ساع میں شریک ہوتا ہے،
- —اورحق پرست سامع کادل روح کے ساتھ ساع میں شریک ہوتا ہے،

مگر جوساع فقط نغموں پر مشمل ہو، اس میں صرف روح شریک ہوتی ہے، — البتہ باطل پرست کانفس اور حق پرست کا دل اسے چوری چوری سنتا ہے۔

#### روح اورنغمه:

روح کی نغموں سے لطف اُٹھانے کی وجہ یہ ہے کہ عالم روحانی حسن و جمال کاسٹھم ہے۔ کا تنات میں تناسب کوتولی اور فعلی
دونوں طرح سے پہندیدہ سمجھا جاتا ہے۔ اس طرح سے شکل وصورت کا تناسب بھی روحانیت کی میراث ہے۔ اس لیے روح جب
عدہ نغے اور متناسب آوازیں سنتی ہے تو ہم جنس اور مناسب ہونے کی وجہ سے اس کا اثر قبول کرتی ہے۔ لیکن عالم حکمت کی صلحتوں
کے پیشِ نظر اسے شرعی پابندیوں میں باندھ دیا جاتا ہے۔ ان پابندیوں پڑمل کرنے پر ہی انسان کے حال اور مستقبل کی فلاح کا
انحصار ہے۔

نغموں سے لطف اُٹھانے کی وجہ یہ بھی ہے کہ نغموں کے ذریعے نفس روح سے رمز واشارے میں چوری چوری باتیں کرتا ہے، ۔۔ جس طرح عاشق ومعثوق کے بچے میں اشارے اور کنا ہے ہوتے ہیں، اسی طرح نفس اور روح کے بچے میں اشارے کنا یے سے باتیں ہوتی ہیں فنس اور روح کے بچے میں حقیقی عشق ومحبت کا تعلق ہے، اس لیے روح کو فدکر کہا جاتا ہے (اس لیے کہ وہ عاشق ہے) نفس کومؤنث کے درمیان عشق ومحبت کا ہوجانا ایک فطری امر ہے۔ ارشادِ باری تعالی ہے:

وَجَعَلُ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا ٥

"اورجم نے اس کا جوڑ ابنایا تا کہوہ آرام وسکون پائے"۔

اس ارشادِ باری میں ان باہمی تعلقات کا ظہار کیا گیا ہے جوعشق ومحبت کا سبب ہیں۔لہٰذاروح نغموں کواس لیے پسند کرتی ہیں کہ بیدوعاشقوں کے درمیان رازونیاز کا ذریعہ ہیں۔

جس طرح عالم حکمت (عالم ظاہری) میں حضرت حواعلیہاالسلام کی پیدائش وتخلیق حضرت دم علیہالسلام ہے ہوئی ،ای طرح سے عالم قدرت میں نفس کوروحانی روح سے پیدا کیا گیا۔ای لیےان میں یہ باہم تعلق پیدا ہو گیا کنفس روحانی روح کے ذیادہ قریب وجہ سے اس کا ہم جنس بن گیا ہے، ۔۔ تمام حیوانی ارواح میں صرف اسے یہ شرف حاصل ہے کہ وہ روحانی روح کے زیادہ قریب ہے۔ چنا نچہ ظاہری عالم کے آدم وجواعلیہم السلام کی طرح نفس بھی حواعلیہاالسلام کی طرح روحانی روح سے بیدا ہوا ہے۔ای وجہ سے ان کے نچ میں عشق وجب کے تعلقات بیدا ہو گئے۔ان میں سے ایک فدکر (روح ہے اور عاشق) ہے،اور دوسرامؤنث (نفس اور معثوق) ہے۔اس لیے روح کو نفتے اس لیے پند ہیں کہ وہ عاشق ومعثوق کے درمیان مراسلت و مکالمت کا کام دیتے ہیں۔ جیسا کہ ایک شاعر نے کہا ہے:

آئکھوں کے ذریعے دل کا بھید کھول رہا ہے لب بستہ ہیں ہم گر عشق بول رہا ہے (طاہر معودی)

جب روح نغموں سے لطف اُٹھاتی ہے اور محظوظ ہوتی ہے تونفس پر جوکہ بیار عشق ہے، وجد طاری ہوجا تا ہے، اس سے متعلقہ ہر شے جھوم اُٹھتی ہے، — اس طرح دل جوارادے کا منتظر ہے، وہ بھی اپنے اندر ہونے والی کشاکش کی وجہ سے جھو منے لگتا ہے۔ کشہ ملسب کے جسس ، ملسب کھیں۔

ہے کشی میں اک گھونٹ دیا زمیں کو بھی ہمارے کرم سے اسے بھی حصہ مل گیا ۔ (طاہر معودی)

ہمارے کرم سے اسے بھی حصہ مل گیا باطل پرست کا دل اس کے آسانِ نفس کی زمین ہے،اور حق پرست کا دل اس کے آسانِ روح کی زمین ہے۔

مردِ كامل كامقام:

جس شخص نے مردِ کامل کا اعلیٰ مقام پالیا ہے اور مختلف عارضی کیفیات سے آزاد ہو گیا ہے تو وہ ایک جو ہر کامل ہے۔ وہ حضرت موٹی علیہ السلام کی طرح اپنفس اور اپنے قلب کے پاپوش کومقدس وادی میں چھوڑ کر باجبر وت سلطان کی بارگاہ میں مقام حقیقت کو پالیتا ہے۔ انوار و تجلیّاتِ الہی کے ذریعے اس نے آوازوں کے اجرام کوجلادیا ہے۔ اس کی روح اپنے محب کے رازونیاز کی طرف متوجہ نہیں، کیونکہ وہ محبوب کے آثار وانوار کے مشاہدے میں مشغول ہے، ۔ وہ عاشق جوخود اپنے عشق و محبت میں خود کو فراموش کیے ہوئے ہے، وہ دوسرے عاشقوں کے معاملات کی کینے فکر کرسکتا ہے، اس لیے جوشی ایسے مقام پرفائز ہو، اس پر ساع کی جھے بھی اثر انداز نہیں ہوسکتا۔

اور جب نغے اپنی لطافت اور روحانی دل کشی کے باوجوداس کی روح پراثر انداز نہیں ہو سکتے تو پھرالفاظ ومعانی جوان سے

#### مرف المال المرف المال المرف المال المرف المال المرف المال المال المرف المال المرف المال المرف المال المرف المال المرف المال المرف ال

زیاده کثیف ہیں،اس پر کیسےاثر انداز ہو سکتے ہیں۔جودل لطیف اشاروں کا بارنہیں اُٹھاسکتا،وہ عبارات کا بھاری بوجھ کیسے اُٹھاسکتا ہے؟

#### قربِ البي كمقام پرفائز شخص وجدے بنازے:

وجدایک وارداتی کیفیت ہے جواللہ تعالیٰ کی طرف سے وارد ہوتی ہے، — جس شخص کامقصود خوداللہ کی ذات ہو، وہ اس عطا کردہ وارداتی کیفیت پر نہ اکتفاء کرسکتا ہے نہ قناعت کرسکتا ہے، — اور جو شخص قرب الہٰی کے مقام پر فائز ہے، اسے یہ کیفیت اپنی طرف مائل نہیں کرسکتی۔ ایساشخص وجد سے بے نیاز ہے، کیونکہ یہ وارداتی کیفیت اللہ کی ذات سے دور لے جانے والی ہے، اور جسے اللہ کی ذات کا قرب حاصل ہو گیا ہے، اسے اس کیفیت سے واسطہ، اسے تو سب پھول گیا۔ من کی مراد پانے کے بعد اور کوئی تمنا نہیں رہتی۔

اور پھر وجدا کیے طرح کی آگ ہے۔قربِ الہی پانے والے کا دل سرا پانور ہے، —نور چونکہ نار (آگ) سے لطیف ترہے، اس لیے کثیف شے کسی لطیف شے پرغالب نہیں آئتی۔اییا مرد کامل اور مقرّب شخص جب تک ثابت قدمی سے قربت کی راہ پر چاتا رہے گا،اورا پنے ذاتی رجحانات کی وجہ سے اپنی اس مقررہ راہ سے نہ ہے گا،اس پرساع کے ذریعے وجد طاری نہیں ہوگا۔

روحانی مرتبے میں کمی اورزوال: ۔

اگروہ خدائے محن کی طرف سے کسی آزمائش سے دوجار ہو جائے ، یا اگر اس سے کوئی کمی کوتا ہی ہوجائے اور وہ آزمائش کی مختلف تکالیف برداشت کرنے لگے ، اس وقت وہ اپنے وجود کے عالم میں آجائے گا۔ پھر قلب کا حجاب لوٹ کر آجائے گا، — اور اگر ایسی حالت میں کسی خدارسیدہ مخص کے قدم ڈ گرگا جائیں تو وہ مقام قلب پر گرجائے گا۔ جو مقام قلب پر ہوگا، وہ مقام نفس کی طرف لوٹ جائے گا۔

ہمارے ایک شیخ نے بیان کیا کہ ایک شخص پر ساع میں وجد طاری ہو گیا۔ کسی نے اس سے پوچھا کہ تیرا یہ حال کیسے ہو گیا؟، —اس نے جواب دیا:

"میرےاندرکوئی چیزگھس گئ ہے،جس نے میرایہ حال کر دیاہے"۔

شیخ سہل تستری مُشِیْد کے ایک ساتھی نے بیان کیا کہ میں نے حضرت سہل کے ساتھ ایک طویل عرصہ گزارا ہے۔ اس دوران میرے دیکھنے میں بھی بیات نہیں آئی کہ قرآن مجید کی تلاوت یا کسی اور قسم کی آواز سے ان کی طبیعت میں کوئی تبدیلی آئی ہو، ۔۔۔ مگر جب وہ عمر کے آخری حصے میں تھے توایک باران کے سامنے قرآن مجید کی بیرا بہت پڑھی گئی:

فَالْيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنْكُمْ فِدُيَةٌ ٥

"آج تم ہے کوئی فدینہیں لیا جائے گا"۔

یہ آیت ن کران پرکیکی طاری ہوگئ اور قریب تھا کہ گر پڑیں۔ میں نے اس کی وجہ پوچھی تو فر مانے لگے:

"اب میں ضعیف ( کمزور) ہوگیا ہول"۔

#### عمارف المعارف المحاوف المحاوف

اس طرح ایک بارانہوں نے بیآ بت سی:

ٱلْمُلُكُ يَوْمَئِذِ الْحَقُّ لِلرَّحْمٰنِ ٥

''اس دن حکومت اور با دشاہت مہر بان خدا کی ہوگی''۔

یہ سنتے ہی وہ بے چین وبیقرار ہو گئے ۔ان کے ساتھی ابن سالم مُشاہد نے اس کی وجہ پوچھی تو فر مایا:

''میں کمزورہوگیا ہوں''۔

بهن کرلوگوں نے عرض کیا:

''اگریه کمزوری ہےتو پھرطاقت کون سی ہے؟'' — ارشادفر مایا:

''روحانی طاقت رہے کہ جب شخ کامل پر کوئی کیفیت طاری ہوتو وہ اسے روحانی طاقت کے ذریعے برداشت کرے، اور بیعارضی حالت اس میں کوئی تبدیلی نہلا سکے''۔

#### شہودی کی کیفیت ہرحال میں یکسال رہتی ہے:

دلی کیفیت کے استقلال کے حوالے سے حضرت ابو بکر صدیق ڈالٹیؤ نے ارشا دفر مایا:

''ہم ایسے تھے مگر تلاوت قرآن کی بدولت کسی کوروتا دیکھ کر ہمارے دل پخت اور مضبوط ہو گئے ہیں''۔

آ پے کے اس ارشاد کا بیمفہوم ہے کہ قرآن کریم کی ساعت سے دل مانوس ہو گئے تھے، اور اس کے انوار وتجلیّات سے اس قدرآ شناہو گئے ہیں کہاب وہ کوئی نئی اور عجیب چیز معلوم نہیں ہوتی کہ جس کی وجہ سے طبیعت میں کوئی تغیر پیدا ہو۔

ای طرح ہے ایک بزرگ نے ارشا دفر مایا:

''میری روحانی کیفیت نماز سے پہلے بھی و لیی ہی ہوتی ہے جیسی نماز کے بعد ہوتی ہے'۔

اس ارشاد میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ شہو دِحق کی کیفیت ہر حال میں بکساں رہتی ہے، چنانچے ساع ہویا نہ ہو،سامع کی حلات ہرصورت میں ایک می رہتی ہے۔

🔾 — حضرت جنید بغدا دی مُشاللة نے ارشا دفر مایا: "علم میں اضافہ ہوجائے تو اس کے ساتھ وجدوحال کی کمی نقصان کا باعث نہیں ہے، -- بلکہ وجدوحال کے اضافہ

ہے علم کااضافہ زیادہ اہم ہے'۔

🔾 —شخ حماد ومشالته کا قول ہے کہ گریہ وزاری وجود کا باقی حصہ ہے۔

بہر حال اشاروں کنایوں کو بمجھنے والوں کے لیے پیش کیے گئے تمام اقوال کامفہوم قریباً ایک ہی ہے۔لیکن ایسے لوگ آج کل بہت کم ہیں۔

#### ساع کے وقت گریہزاری کے محرکات:

ساع کے وقت گریہ وزاری کرنے والوں پرمختلف کیفیات طاری ہوتی ہیں،اس گریہ وزاری کے محرکات الگ الگ ہوتے

#### 956 عوارف المعارف

- 🔾 ـــ کچھلوگ اللہ کے خوف سے روتے ہیں،
- 🔾 کچھلوگ شوق ومحبت میں اشکبار ہوجاتے ہیں ،
- کھالوگ خوثی کے مارے آنسو بہانے لگتے ہیں۔

ایک شاعر کا کہنا ہے:

آپ کے پیارے میں جیسے کائنات سٹ آئی اپنائیت سے آپ کی، بے ساختہ جی مجر آیا نس نس میں اتر آئی ہیں رعنائیاں آپ کے تبسم نے ہر غم کو بھلا دیا (طاہرمسعودی)

اہلِ ساع کے روحانی تصورات اور باطنی کیفیات:

شیخ ابو بکر الکتانی میشیغر ماتے ہیں کہ: طبقات (نوع انسانی) میں سے ہرایک طبقہ کا ایک مخصوص مقام ہے۔

- 🔾 ـــعوام کاساع قدرتی جذبے کا نتیجہہے،
- جبکہ مریدوں کا ساع شوق اور خوف پرمشمل ہے،
- 🔾 اولیاءاللہ کے ساع کی بنیا داللہ کی نعمتوں اورا حسانات پر ہے،
  - O عارف کامل کا ساع مشاہد ہ حق پر مبنی ہے،
- اہلِ حق کا ساع کشف ومشاہدہ ہے، (یعنی ساع کے دوران ان پر کشف ومشاہد نے کی کیفیت طاری ہوتی ہے۔) آپ نے مزید فرمایا:

"جب بیواردات و کیفیت ظاہر ہوتی ہے تو وہ کسی نہ کسی شکل میں متعارف ہوتی ہے اور اس کارنگ روپ اپنالیتی ہے۔ جوہم خیال اور ہم نوامل جائے ،اس کے ساتھ ہوجاتی ہے "

یابل ساع کے روحانی تصورات اوران کی باطنی کیفیات ہیں، ۔۔ مگر ابھی جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے، وہ ان لوگوں کا حال ہے جو ساع کی احتیاج نہیں رکھتے، ۔ گریہ و زاری کی کیفیات کے اختلاف کی نوعیت مختلف ہے، یعنی خوف، شوق اور سرور، —ان میں سے اعلیٰ در ہے کا گریہ سرور کا ہے،اس کی مثال یوں کہہ لیں جیسے کوئی شخص طویل سفر کے بعدا ہے اہل وعیال میں لوٹ کرآئے تواینے اہل وعیال کود مکھ کرخوش کے مارے آنسو بہانے لگے۔

#### گریهٔ ادراک وگریهٔ وجدان:

گریدوزاری کاایک اور درجہ بھی ہے جونا درونایا ب ہے،جس کابیان بھی شاذ و نا در ہے، کیونکہ عوام کے فہم اس کا ادراک نہیں کر سکتے۔عام طور پراس کا ذکرا نکار کے مقابلہ میں ہوتا ہے،اس لیے اسے غرور د تکبر کے ساتھ پوشیدہ رکھا جاتا ہے، —اسے وہی

عواف المعارف المحارف ا

سمجھ سکتا ہے جواس مقام تک پہنچ جائے ، یااس پر بہت غور وفکر کر ہے۔ یہ گریئر مرور سے قطعی مختلف ہے۔اسے گریئر ادراک یا گریئر وجدان کہ اج ہوتا ہے وجدان کہا جاتا ہے۔ حق الیقین کے درجہ پر پہنچنے والا ہی گریئر وجدان کو پاسکتا ہے۔ گریدادراک وگرید وجدان کا موجب یہ ہوتا ہے کہ حادث وقد یم میں اختلاف کے باعث جب مکراؤ ہوتا ہے تو عظمتِ الہی کی سطوت شعلہ زنی کرتی ہے۔اس رعب وجلال اور سطوت کی وجہ سے حادث کے آنسو بہنے لگتے ہیں۔اس کی مثال یوں کہہ لیس جیسے مختلف اجرام فلکی کے مکراؤ سے بادلوں سے بارش کے قطرے میکنے لگتے ہیں۔اس کی مثال یوں کہہ لیس جیسے مختلف اجرام فلکی کے مکراؤ سے بادلوں سے بارش کے قطرے میکنے لگتے ہیں۔ گریہ کی میشم بہت نا درالوجود ہے۔تا ہم یہ فنا کا احساس دلاتی ہے۔

#### ابل بقا كاساع:

سبحی اییا ہوتا ہے کہ بندہ اپنی ہستی کو فنا کر کے اور ہستی کی قید ہے آزاد ہو کر ذات الہی کے انوار و تجلیّات میں کھو جاتا ہے، ۔۔۔ پھراس مقام ہے ترقی کر کے مقام بقاء پر پہنچ جاتا ہے۔ اور جب پھروہ عالم ہستی کی طرف لوٹ آئے تو اس کے ساتھ ساتھ گریدوزاری بھی اپنی تمام اقسام سمیت وہاں پہنچ جاتی ہے، تب پھرجیسی بھی صورت حال ہو، اس کے مطابق خوف، شوق ، سرور اور وجدان کی کیفیات ہوتی ہیں، یہ کیفیات بظاہر ملتی جلتی ہیں، گران میں بہت ہی لطیف سافرق ہوتا ہے، گرحقیقت میں ان کے نیچ کافی فرق ہوتا ہے۔ اس فرق کو اہلِ حقیقت ہی محسوں کر سکتے ہیں۔ بہر حال ساع کی کوئی نہ کوئی کیفیت اس کے ساتھ لوٹ آتی کی فرق ہوتا ہے۔ اس فرق کو اہلِ حقیقت ہی محسوں کر سکتے ہیں۔ بہر حال ساع کی کوئی نہ کوئی کیفیت اس کے ساتھ لوٹ آتی اختیار کر ہوتا ہے کہ جب چا ہے اسے اختیار کر سے اور جب چا ہے اسے ترک کردے۔

اس وقت ساع کی حالت میں اس کانفس مطمئن اور منور ہوگالیکن اپنی طبعی حالت سے مختلف ہوگا ، کیونکہ اب اس میں بے چینی و بے قراری نہیں رہی ، اسے اطمینان وسکون مل گیا ہے ، — ایسی صورت میں نفس ساع سے اس طرح لطف اٹھا تا ہے جس طرح کہ وہ جائز اور مباح لذتوں سے لذت محسوس کرتا ہے۔ اب اسے بیا ختیار حاصل ہوجا تا ہے کہ:

- --- وہ ساع کی طرف متوجہ ہویااس میں اضافہ کرے،
  - ─ اسے اثر قبول کرے، یا اثر کورد کردے۔

اس وقت نفس ایک ایسے بیچ کی مانند ہوگا جواپنے باپ کی گود میں ہو،اور باپ اس کی کچھ خواہش پوری کر کے اسے خاموش کر

وہے۔

کہتے ہیں کہ شیخ ابو محمد الراشی میشانہ کا بھی یہی حال اور کیفیت تھی کہ وہ اپنے ساتھیوں کو سماع میں مشغول کرتے اور خود ایک گوشے میں جا کر نماز پڑھنے لگ جاتے۔ تا ہم سماع کے یہ نغیے نمازی کی نماز کی طرح باطن میں سرایت کرجاتے ہیں۔ جب نفس اس سے لطف اُٹھا تا ہے، اس وقت انس ومحبت کی وجہ سے مقام روح اور بھی صاف اور واضح ہوجا تا ہے۔ نفس روح سے دور رہتا ہے، خواہ اس صورت میں نفس کو اظمینان ہی کیوں نہ حاصل ہو۔ مگروہ اپنی خلقت اور جبلت کی وجہ سے روح سے اجنبی رہے گا۔ نفس کے دور رہنا کے وجہ سے روح کو طرح طرح کی فتوح حاصل ہوتی ہیں، سے چنانچ اگر نماز کے وقت (ساع کے ) نغمات کا نوں تک پہنچ ہمی جائیں تو نمازی کی منا جات اور نماز کے الفاظ کے معانی سیجھنے میں حائل نہیں ہو سکتے۔ بلکہ نمازی کی نماز بغیر کسی مزاحمت یا

مرف المعارف المحال المح

مداخلت کے پایئے بھیل کو پہنچ جائے گی ،جس کی وجہ رہے کہ ایمان کے باعث سے اس کا سینہ کھول کروسیع کر دیا گیا ہے۔اور بیاللہ کا اپنے بندوں پر بہت بڑاا حسان ہے۔

#### ساع کے مختلف اثرات:

اسی لیے کہا گیا ہے کہ ساع کے مختلف لوگوں پر مختلف اثرات ہوتے ہیں:

○ -- ساع ایک جماعت کے لیے دوا کی طرح ہے،

○ — ایک جماعت کے لیے روحانی غذاہے،

کھاوگوں کے لیے ساع صرف تیکھے کا کام دیتا ہے ،

بہر حال گریدوزاری کے بارے میں رسول اکرم مَثَلَقْتُوا کی بیر حدیث مبارک ہے کہ آپ نے حضرت اُبی بن کعب رٹائٹنڈ سے ارشا دفر مایا:

''قرآن کریم کی تلاوت کرو''۔

حصرت الى والله المنافظة في عرض كيا:

''یارسول الله! میں آپ کے سامنے قرآن کریم کی تلاوت کروں ، حالانکہ آپ پر قرآن کریم نازل ہواہے''۔ رسول الله مَثَاثِیْرِ اللهِ عَارِشاد فر مایا:

''میں جا ہتا ہوں کہ میں کسی دوسرے سے قرآن کریم سنوں''۔

چنانج حضرت أبی بن كعب والتفوز في سورة النساء كى تلاوت شروع كى - جب انهول نے بيآيت كريمه پرهى:

فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيْدٍ وَ جِنْنَا بِكَ عَلَى هَوْكَآءِ شَهِيدًا ٥ (سوره نساء، ص٥)

''اس وقت کیا حال ہوگا، جب ہم ہرقوم سے ایک گواہ بلائیں گے،اور آپ کوان لوگوں پر گواہ مقرر کریں گے''۔ سے میں جنری مناظمتان کی سے م

بيآيت ن كرحضورا كرم مَثَاثِيْتُمُ الشكبار ہوگئے۔

اس طرح سے ایک روایت ہے کہ ایک دن رسول اکرم مَنَّا اَیُنِمُ جمر اسود کے پاس تشریف لائے، حضرت عمر وہا تھی آپ کے ہمر اہ تھے، اسے چو مااور بہت دیر تک اپنے ہونٹ مبارک اس پررکھ کرروتے رہے۔اور فر مایا:

"اعمرابيوه مقام ب جہال آنسوبہائے جاتے ہيں"۔

ایک صاحب ہوش وخرد بھی مختلف انداز پر آنسو بہاتا ہے، اس اشکباری میں اس کی فضیلت ہے۔ کیونکہ اشکباری کورسول الله مَنْ اَقْدِیَمْ نے خودا بنی ذات کے لیے طلب فر مایا۔ آپ مَنْ اَقْدِیَمْ نے دعا فر مائی:

"اللي الجميح خوب رونے والي آئكھيں عطافر ما!"

یدا شکباری الله کی راہ میں ہے اور ای کے لیے ہے، اس لیے کمل ہے کہ الله کریم کی شان کریمہ کے عطا کردہ وجود کے ساتھ مقام بقا کی طرف لوٹے ہیں۔

#### باب تمبر۲۵:

# محفلِ ساع کے آداب

اس باب میں محفلِ ساع کے آ داب محفل ساع میں خرقہ پھاڑنے کے احکام اور اس حوالے سے مشائخ عظام کی ہدایات بیان کی جائیں گی ، یہ بھی ندکور ہوگا کہ کون ہی باتیں قبول کیے جانے کے لائق ہیں اور کن باتوں سے بچتالا زم

#### محفل ساع میں کیسے حاضر ہو؟:

تصوف کی بنیادصدافت پررکھی گئی ہے،خواہ کیے بھی حالات ہوں، ۔۔ ایک طالبِ صادق کوخلوصِ نیت کے ساتھ محفلِ ساع میں حاضر ہونا جاہیے، ۔۔محفل میں نفسانی خواہشوں سے پر ہیز کرے، بلکہ یہاں مزیدروحانیت کےحصول کی تو قع رکھے، جب محفل منعقد ہوتو سیائی ،متانت اور و قار کوا پنائے رکھے۔

#### وجدے گریز اور خود پر ضبط کرے: شخ ابو بكرالكتاني ميناهد فرماتے ہيں:

'' سامع کے لیے لازم ہے کہ ساع میں ایسی لطف اندوزی اورلذت کی توقع نہ رکھے جس سے دہ وجدوشوق میں آ کر

مد ہوش بن جائے۔اس پر جذبات و کیفیات اس قدرغالب آجائیں کہ متانت ووقار کامعاملہ نہ رہے''۔ لہٰذا ایک طالب صادق کو جاہیے کے وہ ایسی حرکتوں سے جہاں تک ہو سکے، گریز کرے، جو وجد میں لاسکتی ہیں۔خاص طوریر مثائخ کرام کے سامنے الی حرکتوں سے بازر ہے۔

ایک نوجوان حضرت جنید بغدادی مُشاتلة کے ہمراہ رہتا تھا۔ جب بھی اسے ساع سننے کا اتفاق ہوتا تو چیخنے چلانے لگتا۔اس کی حالت غیر ہوجاتی ۔ایک دن حضرت جنید بغدادی مِشاللہ نے اس سے فر مایا:

"أ كنده اگرتم سے ساع كے دوران البي حركت سرز دہوئي تو ميري صحبت كوچھوڑ نا ہوگا"۔

آپ کی اس ہدایت کے بعداس نے خود پر ضبط کرنا شروع کر دیا۔اس ضبط کے باعث اس کے ہر بال سے پسینہ نیکنے گگتا۔ بالآخرا یک دن محفل ساع کے دوران اس سے ضبط نہ ہوسکا۔اورا یک الیمی چیخ ماری کہ اس کی روح قفس عضری سے یرواز کر گئی۔

#### 

ساع کی لغزش کئی گناہوں کا باعث ہے:

یہ چائی نہیں کہ وجد کی کیفیت کے بغیر وجد کا اظہار کیا جائے یا کسی روحانی کیفیت کے بغیر وجد وحال کا دعویٰ کیا جائے۔ یہ کھلم کھلامنافقت ہے۔

کہا جاتا ہے کہ نصر آبادی کساع کا بہت شوق رکھتے تھے۔لوگوں نے ان کی رغبت دیکھ کران پراعتراض کیا۔ آپ نے ارشاد ایا:

''ایک جگہ بیٹھ کرلوگوں کی غیبت کرنے سے کہیں زیادہ بہتر ہے کہ ساع سنا جائے''۔

ان كروحاني بهائي شخ ابوعمروبن مجيد وميالية نے كہا:

''اے ابوالقاسم! ساع سے ہونے والی لغزش، کئی سال تک غیبت کرنے سے بھی بُری ہے''۔ اس میں ساع کی لغزش سے اس طرح اشارہ ہے کہ اس سلسلے میں کئی گناہ واقع ہو جاتے ہیں:

- ایک گناہ یہ ہے کہ اس کے ذریعہ اللہ کی ذات پر جھوٹ بولا جاتا ہے کہ اس نے اسے روحانیت عطا کی ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ
   نے اسے پچھ بھی عطانہیں فر مایا۔
- اس کے ذریعے حاضر میں محفل کوفریب دیا جا تا ہے کہ لوگ نیک گمان کرتے ہیں۔حالانکہ دھو کہ دینا خیانت ہے۔جیسا کہ
  رسول اکرم مَثَالِثَیْمِ نے ارشاد فر مایا:

"جوہمیں فریب دے، وہ ہم میں سے ہیں"۔

- — اگروہ باطل پرست ہے مگرلوگ اس کے بارے میں اچھی سوچ رکھتے ہیں۔ لیکن کچھ عرصے بعداس سے کچھا لیسے کام سرزد ہول ہول گے جن کی وجہ سے عقیدت رکھنے والوں کی سوچ اور عقیدت میں فرق آ جائے گا، اور لوگ ایسے بزرگوں سے بدخن ہو جا کیں گے، اس طرح اس باطل پرست کی کوتا ہی کے باعث دوسرے بزرگوں کو نقصان پنچے گا، جن کے ساتھ لوگ حسن ظن رکھتے ہیں۔ اپنی اس بدعقیدگی کی وجہ سے لوگ نیک بندوں کی مدد سے محروم ہوجا کیں گے۔ علاوہ ازیں اس سے بہت سی خرابیاں پیدا ہونے کا بھی امکان ہے جوغور وفکر کرنے سے معلوم ہوسکتی ہیں۔
- ─ ایک خرابی بیجھی ہے کہ ایسا جھوٹا مدعی حاضرین کو مجبور کر دے گا کہ وہ اُٹھنے بیٹھنے میں اس کی پیروی اور موافقت کریں۔اس طرح وہ خود بھی بناوٹ اور تعلقف سے کام لیتا ہے اور دوسروں کو بھی اپنی باطل پرستی پر مجبور کرتا ہے۔

اس سب کے باوجود محفل میں بچھا یہ بھی لوگ ہوتے ہیں جواپی بصیرت اورنور فراست سے بیجان لیتے ہیں کہ بیٹخص باطل پرست ہے۔ مگروہ بھی محفل کے آ داب اور رکھر کھاؤ کا خیال رکھتے ہوئے اور ان کی پابندی کرتے ہوئے اس قتم کے بے جا تکا فات پرمجبور ہوجاتے ہیں۔

# وجدوحال کی ترکتوں پر ضبط کرنا:

اس قتم کے گناہوں کی اگر تفصیل بیان کی جائے تو بہت کچھ لکھا، کہا جاسکتا ہے، — ایسے معاملات میں اللہ کی ذات سے ڈرنا جا ہیے۔اور وجدوحال کی حرکتین نہیں کرنا جا ہئیں ،سوائے اس کے کہ:

- — ایک رعشه زده این حرکت پر قابونه پاسکے، یا
- 🔾 ایک چھنگنے والے کی طرح اپنی چھینک کونہ روک سکے، یا
- → اس حرکت وجداس سائس کی طرح ہوجائے کہ فطری وقدرتی تقاضے کے باعث (غیرارادی طور پر) حرکت کرنے پرمجبور
   ہوجائے۔

حضرت شيخ سرى سقطى والله فرماتے ہيں كه:

''وجد کرنے والا اس وفت نعرہ لگاسکتا ہے کہ جب اس کی حالت ایس (بےخودی کی) ہوجائے کہ اگر اس کے چہرے پرتلوار کاوار بھی کیا جائے تو تکلیف یا درد کا احساس نہ ہو۔ گراہل وجد میں بیحالت شاذ و نا در بی دیکھنے میں آتی ہے'۔ مجمعی ایسا بھی ہوتا ہے کہ وجد کرنے والا اس مدہوثی اور بےخودی کی حالت کونہیں پہنچتا گر اس کے منہ سے ارادی طور پراس طرح نعرہ نکل جاتا ہے جیسے سانس لینے کی آواز ہوتی ہے، یہ کیفیت اور نوعیت اضطراری ہوتی ہے، ۔۔ جب ایسی حرکتوں اور نعروں

رن کرہ کی بہتے ہیں میں میں میں میں میں ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئا جا ہیں۔ کیونکہ اس میں ایک تو مال کا ضیاع ہے اور کو ضبط کرنا ضروری ہے تو کپڑے پھاڑنے سے گریز کرنا تو اور بھی ضروری ہونا جا ہیے۔ کیونکہ اس میں ایک تو مال کا ضیاع ہے اور دوسرا فضول خرجی بھی۔

اس طرح گانے والوں کی طرف خرقہ کھینکنا بھی نامناسب ہے۔البتہ اگرریا کاری اور تنکقف کا شائبہ نہ ہواور نیک نیتی ہوتو اس صورت میں گانے والوں کی طرف خرقہ چھیئنے میں کوئی قباحت یا ہرج نہیں ہے۔

رسول اكرم مَن الله كم حادرمبارك اوركعب بن زمير والثنة:

حضرت کعب بن زہیر طالفنڈ کے بارے میں لکھا ہے کہ جب وہ رسول اکرم مُلَّاثِیْرُم کی خدمت میں قبولِ اسلام کے لیے حاضر ہوئے تو آپ نے وہ قصیدہ لے پیش کیا،جس کا پہلامصرع ہیہے:

بانت سعاد فقلبي اليوم مستول .

''میری محبوبہ سعاد مجھ سے جدا ہوگئ ،اس لیے میرادل آج ہوش میں نہیں ہے''۔

جب انہوں نے رسول الله مَاليَّيْمُ كے سامنے بيشعر برُ ها:

إِنَّ السرَّسُولُ بَسُف يَسْتَسضَاء بِسهِ مُهَنُدٌ مِنْ سُيُوڤ اللَّه مَسْلُول

''اللہ کے رسول ایک برہنہ تلوار ہیں،جن سے روشنی حاصل کی جاتی ہے .....''

ا - يقصيده " قصيد كا أنت سعاد "كنام ع مشهور ب-

#### عمراف المعارف المحال على المحال المحا

آپ مَنَا اَیْنَامِ نَے شعرساعت فرما کر دریافت کیا: ''تم کون ہو؟ '' — اس کے جواب میں حضرت کعب بن زہیر رہ اُلٹنڈنے پہلے کلمہ طیبہ پڑھا، پھرعض کیا: ''میں کعب بن زہیر ہول'' — یعنی پہلے اسلام قبول کیا، پھراپنا نام بتایا، اس وقت رسول الله مَنَّالَّیْنِ جو علی درمبارک اوڑھے ہوئے تھے، اُتارکر حضرت کعب کی طرف اُجھال دی۔

جب امیرمعاویه طالتٰمنُ کادورآیا توانهول نے حضرت کعب بن زمیر طالتٰمنُ کویه پیغام بھیجا:

''رسول اکرم مَثَالِیْزِ کی جا درمبارک ہمارے ہاتھ میں دس ہزار درہم میں بچ دو''۔

اس کے جواب میں حضرت کعب بن زہیر ڈالٹیؤنے کہا:

" میں رسول الله مَالَّيْظِمْ کی پوشاک پر کسی چیز کوتر جی نہیں دیے سکتا"۔

جب حضرت کعب بن زہیر رفحالنٹوُ انتقال فر ما گئے تو حضرت امیر معاویہ رفحالنو نئے ان کی اولا دکے پاس ہیں ہز اِر درہم جھیجے اور وہ جا در حاصل کرلی۔

یمی وہ مبارک چا در ہے جوعباسی خلیفہ الناصر الدین اللہ لیے پاس ابھی تک موجود ہے اور اس کی برکتوں سے ان کا سنہری دور فیض یاب ہور ہاہے۔

#### صوفیاء کرام کے آداب:

صوفیاء کرام کے پھی مخصوص آ داب ہیں جن کی اپنی صحبتوں میں پابندی کرنا آ دابِ معاشرت سمجھتے ہیں۔اگر چہ قدیم صوفیاء نے ان آ داب کی پابندی نہیں کی لیکن انہوں نے ان آ داب کونا پیند نہیں کیا اوران پر متفقہ طور پڑمل کرتے آئے ہیں۔شریعت کوبھی ان آ داب سے انکارنہیں ہے،اس لحاظ سے ان آ داب کواب نا پیند کرنے کی وجہ نظر نہیں آتی۔

ان آ داب میں سے ایک بہ ہے کہ اگر ساع کے دوران کی صوفی پر وجد کی کیفیت طاری ہوجائے ،اوروجد کی حالت میں اس کا خرقہ گر جائے ، یا وہ اپنا خوال (یا گانے والے) کی طرف بھینک دے تو آ داب صوفیاء کا تقاضا بہ ہے کہ بی تعلی مرحفل یا شخ صحبت کی طرف سے ہو، — اور اگر شیوخ کی موجودگی میں ایسافعل کسی نو جو ان کی طرف سے سرز دہوتو شیوخ محفل کے لیے نو جو انوں کی موافقت کرنا ضروری نہیں ، — ایک صورت میں حاضرین مجل بھی شیوخ کی اتباع کریں گے ، نو جو انوں کی موافقت نہیں کریں گے ۔ ساع کے بعد جب وہ وجد سے حالت سکون میں آ جا کمیں تو یہ خرقہ یا عمامہ تو ال سے واپس لے ایا جائے گا۔ اس وقت حاضرینِ مجل بھی اس کی اتباع میں اپنے تما ہے اٹھالیس گے اور شخ کی موافقت میں اپنے اپنے سر پر رکھ لیس گے ۔

#### محفل ساع کے دوران بھینکا گیاخرقہ کے ملے گا؟:

محفلِ ساع کے دوران جب خرقہ قوال کی طرف بچینکا جائے تو وہ قوال کا ہوجا تا ہے۔ شرط یہ ہے کہ صاحب حال نے اسے دینے کا ارادہ کیا ہو۔اوراگراہے دینے کا ارادہ نہیں تو اس صورت میں مشائخ کرام کی دورائیں ہیں:

#### حر عواف المعارف المعار

- ے بعض کہتے ہیں کہ وہ قوال ہی کو ملے گا کیونکہ اس کے وجد و حال کا اصل محرک قوال ہے، اور اسی کے گانے کے باعث خرقہ سیسنکنے کی کیفیت طاری ہوئی۔
- بعض حضرات کا کہنا ہے کہ اگر چہ وجد کا اصل محرک قوال کا گانا ہے ، لیکن اس وجد وحال میں تمام حاضرین محفل کی برکتیں بھی شامل ہیں۔ ان سب کی موجودگی سے وجد وحال کی کیفیت طاری ہوئی۔ فقط قوال کے اشعاریا قول سے وجد کی حالت طاری نہیں ہوئی۔ البعۃ قوال کو بھی محفل کے شرکار میں شار کیا جا سکتا ہے۔

اس حوالے سے بیحدیث شریف بیان کی جاتی ہے کہ رسول اکرم مُنَا اُنْتُم نے جنگِ بدر کے موقع پرارشاد فر مایا: ''جوخص آج ایسے مقام پرتھم رہے تو اس کے لیے اتنا درجہ (ثو اب) ہے، — اور جوشہید ہو جائے ،اس کے لیے اس قدراجرہے، — اور جوقید ہو،اس کے لیے اتنا ثو اب ہے''۔

حضورا کرم مَنَّاقَیْم کابیارشادس کرنوجوان مجامدین تیزی سے آگے بڑھ گئے، جبکہ بوڑھےاورلشکراسلامی کے سردار جھنڈوں کے قریب رہے، —اللہ تعالیٰ نے جب مسلمانوں کو فتح نصیب فرمائی تو نوجوانوں نے مطالبہ کیا کہ بیافتح ان کے نام سےموسوم ہو۔ بین کر بوڑھے حضرات نے کہا:

''نو جوان ساتھیو! ہم تہہاری پشت و پناہ تھے۔لہٰذا مالِ غنیمت ہے ہمیں الگ ندر کھو۔اس میں ہمارا بھی حصہ ہے''۔ اس پرارشادِ باری ہوا:

يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ الْآنْفَالِ \* قُلِ الْآنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ \* (سورة انفال، ١٩)

''وہتم سے مالِ غَنیمت کے بار کے میں پوچھتے ہیں ، کہدد بیجئے کہ مالِ غنیمت اللہ اوراس کے رسول کا ہے''۔ اس حکم الٰہی کے بعد آپ مَلَاثِیْرِ کے مالِ غنیمت سب مجاہدین میں مساوی حصہ سے تقسیم فر مادیا۔

- ۔ بعض گوگوں کا خیال ہے کہ قوال صوفیاء کی اسی جماعت میں شامل ہے تواس کی حیثیت بھی انہی کے ایک فر د کی ہوگی ، اور اگروہ صوفیاء کی جماعت سے نہیں ہے ، کوئی غیر مخص ہے تو پھراس میں اس کا کوئی حصہ نہیں ، پیخر قبہ فقط درویشوں میں تقسیم ہو گا
- —بعض حفزات ہے کہتے ہیں کہ اگر توال اُجرت یا معاوضے پر آیا ہے تو اسے خرقہ کے تبرکات میں سے کوئی حصہ ہیں طے گا، —اوراگروہ بلا اُجرت ومعاوضہ خوشی کے ساتھ یہ فدمت انجام دے رہا ہوتو اسے بھی حصہ ملے گا۔
  تقسیم کے بیا حکام اس صورت میں ہوں گے جب محفل میں فیصلہ کرنے والا کوئی شیخ موجود نہ ہو، —اگر محفل میں کوئی ایسا شیخ موجود ہو جس کا سب پر رعب و دبد بہ ہو،اور اس کے حکم کی اطاعت کرنا سب پر واجب ہو،ا پنی رائے کے مطابق وہ جو حکم دے گا،اس کے مطابق گا۔ کیونکہ اس معاملہ میں جالات مختلف ہوتے ہیں،اس لیے شیخ محفل اپنی حکمت ملی کے مطابق کا مرک کے مطابق میں نہر سکے گا۔

اگرصاحب محفل نے یا کسی مخلص شریک محفل نے خرقہ کا فدیداور معاوضدادا کردیا،اور تو آں اور حاضرین محفل اس پر رضامندہو گئے،اس و تت و و مخص اینا خرقہ واپس لے لے گا، لیکن اگر کسی نے اپنا خرقہ دینے کی نیت سے قوال پر پھینکا تو اس صورت میں عواف المعارف ا

وہ خرقہ قوال ہی کوریا جائے گا۔

<u>پھاڑے ہوئے خرقہ کی تقسیم:</u>

مجھی بھارایا بھی ہوتا ہے کہ وجد کی حالت میں کوئی مخلص درویش روحانی جذبے ہاتھوں بے اختیار ہوکرا پے خرقہ کو پھاڑ
دیتا ہے، ۔۔۔اب ایسے بھٹے ہوئے خرقہ کواگر کوئی مخص لینا چاہتا ہے تو صوفیاء کرام اس خرقہ کوئکڑے کر دیتے ہیں۔ پھر یہ ککڑے تبرک کے طور پر بانٹ لیے جاتے ہیں۔ کیونکہ وجد اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کی علامت ہے، اور خرقہ کو پھاڑ تا اس وجد کا اثر ہے، اس لیے خرقہ اللہ کے فضل سے متاثر ہوا۔ لہذا یہ سب لوگوں کاحق ہے کسی کواس سے محروم نہیں رکھنا چاہیے۔ جب اس پھاڑے ہوئے خرقہ اللہ کے فضل مے متاثر ہوا۔ لہذا یہ سب لوگوں کاحق ہے۔جیسا کہ می شاعر نے کہا ہے:

جانی پیچانی خوشبو سے مہلی ہوا آ رہی ہے

میرے محبوب کے آنے کی خبر لا رہی ہے (طاہر معودی)

رسول اكرم مَثَاثِينِ كامعمول مبارك تھا كدآپ بادلوں كا استقبال فرماتے اور ان سے تبرك حاصل كرتے تھے، اور ارشاد

فرماتے:

"پیابھی اپنے رب سے ہمکلام ہوکر آ رہے ہیں''۔

اس طرح چاک خرقہ بھی اللہ تعالیٰ کے تقرب کا درجہ رکھتا ہے، ۔ اس کے لیے یہی حکم ہے کہ وہ حاضرین میں تقسیم کر دیا جائے، ۔۔۔اور جوخرقہ پھٹا ہوانہیں ہے،اس کے بارے میں شخ محفل ہی کا فیصلہ حتی ہے۔

- 🔾 اگروہ چاہے تواہے بعض درویثوں کے لیختص کرسکتا ہے،اور
  - اگرچاہے تواہے فکڑے فکڑے کردے۔

حديث شريف سے استباط:

حضرت علی ابن ابوطالب رہائی نئے سے روایت ہے کہ کی شخص نے حریر (ریشم) کالباس رسول اکرم مَثَاثِیْمُ کی خدمت میں تخفے کے طور پر بھیجا۔حضوراکرم مَثَاثِیُمُ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ کے طور پر بھیجا۔حضوراکرم مَثَاثِیُمُ نئے اسے قبول فر ماکر میری طرف بھیج دیا۔ میں اسے پہن کرآپ مَثَاثِیمُ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نے ارشا وفر مایا:

''جو چیز میں نے اپنی ذات کے لیے پندنہیں کی ،اسے میں تمہارے لیے کیسے پیند کرسکتا ہوں''۔ اس کے بعد آپ مَنْ الْفِیْمُ نے اسے پھاڑ کے عورتوں کے لیے اوڑھیاں بنادیں۔

ایک اور روایت مین حضرت علی والفینو فرماتے ہیں کہ میں ریشم کا بیلباس لے کررسول الله منافیا کی خدمت میں حاضر ہوا اور

عرض کیا:

#### مران المعادف على المعادف المع

''میں اس کا کیا کروں ، — کیامیں اسے بہن لول؟''

آب مَالِيَّتِم نِه ارشادفر مايا:

دونہیں! بلکہ فاطمہ نام کی خواتین لے کے لیے اوڑ ھنیاں بنادؤ'۔

اس روایت میں ہے کہ ریشم کا بیلباس دو ہراسِلا ہوا تھا، — بہر حال اس سُنتِ نبوی مَنْ اَنْتُوْ ہے کیڑے کُوکٹر نے کرکے بانث دینے کا ثبوت ملتا ہے۔

م السام المام الما

نیٹا پور میں بہت سے نقہاءاور صوفیاء کرام ایک دعوت میں جمع تھے۔اس دعوت میں شیخ الفقہاء شیخ ابومحمد الجوینی اور شیخ الصوفیاء شیخ ابوالقاسم القشیر ی بھی موجود تھے۔وہاں کسی کاخرقہ گر پڑا۔ صوفیاء کرام نے اپنے معمول اور اصول کے مطابق خرقہ کے فکڑے کر کے ابوالقاسم القشیر ی بھی موجود تھے۔وہاں کسی کاخرقہ کے فکڑے کہا:
کے آپس میں بانٹ لیے، ۔۔ اس وقت شیخ الفقہاء شیخ ابومحمد الجوینی محتالتہ بعض فقہاء کی طرف متوجہ ہوئے اور ان سے چیکے سے کہا:
"یہ اسراف ہے اور مال کا ضیاع ہے'۔

شیخ الصوفیاء شیخ ابوالقاسم القشیری میشد نے بیہ بات من لی مگر خاموش رہے، — لوگ خرقہ کی تقسیم سے جب فارغ ہو گئے تو شیخ القشیری نے خادم کو بلایا اورا سے کہا:

'' دیکھویہاں اگر کوئی پھٹاپرانا جائے نمازمل جائے تو لے آئو''۔

خادم مطلوبہ حالت والا ایک جائے نماز تلاش کرکے لے آیا۔ تب کپڑے کا کاروبار کرنے والے ایک مخص کو بلایا اور اس سے

يوحھا:

''پیجائے نماز زیادہ سے زیادہ کتنے میں خریدو گے؟''

اس نے کہا:''ایک دینار میں'' -- آپ نے فرمایا:

"اگریصرف ایک کلزاہوتا، تباہے کتنے میں خرید کرتے؟"

اس نے کہا: ''نصف دینار میں''۔

اس کے بعد شخ القشیری نے شخ الفقہاء شخ ابو محمد الجوینی میسائند سے فر مایا:

'' یہ مال کا ضیاع نہیں ہے، کیونکہ کھڑے تکڑے کیا گیا خرقہ سب حاضرینِ مجلس میں تقسیم کیا جائے گا خواہ وہ ہم سلسلہ ہوں یا غیر سلسلہ کے، ۔۔۔ ہاں جن لوگوں کوصوفیاء کرام ہے نیک گمان نہ ہو،انہیں نہ دیا جائے''۔

یں میں شہاب بین اللہ بھرہ کی ہدائی بھرہ نے نہاوند والوں سے جنگ کی۔ اہلِ کوفہ نے اہلِ بھرہ کی مدد کی۔ حضرت عمار بن یاسر ڈالٹیڈ اہلِ کوفہ کے سردار تھے۔ اہلِ بھرہ اس جنگ میں کامیاب ہوئے۔ جنگ میں کامیا بی کے بعد اہلِ بھرہ نے جا ہا کہ اہلِ کوفہ کو مال غنیمت میں سے کچھنہ دیا جائے۔ بنتمیم کے ایک مخص نے حضرت عمار بن یاسر ڈالٹیڈ سے کہا:

اساس سے آپ کی مراد فاطمہ بنت اسد، فاطمہ الز ہرانیت رسول اور فاطمہ بنت جزہ وہی جی اسلام

#### عبرات المعارف كالمحال المحال ا

"اےسردار! کیاتم ہمارے مال غنیمت میں شریک ہونا چاہتے ہو'۔

حضرت عمار رہالنگائے نے اسے تو کوئی جواب نہ دیا ، مگر خلیفہ وقت حضرت عمر رہالنگائے کواس بارے میں لکھ بھیجا۔ حضرت عمر رہالنگائے نے انہیں جواب میں تحریر فرمایا:

'' مال غنیمت میں ہراس آ دمی کا حصہ ہے جو جنگ میں شریک ہو''۔

#### قوال كوخرقه دين كاحديث سے استدلال:

بعض مشائخ کی بیرائے ہے کہ پھاڑا ہواخر قد حاضرین محفل میں تقسیم کردیا جائے ،مگر جوخرقد اپنی سلامت حالت میں ہو (بعنی جسے وجد کے عالم میں پھاڑا نہ گیا ہو) وہ توال کو دیا جائے گا، — انہوں نے اپنی اس رائے کا استدلال حضرت قمادہ رہی تھنڈ کی حدیث سے کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

" جب حنین کی جنگ ختم ہو کی اور ہم اس سے فارغ ہوئے تورسول الله سَکا ﷺ من ارشاد فرمایا:

''جس نے کسی مخص کوتل کیا ہے،اس مقتول کا ساز وسامان اس کو ملے گا''۔

یہ استدلال صحیح سالم خرقہ کے لیے تو مناسب ہے، مگر بھاڑے ہوئے خرقہ کو حاضرین میں تقسیم کیا جائے گا، سے تقسیم کے دوران اگر کوئی شخص باہر سے بھی آ گیا تواسے بھی حصہ ملے گا۔

حضرت ابوموسیٰ اشعری ڈلاٹینۂ فرماتے ہیں:

''فتح خیبر کے تین دن بعد ہم رسول الله مُثَالِیَّا کی خدمت میں حاضر ہوئے ،تو آپ نے ہمیں اس کا حصہ دیا۔ (بیہ رعایت خاص ہمارے لیے تھی۔) ہمارے علاوہ جوکوئی فتح (خیبر) میں موجو زنبیں تھا،اسے مالی غنیمت سے کوئی حصہ نہیں دیا گیا''۔

#### محفلِ ساع میں مختلف خیال لوگوں کا شریک ہونا:

محفلِ ساع میں مختلف خیال اور ذوق کے لوگوں کا شریک ہونا مکروہ ہے، جیسے:

کوئی زاہرِخشک ہو جسے ساع کا ذوق ہی نہ ہو، اوراسے ساع سے انکار بھی ہے،

کوئی ایساشخص جوساع کاا نکار کرنے والانہیں لیکن دنیا دارہے، جواس محفل میں اپنی خاطر تواضع کی طلب رکھتا ہے،

یا کوئی ایسانخف آ جائے جو بہ تکلف وجد کی حالت طاری کر کے حاضرینِ محفل کا وقت خراب کرے۔

#### فقراء دمساكين كى فضيلت:

#### 

رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْم بيه بايت س كربهت خوش موع - آب نے حاضرين سے فرمايا:

"کیاتم میں کوئی ایسانتخص موجود ہے جوہمیں شعر پڑھ کرسنائے"۔

ایک اعرابی نے عرض کیا: "جی ہاں، یارسول اللہ!"

رسول الله مَنَافِينَا مِ فَي ارشاد فرمايا:

''اچھاسناؤ!'' —اس وقت اعرابی نے چنداشعار پڑھے۔

(جن كامفهوم ال طرح سے ہے:)

«عشق کے چھے ہوئے سانپ نے مجھے ڈس لیا،

جس کاعلاج اور در مال کسی کے پاس نہیں

ہاں اس کا جارہ ہے میرے جارہ گرکے یاس

جس نے درددیا،ای کے پاس تریاق ہے'۔

یہا شعارین کررسول اکرم مَنَّا تَیْزِ کِم وجد کی کیفیت طاری ہوگئی۔ آپ کے صحابہ پربھی وجدوحال کی کیفیت طاری ہوگئی۔ وجد کی حالت میں آپ مَنَّاتِیْزِ کے شانہ مبارک سے آپ کی چا درمبارک ڈھلک گئی ، — پچھ دیر میں کیفیت ختم ہوگئ تو سبھی اپنی اپنی جگہ پر بیٹھ گئے۔اس وقت حضرت معاویہ بن سفیان ڈلٹنڈ نے عرض کیا :

''يارسول الله! آپ كايمبل كتنا بيارا بـ!''

رسول اكرم مَثَالِينَةِ فِي نِي ارشا وفر مايا:

''اےمعاویہ! خاموش رہو، کیونکہ وہ مخص صاحبِ دل نہیں جواپنے حبیب کا ذکر من کرنہ جھو منے گے!''

پھررسول اکرم مَنْ اللَّهُ عِنْ فِي اِن حِيا درمبارک کے سوٹکڑے کیے اور اسے حاضرین میں تقسیم فر مادیا۔

اس حدیث شریف کوہم نے بالا سناد جیسا کہ سنا ہے ، نقل کردیا۔ گرمحدثین کرام نے اس کی صحت پراتفاق نہیں کیا۔ ہم نے بھی اس حدیث کے علاوہ کوئی اور حدیث نہیں سنی جس میں رسول اکرم سکا ٹیٹی کا وجد فر مانا اور آپ کی کسی ایسی محفل کا ذکر ہو، جوموجودہ زمانے کے وجد اور محفل ساع کے مشابہ ہو، — بہر حال بیر حدیث موجودہ زمانے کے صوفیاء کے ساع اور خرقہ بچاڑ کر بانٹے کے بارے میں بہترین ثبوت اور دلیل ہے۔

میرے دل میں بیہ بات تھنگتی ہے کہ مینچے حدیث نہیں، کیونکہ ایسے اجتماعات ومحافل رسول اللہ مثل تینی کے مزاج مبارک اور طبع اطبر کے مطابق نہیں، — جہاں تک ہماری معلومات کا تعلق ہے، رسول اکرم مثل تینی نے اپنے صحابہ کرام رضوان اللہ عنہم کے ساتھ اس قتم کی نشست و برخاست کوئیں اپنایا، اس لیے میر ادل اس کی صحت کو ماننے کے لیے بالکل تیار نہیں۔

#### عوارف المعارف

#### بابنمبر۲۷:

## صوفياءكرام كى چلتەشى

صوفیاءکرام کااس حیالیس دن تک گوشه تنهائی میں رہنے کا کوئی ایسا خاص مقصد نہیں جسے بعد میں نہ پورا کیا جا سکے، — اور بیہ ا کے معین وقت ہے جس کا ادا کرنالازم ہے۔اس کی تخصیص کی وجہ یہ ہے چونکہ مریدین (لوگ)وقت کی پابندی کرنے کے عادی نہیں ہوتے ،اس لیے چلہ شی کے ذریعے انہیں وقت کی پابندی کرنے کا عادی بنایا جاتا ہے۔ تا کہوہ ہمیشہ کے لیےاس کی عادت بنا

#### چلەكشى كى اصل اورتخصيص:

ذكر كے ساتھ ان جاليس دن كى تخصيص اس ليے ركھى گئى ہے كەرسول اكرم مَاللَّيْمَ كاارشاد ہے: '' جوکوئی جالیں صبحوں تک اللّٰہ کی طرف خلوصِ دل کے ساتھ متو جدر ہا،تو اس کے دل سے حکمت کے جشمے پھوٹ کراس کی زبان پر آجاتے ہیں'۔

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے حضرت موی علیہ السلام کے قصہ میں بھی جالیس را توں (چلہ ) کا خصوصیت کے ساتھ ذکر فرمایا ہے۔ چنانچہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَواعَدُنَا مُوسِى لَللَّهُ مَ لَيْلَةً وَّاتُمَمِّنها بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيْقَتُ رَبِّهَ آرْبَعِيْنَ لَيُلَةً ٥ (پارهه، ورهَ اعراف) " بہم نے موسیٰ (علیہ السلام) ہے تمیں را توں کا وعدہ فر مایا ، اور ہم نے دس را تیں اور بوری کیں ، اس طرح وہ اپنے یروردگارکے پاس چالیس رات رہے''۔

#### حضرت موی علیه السلام کے چلّہ کی تفصیل:

حضرت موی علیہ السلام نے مصرمیں قیام کے دوران بنی اسرائیل سے بیوعدہ کیاتھا کہ اللہ تعالیٰ جب ان کے دشمنوں کو ہلاک کردے گااورانہیں اس کے چنگل سے نجات مل جائے گی ، تو وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان کے لیے ایک کتاب لائیں گے ، جس میں حلال وحرام اور دیگر قوانین واحکام کا ذکر ہوگا، —اللہ تعالیٰ نے جب فرعون کو ہلاک کر دیا تو مویٰ علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے كتاب نازل كرنے كے ليے عرض كى \_الله تعالى نے حضرت موئى عليه السلام كو حكم ديا كه و ةنس روز بے ركھيں \_ بيذيقعده كامهينه تھا،

#### عوارف المعارف كالمحارف كالمحارف المعارف المعار

جب یہ تیں دن ختم ہو گئے ، بعنی تمیں را تیں پوری ہو گئیں تو روزے کے باعث مویٰ علیہ السلام کواپنے منہ کی بونا گوارمحسوں ہوئی۔ انہوں نے خرنوب کی ککڑی ہے مسواک کی۔اس وقت فرشتے کہنے لگے:

" بهمیں تمہارے منہ ہے مشک کی خوشبوآتی تھی۔تم نے مسواک کر کے اس خوشبوکو ختم کرڈالا'۔

پھراللہ تعالی نے موٹ علیہ السلام کومزید ذوالحبہ کے دس روزے رکھنے کا حکم دیا ،اور فرمایا:

''اےمویٰ! کیاتم نہیں جانتے کہ روزہ دار کے منہ کی بوجھے مشک کی خوشبو سے بھی زیادہ اچھی لگتی ہے'۔

#### حضرت موسیٰ علیه السلام کے روز ہ کی کیفیت:

حضرت موی علیہ السلام کے روزے اس طرح نہیں ہوتے تھے کہ دن کے وقت کھانا چھوڑ دیں اور رات کے وقت (افطاری کے وقت) کھائی لیں، — بلکہ انہوں نے بغیر کچھ کھائے ہے چالیس دن تک مسلسل روزے رکھے۔ اس سے بیہ معلوم ہوا کہ معدے کا کھانے سے خالی ہونا چلہ کی اصل بنیا دہے۔ جتی کہ موی علیہ السلام بھی اللہ تعالیٰ سے بات چیت کرنے کے اہل اس وقت ہوئے جبکہ ان کا معدہ غذا سے خالی تھا۔

چنانچ خدارسیدہ بندوں کواللہ تعالیٰ سے جورو حانی علوم (علوم لدنی) عطا ہوتے ہیں۔ وہ بھی ایک طرح کا مکالمہ ہے، —لہذا جو بندہ خالی معدہ سے اللہ کی طرف متوجہ رہتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس پرعلوم لدنی کے دروازے کھول دیتا ہے، جیسا کہ رسول اکرم مَنَا اَلَٰیْاِ مِنْ اللہ علیٰ اللہ کی طرف متوجہ رہتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس پرعلوم لدنی کہ دت مقرر کی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام کو چالیس دن کے لیے پابند کیا، یعنی چالیس دن کی مدت مقرر کی اس میس خاص حکمت تھی۔ اس حکمت کی حقیقت کو یا تو انبیاء علیہم السلام جانتے ہیں یا اللہ کے پچھ خصوص بندے جانتے ہیں، جنہیں اللہ تعالیٰ نے اس داز سے آگا فر مایا۔

#### حياليس دن كي حكمت:

میرے خیال میں چالیس دن کی پابندی کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی نے آ دم علیہ السلام کو جب مٹی سے بنانا چاہا تو اس مٹی کو خمیر کرنے کے لیے بھی چالیس دن مقرر کیے گئے۔جبیبا کہ روایت میں آیا ہے:

"الله تعالى في حضرت آدم (عليه السلام) كي مثى كوچاليس دن تك خمير كيا"-

حضرت آدم علیہ السلام دونوں جہانوں کی آبادی کے معمار تھے۔اللہ تعالیٰ کی منشاء بھی یہی تھی کہ آدم علیہ السلام کے ذریعے دنیا کی تعمیر اور آباد کاری ہو۔اوران سے جنت کو بھی آباد کیا جائے۔اس لیےان کو مٹی سے اس ترکیب کے ساتھ پیدا کیا جو اس فلا ہری دنیا اور عالم حکمت وشہادت کے مطابق تھی ،ان کے خمیر میں اگر سفلی اجزاء شامل نہ کیے جاتے تو قانونِ حکمت کے مطابق وہ دنیا کو آباد نہیں کر سکتے تھے۔

لہذا آ دم علیہ السلام کومٹی سے پیدا کیا اور چالیس دن تک ان کی مٹی کاخمیر ہوتا رہا، تا کہ خمیر ہونے کے متعینہ چالیس دن سے اللہ کی ذات اور ان کے درمیان چالیس حجاب آ جا کیں۔ یہ چالیس رجحانات رکھنے کا مقصد سے تھا کہ:

انہیں بارگاہ الٰہی اور مقام قرب سے روکا جائے ،

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

🔾 — تا كەدەد نياكى آبادكارى اورىقىير كرسكىس،

اگران حجابات کے ذریعے انہیں نہ روکا جاتا تو دنیا کی تغییر اور آباد کاری نہیں ہوسکتی تھی ،اس لیے اس عالم رنگ و بوکی تغمیر او زمین پراللہ کی نیابت وخلافت کا فریضہ انجام دینے کے لیے انہیں مقام قرب سے دوررکھا گیا۔

#### جالیس جابات کا اُٹھانا کیوں کرمکن ہے:

انسان الله کی اطاعت کے لیے متوجہ ہو کر اور فکر معاش سے منہ موڑ کر ہر روز ایک جاب کو دور کرتا ہے۔ جیسے جیسے ایک ایک کے بیجابات اُٹھتے جا کیں گے، ویسے ہی بندہ، اسی قدر قرب اللی میں اپناٹھ کا نہ بنا تا جائے گا۔ قرب اللی میں مگن ہو کر اور حصولِ معاش سے آزادرہ کر جب چالیس دن پورے ہوجاتے ہیں تو بیچالیس جابات اُٹھ جاتے ہیں۔ پھر اس پر علوم ومعارف انوار و تجلیاتِ اُٹھ جاتے ہیں۔ پھر اس پر علوم ومعارف انوار و تجلیاتِ اللی بن جاتے ہیں۔ نفس کی باتی ملام بن جا کیں گی اور عظمتِ اللی کے نور انی اثر سے بیعلوم ومعارف انوار و تجلیاتِ اللی بن جاتے ہیں۔ نفس کی باتیں الہا می علوم بن جا کیں گی اور عظمتِ اللی کے انوار و تجلیات قبول کرنے کی اہلیت پیدا ہوجائے گی، سے سے بھی معلوم ہوا کہ اگر نفس کا وجود اور اس کی باتیں نہ ہوتیں تو علوم اللہ یکا ظہور نہ ہوتا۔ کیونکہ انوار اللی کاظہور نفس کی وجود کی بدولت ہوا ہے، اس لیے نفس انوار اللی کوقبول کرنے کے لیے ظرف وجود کی جہور قلب کا بذات خود (اینے طور پر )علم کے حصول کے لیے کوئی تعلق نہیں۔ رسول اگرم مثل تی خود (اینے طور پر )علم کے حصول کے لیے کوئی تعلق نہیں۔ رسول اگرم مثل تی خود (اینے طور پر )علم کے حصول کے لیے کوئی تعلق نہیں۔ رسول اگرم مثل تی خود (اینے طور پر )علم کے حصول کے لیے کوئی تعلق نہیں۔ رسول اگرم مثل تی خود (اینے طور پر )علم کے حصول کے لیے کوئی تعلق نہیں۔ رسول اگرم مثل تھوں نے ارشاد فرمایا:

'' حکمت کے چشمے اس کے قلب پر پھوٹ کراس کی زبان کے ذریعے جاری ہوں گے''۔

یاسبات کی طرف اشارہ ہے کہ قلب کے دوڑ نے ہیں۔ اس کا ایک رُخ نفس کی طرف ہے جس کے ذریعے اس کی توجہ عالم غیب کی طرف ہے۔ اس سے بینظا ہر ہوتا ہے کہ جوعلوم نفس میں پیدا کیے گئے ہیں، قلب انہیں حاصل کر کے زبان کے حوالے کر دیتا ہے، جوقلب کی ترجمان ہے۔ اس طرح علوم کا ظہور قلب سے براہِ راست نہیں ہوتا بلکہ زبان کے واسطے سے ہوتا ہے۔ کیونکہ علوم کی ترجمان ہے، جوقلب کی ترجمان ہے۔ اس طرح کو ترب الہی سے وہ مقامات حاصل ہوتے ہیں، جوالہام کے مرتبہ اور درجہ سے بھی بلندتر ہیں، سے اس طرح بندہ اللہ سے لولگا کر اور دنیا سے منہ موڑ کر اپنی ہستی کی بعید مسافت کو مطے کرتا ہے، اور اپنی نفس کی مدد سے علوم کے جواہر نکال لاتا ہے۔ حدیث شریف میں آیا ہے:

''لوگ سونے اور جاندی کی کانوں کی طرح ہیں۔جولوگ دورِ جاہلیت میں بہترین ہیں،وہ اسلام میں بھی بہترین ہیں بشرطیکہ وہ جمجھ بو جھر کھتے ہوں''۔

چنانچہا کی طبقہ ایسا ہے جوا پے عمل میں اللہ کی ذات کے لیے خلوص پیدا کر کے ان ارضی طبقات ( حجابات ) کو دور کرتا ہے جو اسے اللہ کی ذات سے دور رکھتے ہیں ،حتیٰ کہ چالیس دن پورے ہونے پر ( روز انہ ایک طبقہ یا حجاب دور ہونے سے )حجاب کے حالیس طبقات دور ہوجاتے ہیں۔

چلہ کے بعدا گرطالبِ حق کی دنیا سے رغبت کم ہوجائے اوراس فریب کی دنیا سے منہ موڑ کراس لا فانی عالم کی طرف متوجہ ہو جائے تو جان لینا چاہیے کہاس پر چلّہ کے اثر ات صحیح مرتب ہوئے ہیں اور اس کی بندگی میں اخلاص ہے۔ کیونکہ حکمت کےظہور کے

# عوارف المعارف المعارف

حِلّهُ کُشی کے بعد بھی اگر کو کی شخص حکمت کے حصول میں کا میاب نہ ہو سکے توسیجھ لو کہ اس نے چلّه کشی میں عائد ہونے والے فراکض کو سجے طرح سے ادانہیں کیا۔اورخلوت میں بھی وہ اللّٰہ کے ساتھ اخلاص سے متوجہ ہیں ہوا، ۔۔ جس شخص میں اخلاص نہ ہووہ صحیح طرح سے اللّٰہ کی بندگی نہیں کرسکتا، کیونکہ اللّٰہ تعالیٰ نے جس طرح ہمیں عمل کا حکم دیا ہے، اسی طرح اس نے ہمیں اخلاص کا حکم بھی دیا ہے۔ارشادِ باری ہے: ا

وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ٥

''نہیں یہی حکم دیا گیا ہے کہ وہ اللہ کی بندگی خلوص کے ساتھ کریں'۔

شیخ ظاہر بن ابی الفضل بالا سناد حضرت صفوان بن عسال را النی سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم مَثَاثِیَا ہِ نے ارشاد فرمایا:
'' قیامت کے دن اخلاص اور شرک دوز انو ہوکر اللہ تعالیٰ کے سامنے حاضر ہوں گے، اللہ تعالیٰ اخلاص کو حکم دے گا: تو اخلاص والوں کے ساتھ جہنم میں جا''۔
اخلاص والوں کے ساتھ جنت میں جا، — اور شرک سے فرمائے گا: تو شرک والوں کے ساتھ جہنم میں جا''۔
مذکورہ بالا اسناد کے ساتھ حضرت حذیفہ رٹائٹی روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ سَائٹی ہی میں دریافت کیا:
''اخلاص کیا چیز ہے؟''

حضور مَنَا لِيَّنِيْمُ نِے حضرت جبر مِل عليه السلام سے دريافت کيا ، انہوں نے رب العزت سے اخلاص کے بارے ميں يو چھا۔ الله تعالی نے ارشاد فر مایا:

''اخلاص میراایک راز ہے، جسے میں نے اپنے محبوب بندوں کے دلوں میں امانت کے طور پر رکھا ہے''۔

#### نفس كى مخالفت اورخلوت نثيني :

کے کھاوگ اپنے نفس کی مخالفت کر کے خلوت نشینی اختیار کرتے ہیں کیونکہ طبعی طور پرنفس خلوت نشینی کو پیند نہیں کرتا۔خلقت کے ساتھ میل جول رکھنے کو پیند کرتا ہے، لہذا جب اسے اس کی مانوس جگہ سے ہٹایا جائے اورا طاعتِ الہی کی عادت ڈالی جائے تو ایسی ہرنخی کے بعد قلب کوحلاوت محسوس ہوتی ہے۔

خلوت نثینی اور مشائخ کرام:

خلوت نشینی کے بارے میں مشائخ کرام نے ارشادفر مایا:

🔾 — حضرت ذوالنون مصری میشند ارشاد فرماتے ہیں:

''میں نے خلوت سے زیادہ اخلاص پیدا کرنے والی کوئی چیز نہیں دیکھی، —لہذا جس نے خلوت کو اختیار کیا، اس نے گویا اخلاص کے ستون کوتھام لیا، اورصد ق وحقیقت کے ایک بڑے رکن کوحاصل کرلیا۔

حضرت شبلی میشاند نے مدایت کے طالب ایک شخص کواس طرح نصیحت فرمائی:

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

'' خلوت کواپنے لیے لازم کر لے اورلوگوں سے اپنا نام مٹا دے۔ ہر وقت چار دیواری میں رہو، حتیٰ کہ تیرا آخری وقت آ جائے''۔

حضرت شيخ يحيٰ بن معاذ عنا نفر مات بين:

'' خلوت نشینی صدیقین کی دلی تمناہے، ۔۔ جس شخص کا باطن خلوت نشینی کو پسند کرتا ہے اور اس کے نفس کی اس طرف رغبت ہو تو بیاس کی روحانیت کی سب سے بڑی دلیل ہے'۔

#### غارِحرامیںخلوت نشینی:

رسول اکرم مَثَاثِیَا کِم مَثَاثِیَا کَم کاخلوت نشینی میں یہی حال تھا۔حضرت عائشہ صدیقہ ڈاٹٹٹا سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَاثِیَا کم روحی کے نزول کا آغاز اس طرح ہوا کہ:

- 🔾 آپ مَنْ اللَّهُ مَمْ نيند ميں سيح خواب د سي تھے۔ آپ جو بھی خواب د سي تھے، وہ صبح صادق کی طرح صحیح ہوتا۔
- اس کے بعد آپ تنہائی کو پیند فرمانے گئے، اور غارِحرامیں تشریف لے جاتے۔ وہاں مسلسل کی کئی دن اور رات عبادت میں مشغول رہتے، آپ اپنا کھانا خود ساتھ لے جاتے تھے، جب وہ ختم ہوجا تا تو وہاں سے حضرت خدیجہ (ڈلٹٹٹٹا) کے پاس تشریف لاتے، اور کھانے کا سامان لے کریملے کی طرح غارِحرامیں تشریف لے جاتے۔

#### نزولِ وحی کے بعد آپ مَالَيْظِم کی حالت:

رسول اکرم مَثَاثِیْنِمْ فرشتے کے اچا نک آجانے سے پچھ خوف زدہ سے ہو گئے۔اس گھبرائی ہوئی حالت میں آپ مثَلَّاتِیْم واپس تشریف لے آئے۔اور حضرت خدیجہ ذاتین سے فرمایا:

" مجھے کمبل اوڑ ھادؤ'۔

حضرت خدیجه طانعهٔ نے آپ کو کمبل اوڑ ھا دیا۔ کچھ دیر بعدوہ کیفیت جاتی رہی ، آپ کی حالت بحال ہوئی تو حضرت خدیجہ طانعهٔ کوساراوا قعہ سنایا۔اورفر مایا:

'' مجھا پنی عقل کے بارے میں خوف پیدا ہو گیا ہے،اس بارے میں تمہارا کیا خیال ہے؟''

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

حضرت خدیجہ ولی انٹیانے عرض کیا: "بہ گرنہیں! — اللہ تعالی آی کو بھی رسوانہیں کرے گا۔ کیونکہ آپ:

○ — صله رحی کرتے ہیں،

○ — پیج بولتے ہیں،

○ - تهی دستول کی مددکرتے ہیں،

تیموں کو کھانا کھلاتے ہیں،

صیبت میں لوگوں کے کام آتے ہیں'۔

ورقه بن نوفل سےملا قات:

اس کے بعد حضرت خدیجہ وٹاٹھٹا آپ مٹاٹٹٹٹ کوور قہ بن نوفل بن اسد بن عبدالعزیٰ لے کے پاس لے کئیں۔ورقہ بن نوفل دورِ جاہلیت میں عیسائی ہو گئے تھے۔عبرانی زبان پر دسترس حاصل تھی۔اس لیے انجیل کوبھی عبرانی زبان میں ککھا کرتے تھے۔اس وقت وہ بہت بوڑ ھے اور نابینا ہو گئے تھے۔حضرت خدیجہ وٹاٹٹٹٹانے ان سے کہا :

> ''اے چیا! ذراا پنے بھتیج کی باتیں سنئے!'' ورقہ بن نوفل نے کہا:

''اےمیرے بھتیج! مجھے بتاؤ کیابات ہے؟''

رسول اکرم مَثَاثِیَّا نِے جو کچھوا قعہ ہوا تھا ،اس کا سب ما جرابیان کر دیا۔ورقہ نے کہا: 🗨 🧹

" یمی وہ ناموس (وحی کا فرشتہ حضرت جبریل علیہ السلام) ہے جسے اللہ تعالیٰ حضرت مویٰ علیہ السلام کے پاس بھیجا کرتا تھا، — کاش! میں اس وقت تک زندہ اور جوان ہوتا جب تمہاری قوم تمہیں شہر ( مکہ ) سے نکال دے گی'۔

رسول الله مَنَا لَيْمَ فِي أَمِ السَّا وَفُر ما يا:

'' کیاوہ لوگ مجھے ( مکہ سے ) نکال دیں گے؟''

ورقه بن نوفل نے کہا:

" ہاں! جوکوئی بھی اس قتم کا پیغام لے کرآیا ہے جبیبا کہتم پیغام لے کرآئے ہوتو اس کی قوم نے اس کے ساتھ دشمنی کی ہے، —اگر میں اس وقت تک زندہ رہاتو میں تہاری پوری پورٹی مدد کروں گا''۔

ا — اکثر مفسرین ومحدثین کرام کااس پراتفاق ہے کہ ورقہ بن نوفل ، اُم المؤمنین حضرت خدیجہ بڑاٹھا کے بچازاد بھائی تھے۔صاحب''عوارف المعارف'' حضرت شہاب الدین سہرور دی مُؤسنیت نے ورقہ بن نوفل کوحضرت خدیجہ بڑاٹھا کا بچیا لکھاہے۔اس لیے رسول اللّٰہ شاٹیٹا کے لیےلفظ بھتیجا بولا گیاہے۔

#### Cared ray 500 miles of the second

#### دوسری باروحی کانزول:

حضرت جابر بن عبداللّٰہ وٹالٹنڈ سے مروی ہے کہ رسول اکرم مَثَالتُہ ہِ وَی کا سلسلہ منقطع ہوجانے کا ذکر فر مار ہے تھے۔ آپ مَثَالتُہ ہُ عُلِما نے ارشادفر مایا:

''ایک دن میں جار ہاتھا کہ میں نے آسان سے ایک آوازشی ، میں نے اوپر کی طرف دیکھا تو وہی فرشتہ جو غارِحرامیں میرے پاس آیا تھا، وہ زمین وآسان کے درمیان ایک کری پر بیٹھا ہوا تھا۔ مجھ پراس کا رعب طاری ہو گیا، — میں گھرواپس آگیا،اورخدیجہ( دفاقہاً) سے کہا:

زملونی زملونی . ''مجھے کمبل اوڑھادو'مجھے کمبل اوڑھادؤ'۔

اس وقت الله تعالى نے بيروى نازل فرمائي:

يَاْآيُّهَا الْمُدَّتِّرُ٥ قُمُ فَٱنْدِرُ٥ وَ رَبَّكَ فَكَبِّرُ٥

''اے کمبل اوڑھنے والے! ﴿ أَتَّهُواورلُو گُول کُوڈُ رَسْاؤُ ﴾ اوراینے رب کی بڑائی بیان کرؤ'۔

یہ بھی روایت میں آتا ہے کہ رسول الله مَثَالِثَیْرِ آنے فر مایا: ''وحی کا سلسلہ منقطع ہوجانے (فتریب وحی) کے زمانے میں کئی بار میں ارادہ کیا کہ خود کو بہاڑوں کی چوٹیوں ہے گرا کر ہلاک کرلوں ، — چنانچہ جب بھی اس اراد ہے سے میں پہاڑ کی چوٹی پر پہنچنا کہ خودکوگرا کر ہلاک کر ڈالوں ،اس اثناء میں حضرت جبریل (علیہ السلام) نمودار ہوکر کہتے:

"اے محمد! در حقیقت آیاللہ کے رسول ہیں"۔

یہ ن کرمیرے دل کواطمینان ہو جاتا، — اور جب بھی وحی آنے میں بہت زیادہ وفت ہو جاتا تو میرے دل میں پھراسی طرح ك خيالات آنے لگے۔اس وقت بھى حضرت جريل (عليه السلام) في ممودار موكراس قتم كالفاظ كم "-

بہر حال رسول الله مَثَلِيْنَا کی بعثت کے آغاز کے بیرحالات ہی چلہ کشی اور خلوت نشینی کی اصل اور بنیاد ہیں، جن کے بارے میں مشائخ کرام اپنے مریدوں اور طالبانِ حقیقت کوخلوت نتینی کےسلسلہ میں تلقین وتعلیم کرتے ہیں۔اس لیے کہ جب پیخلوت اللہ تعالیٰ کے لیے خالص ہوگئی تو وہ خلوت نشین ہوکر ذکر الہی میں خلوص کے ساتھ مصروف ہوں گے۔اللہ تعالیٰ ان کے دلول پر وہ باتیں نظاہر کر دے گا جس سے وہ اپنی خلوت نشینی میں مانوس ہوں۔ یعنی جن باتوں سے ان کے دلوں کوٹسکین حاصل ہو۔ یہ فیض الہی اس بات کاصلہ ہے کہانہوں نے اللہ کے لیے دنیا (جلوت) سے کنار وکشی اختیار کی۔

خلوت شینی تو ہمیشہ کرنے والاعمل ہے۔ جاتبہ پورا کرنے سے تواللہ تعالیٰ کی عنایات اور روحانی بر کات کا تحض آغاز ہوتا ہے۔

باب نمبر ٢٤:

### حیلّہ شی کے کشف وکرا مات

چلد شی میں غلط راہ اپنانے والے:

صوفیاء میں سے بچھ حضرات نے خلوت نشینی اور چلہ کشی میں غلط راہ اپنالی ہے۔ انہوں نے اس بارے میں الفاظ کا غلط مطلب سمجھا ہے۔ گویا شیطان نے ان کے نفس کوغرور میں مبتلا کر دیا ہے، — اخلاص کے بغیر خلوت نشینی اختیار کرلی ہے، اخلاص جو کہ خلوت نشینی کا لازمہ ہے، انہوں نے کہیں ہے سن لیا ہے کہ خلوت نشین کے دوران مشائخ کرام سے خلاف عادت عجیب وغریب واقعات کا ظہور ہوتا ہے۔ چنانچہ وہ اس چیز کو حاصل کرنے کے لیے خلوت نشین ہوتے ہیں۔ لیکن یہ یا در کھنا چا ہے کہ یہ ایک روحانی بیاری ہے اور سراسر گمراہی وضلالت ہے۔

خلوت نشینی کی فضیلت واہمتیت:

صوفیاء کرام نے خلوت نشینی اور تنہائی کومن اپنے دین کی حفاظت ،نفس کے احوال کی جنتجو اور اللہ کی بندگی کے لیے اختیار کیا

شخ ابوعمر والا غاطی عمینی فرماتے ہیں:

''ایک سمجھ بو جھر کھنے والے انسان پراپنے انجام کی باتوں کا سمجھنا اس وقت تک آسان نہیں ہوسکتا جب تک وہ اپنے ابتدائی حالات میں ان باتوں پرمضبوطی سے عمل پیرانہ ہو جواس کے لیے لازم ہیں، — اور ان باطنی درجات کی اصلاح نہ کرلے، جن کا جاننا ضروری ہے۔ اور جن کے ذریعے یہ پہتے چل سکے کہ وہ ترقی کی منزلیس طے کررہا ہے اور تنزلی کا شکار ہورہا ہے''۔ لہندا ایک طالب معرفت کے لیے ضروری ہے کہ وہ خلوت کے مواقع تلاش کرے، تا کہ دوسرے مشاغل اس کی راہ میں رکاوٹ نہ بنیں۔ اور اس کے اصل مقصد کو بربادنہ کریں۔ یعنی خلوت شینی سے جو پچھوہ ماصل کرنا چاہتا ہے، اس سے محروم رہے گا۔ صفح ظاہر بن ابوالفضل میں اللہ اسادشیخ ابوتمیم مغربی میں اللہ کا میں کیا ہے:

''جس شخص نے خلوت نشینی کو صحبت پرتر جیج دی ہو،اس کے لیے لازم ہے کہ ذکر الّہی کے علاوہ اس کا دھیان کسی اور طرف نہ جائے۔اور اپنے رب کے سواکوئی بھی چیز اس کی مطلوب و مقصود نہ ہو۔ جن ظاہری اسباب کانفس تمنائی ہے، ان سے کوئی واسطہ نہ رکھے، —اگر اس کی خلوت نشینی ان باتوں کے مطابق نہیں ہے تو اس کی خلوت نشینی اسے کسی مصیبت میں فتنے میں ذال درگے،''

#### عوارف المعارف المعارف

#### د نیاوآ خرت کی بھلائی اور بُرائی:

محمد بن حامد مُنِياللَّهُ سے روایت ہے کہ شخ ابو بکروراق مُنیالیُ کے پاس ایک شخص آیا۔اور وہ کہنے لگا کہ آپ مجھے پچھ نفیحت فرما ئیں۔انہوں نے ارشاوفر مایا:

''میں نے دنیاوآ خرت کی بھلائی خلوت اور قلت میں پائی ہے، — اور دونوں جہاں کی بُر ائی میل جول اور کثرت میں پائی ہے'۔ پائی ہے'۔

چنانچاگرکوئی شخص کسی بہانے سے یاکس سبب سے خلوت نشین ہوا ہے تو شیطان اس کے اندر گھس کر طرح کی خرابیاں بنا سنوار کراس کے سامنے بیش کرے گا۔اور وہ اس کے دھو کے اور فریب میں آ کریے گمان کرنے لگے گا کہ وہ اجھے روحانی مقام پر بہنچ گیا ہے، کیونکہ جولوگ مناسب آ داب و شرا لکا کی پابندی کیے بغیر خلوت نشین ہوئے، اور اس حالت میں ذکر وافکار میں مصروف ہوئے تو وہ ایک بڑے فتنے کا شکار ہو گئے۔اس طرح وہ دوسروں سے الگ تھلگ رہ کر عیسائی را ہوں اور بر ہمنوں کی طرح زندگی گزاررے ہیں۔

### خلق تشینی کا حاصل خیالات کی میسوئی ہے۔

یے کہنے کی بات نہیں کہ تنہائی میں خیالات کی میسوئی سے بندے کا باطن صاف ہوجا تا ہے۔اب:

- اگر باطن کی بیصفائی دین پرممل اوررسول الله منگانیونم کی تجی پیروی کی بدولت حاصل ہوئی ہے تواس صفائی ہے روثن ضمیری ،
   ذکرالٰہی کی حلاوت ، اوراخلاص ہے معمور عبادت کاظہور ہوگا۔
- اوراگر باطن کی بیصفائی دین پرعمل اوررسول الله مَنْ اَتَّیْاً کی اتباع کا نتیجنبیں ہےتو اس سے فقط نفس کی صفائی ہوگی۔اس کے ذریعے علوم ریاضیہ کا حصول ہوسکتا ہے۔ جوفلسفیوں اور دہریوں کامقصود ومطلوب ہے۔

چنانچہ جے اُن چیزوں سے جس قدرانہاک ہوگا،اس قدراس کی خداسے دوری بڑھتی جائے گی۔ جوان چیزوں کی طرف متوجہ ہوگا شیطان اسے بہکا تارہے گا،خواہ وہ خانقاہ کے علوم ہی کیوں نہ حاصل کرلیں۔ بیفریب اور بہکا وااس حدتک بڑھ جائے گا کہ انہیں مید گان ہونے گئے گا کہ وہ اپنے (باطل) خیالات اور تصورات میں سیچ ہیں، اور انہوں نے منزل مقصود کو پالیا ہے۔ حالانکہ انہیں یہ معلوم نہیں کہ ایسی خلوت نشینی سے تو عیسائی را ہب اور برہمن بھی فائدہ اُٹھاتے ہیں۔ گریہ خلوت نشینی کا اصل مقصد نہیں۔ کسی بزرگ نے کیا خوب فر مایا:

"الله تعالی تم سے استقامت جا ہتا ہے گرتم اس سے کرامت جا ہے ہو"۔

#### کشف وکرامات اور سچی فراست:

بعض اوقات یہ بھی ہوتا ہے کہ خلص بندوں کو نطلاف عادت کشف وکرامات اور تجی فراست عطا ہوتی ہے۔اور مستقبل کی بعض با تیں ان پر ظاہر ہوجاتی ہیں۔اور بھی ایسا بھی نہیں ہوتا، — تا ہم کشف وکرامات کا نہ ہونا ان کی شان کے خلاف نہیں۔ بلکہ قابلِ اعتراض بات یہ ہے کہ وہ استقامت کا دامن چھوڑ دیں'' — بہر حال اگر انہیں کشف عطا ہو جائے تو اس سے ان کے ایمان اور

#### 

یقین میں مزید مضبوطی آ جاتی ہے۔وہ خلوص دل سے مجاہدات وریاضات ، زُہدوتقو کی اوراعمالِ حسنہ میں لگ جاتے ہیں۔

#### شریعت کی عدم بیروی اور کشف:

اگرکشف ایسے لوگوں کو حاصل ہو جوشریعت کی پابندی نہیں کرتے تو وہ راہِ حق سے دور ہوکر گمراہی وحماقت میں پڑجاتے ہیں۔
ایسے لوگ خلق خدا پر ہاتھ اُٹھاتے ہیں، زیادتی کرتے ہیں۔ مخلوق کو حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ یہاں تک کہ وہ اسلام کے دائر سے سے بالکل نکل جاتے ہیں۔ شرعی قوانین اور حلال وحرام کے منکر ہو جاتے ہیں۔ ان نادان لوگوں کا بیہ خیال ہوتا ہے کہ عبادت کا مقصد فقط ذکر الہٰ ہے (اور پچھنہیں)۔ اس طرح وہ رسول اکرم مَنَا ﷺ کی اتباع کو چھوڑ دیتے ہیں۔ اور رفتہ رفتہ الحاد اور بے دنی میں پڑجاتے ہیں۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس گمراہی سے محفوظ و مامون رکھے۔ آمین!

#### مشاہدۂ حق کا وقوع: (

مجھی کبھاربعض سالکانِ طریقت کے دلوں میں ایسے خیالات پیدا ہوتے ہیں،جنہیں وہ روحانی واقعات سبچھنے لگتے ہیں۔ اصل حقیقت جانے بغیران خیالات وواقعات کومشائخ کرام کے واقعات کی مانند سبچھنے لگتے ہیں۔

اگر کوئی اس معاملہ میں جھان بین کرنے کا خواہاں ہے تواس کی اصل حقیقت یہ ہے کہا گر کوئی اللہ کا مخلص بندہ ہے اوروہ نیک نیتی سے حیالیس دن تک خلوت نشین رہا ہے۔ تواس صورت میں مختلف لوگوں کی کیفیات بھی مختلف ہوتی ہیں :

- ے ۔۔۔ بعض حضرات کا باطن یقینِ کامل سے بالکل صاف ہوجا تا ہے۔ان کے دل سے حجابات اُٹھ جاتے ہیں۔اس وقت ان کی حالت ایس ہوجاتی ہوجاتا ہے۔
  - ''میرےقلب نے اپنے پروردگار کامشاہرہ کیا''۔
    - یعنی باطن کی صفائی ہے۔ وہ مشامدہ حق کرتے ہیں۔
- بعض حضرات خلوت شینی کی بجائے نیک اعمال ،نفس کومنگرات سے روک کر ،نماز ،روز ہ ، تلاوت قر آن کر یم اور وقت مقرر ہ
   پراذ کار واُوراد کی بدولت اس مقام تک پہنچتے ہیں۔
  - \_ بعض لوگوں کوصرف ایک ذکر ہی کے ذریعے مشاہدہ حق حاصل ہوجا تا ہے۔
- جھی مسلسل ذکرواذ کار،نماز پنج گانہ کا اہتمام اورسنن مؤکدہ کی ادائیگی کے بعد باقی وقت میں ذکر ہی میں مشغول رہتا ہے۔ اس میں کسی قتم کی کوتا ہی نہیں کرتا جتیٰ کہ وضو کرتے اور کھانا کھاتے ہوئے بھی ذکر میں مشغول رہتا ہے۔ تب کہیں جاکر مشاہدۂ حق کاوقوع ہوتا ہے، — بیاس کریم کی عطا ہے جسے جا ہے سرفراز کرے۔

#### كياذكرين 'لآ إلله إلله الله" كهناكافي ب:

مشائخ کی اکثریت نے ذکر کے لیے 'لآ الله الله الله الله کیا ہے۔ان کا کہنا ہے کہ یکلمہ باطن کومنور کرنے اور خیالات میں یکسوئی پیدا کرنے میں زبر دست خاصیت رکھتا ہے۔شرط یہ ہے کہ ایک مخلص اور حق پرست اس پڑیشگی کرے۔اس کے لیے یہ عطیہ الہی ہے۔

#### عواف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

حضرت عبدالرحمٰن بن زید ڈالٹیئؤ نے اپنے والد سے بیروایت بیان کی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ایک بار بارگاہِ الہٰی میں عرض کیا:

''اللي! مجھے ہے اس اُمت مرحومہ ( اُمتِ محمدی مَثَلَیْتَةِمُ) کا حال بیان فر ما!''

اللهرب العزت نے ارشادفر مایا:

''محمد سَنَاتُیْا کُم اُمت میں ایسے گوشدنشین، پرہیز گار، حلیم طبیعت اور برگزیدہ علاء ہیں جو پیغیبروں کی طرح ہیں، وہ میری تھوڑی سی بخشش پرخوش ہوجاتے ہیں، —اور میں بھی ان کے لیل عمل کر قبول کر لیتا ہوں، میں ان کے' لَآ اِللّٰهَ اِلّٰا اللّٰهُ'' کہنے پرانہیں جنگے میں داخل کروں گا، —

ائے بیسی! جنت میں انہی لوگوں کی کثرت ہوگی ، کیونکہ کسی قوم کے لوگوں کی زبانوں پر'' لآ اِللّٰہ '' کاور داتنا جاری نہیں ہواجتناان کی زبانوں پر جاری ہے ،اور کسی قوم کی گردنیں مسجدوں میں اس قد رنہیں جھکیس ،جس قدران کی گردنیں جھکی ہیں''۔ گردنیں جھکی ہیں''۔

حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص طالعَيْزُ ہے روایت ہے کہ توریت میں بیآیت کھی ہوئی ہے:

''اے پیغیر مُلُقیّنِ ہم نے تمہیں شاہداور بشارت دینے والا اور ڈرسنانے والا بنا کر بھیجا ہے، جومو منوں کی پناہ گاہ اور امیر بے رسول ہو، ۔۔ میں نے تمہارا نام متوکل رکھا ہے۔ تم نہ بد اخلاق ہواور نہ تخت دل ہو۔ نہ کڑوی بات کہنے والے ہو، نہ بازاروں میں شور وغل کرنے والے ہے۔ نہ بُر ائی کا بدلہ بُر ائی سے دیتے ہو، بلکہ معاف اور درگز رکرنے والے ہو۔ میں تمہاری روح اس وقت تک قبض نہیں کروں گا، جب تک کر تمہاری بدولت میڑھی چلنے والی اُمت سیدھی نہ ہوجائے۔ اس طرح کہ آپ '' آلا اللہ اُنہ 'کہ کراندھی آئی موں ، بہرے کا نوں اور غلاف میں لیٹے ہوئے دلوں کو کھول دیں''۔

#### ذَكُرْ لَا إِلْهُ إِلَّا اللَّهُ "كَثْرَات:

بندہ اگر خلوت بیں دل کی ہم آ ہنگی کے ساتھ اس کلمہ کا ورد کرتا ہے۔ تو یہ کلمہ اس کے دل میں اپنی جڑیں بنالیتا ہے۔ اور اس کے دل سے نفس کی باتیں دور ہوجاتی ہیں۔ اس کے دل میں اس کلمہ کامفہوم کلمہ نفس کا قائم مقام ہوجائے گا، — جب بیکلمہ دل پر چھاجائے اور زبان کواس کی عادت ہوجائے تو اس وقت دل اس کلمہ کوا پنے اندر اس طرح سے جذب کر لیتا ہے کہ اگر کسی وقت بیکلمہ زبان اور قلب سے دور بھی ہوجائے تو اس صورت میں بھی اس کا نور قائم رہے گا۔ تب یہ ذکر مشاہدہ حق کے ساتھ قائم ہوکر ذکر ذات بن جائے گا، — اس کا نام منابہ ہاور کہا تا ہے ، لینی قائم بالذات ہوجائے گا، — اس کا نام مکاشفہ ، مشاہدہ اور معائنہ کہلاتا ہے اور یہی خلوت نشینی کا انتہائی مقصود و مطلوب ہے۔

#### كثرت سے تلاوت قرآن كريم كے ثمرات:

اللَّهُ كريم كے نيك بندوں ميں ہے بعض ایسے بھی صدق وصفاوالے حضرات ہیں جنہیں مكاشفہ ومشاہد و كامقام حاصل نہیں

عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ہوتا، بلکہ بیمر تبقر آن کریم کی تلاوت سے حاصل ہوتا ہے۔ شرط بیہ کہ دوقر آن کریم کی تلاوت کشرت سے کرتارہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ران کی تلاوت کے لیے کی جانے والی جدوجہد قلب سے ہم آ ہنگ ہو۔ تا کہ اس طرح سے زبان سے تلاوت تو جاری رہے اور کلام کامفہوم نفسانی باتوں کا قائم مقام ہوجائے، — اس طرح تلاوت سے باطن منور ہوجا تا ہے، اور کلام ربانی کا نور قلب کو جو ہربن جاتا ہے۔ یوں وہ ذکر ذات بن جاتا ہے۔ کلام کے اس نور سے عظمتِ الہی کامشاہدہ ہوجا تا ہے۔ حکام حقائق کی تحکیتات کا تحلیل میں ظہور:

بہر حال اس سے پہلے کہ ذکر و تلاوت کی حقیقت تک پہنچے، بندہ حق پر کمال انس و محبت اور حلاوت ِ ذکر سے خود فراموشی کی کیفیت طاری ہوجاتی ہے۔ اس عالم میں حق کی تجلیّات سوئے ہوئے انسان کی طرح تخیل کے لباس میں دکھائی دیتی ہیں، جیسے کوئی خواب میں دکھیے کہ اس نے سانپ کو مارا ہے تو خواب کی تعبیر میں کہا جائے گا کہ وہ دشمن پر غالب آ جائے گا، — دشمن پر غالب آ نا یافتے یاب ہونا، ایک روح مجرد کی طرح ہے جسے خواب میں ایک قتم کا مکاشفہ ہے۔ جس کا کشف اللہ تعالی نے کرا دیا۔ یہ غالب آ نایافتے یاب ہونا، ایک روح مجرد کی طرح ہے جسے خواب میں فرشتہ نے سانپ کے روپ میں مجسم کر دیا تھا۔ لہذاروح جوغلبہ کی صورت میں منکشف ہوئی، وہ خبرحق ہے۔

تخیل کی حقیقت:

سیخیل ایک مثالی صورت (تمثیل) ہے، جوبدن کی مانند ہے، وہ دیکھنے والے کفس سے ظاہر ہوئی۔ عالم بیداری میں توت واہمہ اور قوتِ خیالیہ چونکہ ایک دوسر ہے سے ملی ہوئی ہیں، اس لیے روح کے غالب آنے یا فتح یاب ہونے کا مکاشفہ سانپ کے مثالی المتشلی کیدن سے مرکب ہوگیا تھا، اس وجہ سے اس کی تعبیر وتفسیر کی ضرورت محسوس ہوئی۔ اور اگر تمثیل کے بغیر حقیقت کا انکشاف ہو جا تا تو تعبیر کی ضرورت نہ ہوتی۔ اور عالم خواب میں جو بچھ دیکھا جاتا، وہی اصل حقیقت میں رونما ہوتا۔ یعنی سانپ کی بجائے مجرد فتح کود مکھا۔

#### يريشان حالى:

بھی کھاریوں بھی ہوتا ہے کہ وہم وخیال بیداری کے عالم میں گڈ مُد ہو کرنظر آنے لگتے ہیں۔اس اختلاط سے بغیر حقیقت کے خیالی تصویراُ بھر آتی ہے۔اسے خوابِ پریشاں یا پریشاں خیالی کہتے ہیں۔اس کی کوئی تعبیر نہیں بیان کی جاسکتی۔

بھی ایسابھی ہوتا ہے کہ خلوت نشین اس حال سے گزرتا ہے کہ اسے تصور میں اپنی ذات سے خیال ہی خیال نظر آتا ہے جو کسی حقیقت کا ظرف نہیں بن سکتا۔ اس لیے اس پر کسی واقعہ یا حقیقت کی بنیاد نہیں رکھی جاسکتی اور نہ ہی وہ اس لائق ہوتا ہے کہ اس کی طرف تو جہ کی جائے ، کیونکہ وہ محض ایک خیال ہے کوئی واقعہ نہیں۔

#### واقعه كارونما هونا:

اگر کوئی حق پرست اللہ کے ذکر میں اس طرح کھو جائے کہ اسے عالم محسوسات کی بالکل خبر نہ ہو، حتیٰ کہ اگر کوئی اس کے پاس آئے تو ذکر الٰہی میں گم ہونے کی وجہ سے اسے پتہ نہ چلے۔ ایس حالت میں شروع میں اس کے نفس سے ایک مثال اور خیال رونما عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ہوتا ہے۔ جس میں کشف کی روزح پھونکی جاتی ہے۔ یعنی خیال اور تمثیل کشف میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ چنانچہ ذکر میں گم ہونے والا جب ہوش میں آتا ہے تو اللہ کے فضل سے اس کا باطن اس تمثیل یا خیال کی تشریح خود کرتا ہے، یا جیسے کہ تعبیر بیان کرنے والاخواب کی تعبیر بیان کرتا ہے۔ اسی طرح سے اس کا مرشد یا شیخ اس کی تشریح کرتا ہے۔ تصوف میں اسے''واقعہ'' کہا جاتا ہے۔ کیونکہ یہ تمثیل کے لباس میں کشف حقیقت ہے۔

واقعه کانتیج ہونامشروطہ:

واقعه کانتیج ہونامشروط ہے،اس کی:

- پہلی شرط بیہ ہے کہ ذکر میں خلوص ہو،
- دوسری شرط بیے کہ ذکر میں محویت واستغراق ہو،

اس کی علامت سیہ کردنیا سے بے رغبتی ہواورتفویٰ پر بیشگی ہو، کیونکہ واقعہ کے کشف کا سبب حکمت ہے، زُہر وتفویٰ حکمت کے لیے لا زم ہیں۔ یعنی اگر زہر وتقویٰ نہیں تو حکمت نہیں ،اورا گر حکمت نہ ہوگی تو کشف کا اظہار ممکن نہ ہوگا۔

#### كشف اورخبرالهي:

بعض اوقات ذکر کرنے والے کولبا سِ تمثیل کے بغیر حقائق معلوم ہوجاتے ہیں۔اسے کشف اورخبرالہی کہاجا تا ہے۔

- \_ بھی بیمشاہدہ کی صورت میں ہوتا ہے،
  - 🔾 جمهی محض سماع کی صورت میں ،
  - \_ بھی اسے باطن سے آواز آتی ہے،
- بھی ہوامیں حرکت محسوں ہوتی ہے جیسے کوئی غیب سے پکارنے والا فرشتہ ہو۔

ان تمام صورتوں میں بھی اس کے بارے میں کچھ پتہ چل جاتا ہے،اور بھی کسی دوسرے کے بارے میں کوئی ایسی بات جان لیتا ہے جے اللّٰہ تعالیٰ بتانا چاہتا ہو۔تا کہ ذکر کرنے والے کے ایمان اور یقین میں برکت ہو، ۔ کشف کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ خواب میں کسی چیز کی حقیقت کامشاہدہ کرے۔

#### کشف کے بارے میں واقعات:

- کی بزرگ کے بارے میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ انہیں ایک بیالے میں شربت پیش کیا گیا، انہوں نے بجائے پینے کے بیالہ زمین پررکھ دیا۔اور کہنے لگے:
- '' د نیامیں ایک بڑا حاد شدرونما ہوگیا، جب تک مجھےاس کے بارے میں پیۃ نہ چل جائے ، تب تک میں شربت نہیں پیوں گا''۔ آخر کارانہیں کشف ہوا کہ مکہ معظمہ میں ایک جماعت داخل ہوئی تھی ،اسے ہلاک کر دیا گیا۔
- --حضرت ابوسلیمان الخواص میشند نے ایک واقعہ بیان کیا کہ میں اپنے گدھے پرسوار کہیں جار ہاتھا،ا ہے کھیاں پریثان کررہی

تھیں۔ان کی وجہ سے وہ اپنے سر جھکائے ہوئے تھا۔ میں نے اس کے سر پر ڈنڈا مارا تا کہ کھیاں اس کی جان چھوڑ دیں۔ گدھاسراٹھا کر مجھے کہنے لگا:

" يتم مجھنيں مارر ہے بلكه اپنے سر پر مارر ہے ہو"۔

یا کرلوگول نے بوی جیرت سے کہا:

"كياحقيقت ميں بيدوا قعه آپ كے ساتھ پيش آيا ہے يا آپ نے كسى سے سنا ہے؟"

آپنے فرمایا:

" إن اجس طرح تم في مجھ سے گدھے كى باتيں تن بيں، ميں نے بالكل اس طرح سے تن بيں" ـ

 — شخ احمد بن عطار در باری میشد نے اپنا واقعہ بیان کیا ہے کہ میں طہارت کے معاملے میں بہت احتیاط کرتا تھا۔ ایک رات میں استنجاء کرر ہاتھا، چی کہ درات کا تہائی حصہ اس طرح گزرگیا، لیکن دل مطمئن نہ ہوا۔ اس صورت حال ہے میں بڑا پریشان ہوااور رونے لگا، اللہ کی بارگاہ میں عرض کی:

"یامولی! مجھےمعاف کردے!"

اس وقت ایک غیبی آ واز آئی۔ میں نے بولنے والے کونبیں دیکھا:

''اے ابوعبراللہ!علم میں معافی ہے'۔

- اپنیندے کی تربیت اور اس کے ایمان ویقین کی تقویت کے لیے اللہ تعالیٰ بھی بھار آیات وکرامات کا یوں بھی انکٹاف فرما تا ہے جیسے کہ شیخ جعفر خلدی بر شاتھ واقعہ پیش آیا۔ وہ فرماتے ہیں کہ میرے پاس ایک قیمتی گلینے تھا۔ ایک دن میں کشتی کے ذریعے دریائے دجلہ کو جور کر رہاتھا، جب میں نے ملاح کو کرائے کے پیسے دینے کے لیے خرقہ کو کھولا، اس وقت وہ گلینہ دجلہ میں گریزا، مجھے کھوئی چیز چیز مل جانے کے لیے ایک دعایاتھی۔ میں نے وہ دعا پر ھنا شروع کی ، اس وقت وہ گلینہ ان کاغذوں میں ہی مل گیا، جنہیں میں کراہیدیتے وقت اُلٹ پلٹ کررہا تھا، وہ دعا برائے گم شدگی ہے ہے:

  یکا جَامِعَ النّاسِ لِیَوْم لَا رَیْبَ فِیْهِ اِجْمَعُ ضَالَتِیْ نَ
  - ''اےلوگوں کواس دن جمع کرنے واے جس میں کئی شک وشنہیں ،میری گم شدہ چیز مجھےلوٹا دے'۔
- → ہمارے ایک شیخ ہمدان میں سے، انہیں کی نے یہ واقعہ سایا کہ ایک مرتبہ خلوت شینی کی حالت میں اسے اپنے بیٹے کے بارے میں یہ کشف ہوا کہ وہ اپنی کشتی سے بے خبری کے عالم میں دریائے جیحون میں گرنے والا ہے۔ یہ علم ہونے پراس نے اپنی خلوت شینی کی جگہ سے لڑکے وجھڑ کا۔ اس طرح وہ سنجل گیا اور دریا میں گرنے سے نے گیا، سے شیخ ہمدان کے نواح میں تھا اور اس کا لڑکا دریائے جیحوں میں، کچھ مدت کے بعد جب لڑکا واپس آیا تو اس نے بتایا کہ وہ پانی میں گرنے ہی والا تھا کہ اس نے اپنی باپ کی آ وازشن، اور وہ سنجل گیا اور گرنے سے نے گیا۔
- 🔾 امیر المؤمنین حضرت عمر را النیز کا بھی اسی طرح کا واقعہ ہے، آپ مدینہ منورہ میں مسجد نبوی کے منبر پر بیٹھے خطبہ دے رہے

#### موارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

تھ،خطبہ کے دوران آپ نے دوبارفر مایا:

يَا سَارِيَةَ الْجَبَلْ يَا سَارِيَةَ الْجَبَلُ ٥

"ائےساریہ! بہاڑی طرف ہوجاؤ۔اےساریہ! بہاڑی طرف ہوجاؤ"۔

اس وقت حضرت ساریہ رٹالٹیزا نیخ لشکر کے ہمراہ نہاوند (فارس) میں تھے۔ یہ آ وازس کر حضرت ساریہ رٹالٹیز کالشکر پہاڑگ آڑ میں ہوگیااوروہ دشمن پرغالب آگئے۔لوگوں نے آپ سے دریافت کیا:

"آ پاچانک بہاڑی آٹمیں کیوں ہوگئے؟" -انہوں نے فرمایا

''میں نے امیر المؤمنین عمر والٹین کی آ وازسنی ، آپ فر مار ہے تھے سارید! پہاڑ کی آ ڑمیں ہوجاؤ''۔

#### ایمان کے جارارکان:

حضرت شیخ ابن سالم میشد فرماتے ہیں کہ ایمان کے حیار ارکان ہیں:

○ —ایکرکن ایمان بالقدرت، یعنی قدرت پرایمان ہے،

دوسرارکن ایمان بالحکمت، یعنی حکمت پرایمان ہے،

تیسرارکن اپنی طاقت واختیار سے بُری ہونے کا اظہار کرنا ،

چوتھارکن ہرکام میں اللہ کی ذات ہے مدد کا طلب گارہونا۔

#### كشف كالكواقعه:

حضرت شیخ سہروردی میں ایک میں کہ مجھے ایک درویش کے بارے میں اس طرح کا واقعہ بیان کیا گیا کہ وہ مکہ معظمہ میں سے تھے اورایک شخص کے بغداد میں مرنے کی خبر مکہ میں ملی۔اللہ تعالی نے مکاشفہ (کشف) میں انہیں بتایا:

" بغداد میں مرنے والاشخص زندہ ہے اور بازار میں ایک سوار کے ساتھ چل پھرر ہاہے''۔

اس وقت انہوں نے اس بغدادی کے ملنے والوں کو بتایا کہتمہارا دوست مرانہیں، زندہ ہے۔اور حقیقت بھی یہی تھی۔اس درویش نے خود مجھے بتایا:

" میں نے اسے بازار میں دیکھا ہے اور اپنے کانوں سے بغداد کے بازار کے ایک لوہار کے ہتھوڑے کی آ وازسنی

ے''۔

#### عواف المعارف المحارف ا

بيسب خداداد بالتس بين:

اللہ بھی کسی ایک جماعت کو کشف عطافر ماتا ہے، — اور جے یقین کامل کی دولت مل چکی ہے انہیں ایس کسی چیز کشف وغیرہ کی حاجت نہیں ہوتی۔ اس لیے کہ بیتمام چیزیں ایمان ویقین کی تقویت کے لیے ہیں۔ بیسب کرامات ول میں ذکر کے جاگزیں ہونے اور ذکر کے ذات ہونے (یعنی قلب کے ذاکر بن جانے) سے کم درجے کی ہیں، یعنی بھی بعض حضرات کو ایسے واقعات کا مکا ففہ کرا کے مرتبہ کشف عطاکر دیا جاتا ہے۔ بیسب چیزیں تقویت یقین کے لیے ہیں۔ لیکن صاحب یقین کامل کوان مکاشفات کی ضرورت نہیں ہوتی۔ مکاشفات کی حکمت میں:

- سمریدوں کے لیے تقویت کاسامان موجود ہے،
- ساکلوں کے لیے تربیت کا سامان موجود ہے،

تا کہ ان کے یقین میں اضافہ ہواوروہ نفس کشی کی طرف مائل ہوکر دنیا کی لذتیں چھوڑ دیں ، ان کے پُرسکون عزم میں ہل چل مج جائے اور اپناوقت ان کاموں میں گزاریں ، جن سے اللہ کا قرب حاصل ہواور انہیں وہ مقام حاصل ہو جائے کہ ان لوگوں کے طریقے کو پسند کرنے لگیں جنہیں یقین کامل سے کشف حاصل ہوا۔ اس لیے کہ ایسے مریدوں میں کامل استعداد موجود ہے۔ اسی لیے ان پر پیچیدہ مقامات نرم اور آسان کردیئے گئے ہیں اور پوشیدہ با تیں ظاہر کردی گئی ہیں۔

#### گمراه اور بارگاہِ الٰہی سے دورلوگ:

کھی کھارا بیاہوتا ہے کہ عیسائی را ہب اور ہندو برہمن بھی (خلوت نینی) کا یہی طریقہ اختیار کرتے ہیں۔ مگروہ ہدایت کی راہ پرنہیں چلتے بلکہ گراہی اور ضلالت کے راستے پرگامزن ہیں۔ اس لیے ان کے بیکام مکروہ استدراج کی حیثیت رکھتے ہیں۔ ابنی کم فہنی کی بناء پراپی اس حالت کو قابلِ فخر سمجھتے ہیں۔ اس طرح بیلوگ بارگاہ اللی سے دور ہوجاتے ہیں۔ اس میں مشیّت ایز دی ہے کہوہ گراہی اور ضلالت میں پڑے رہیں، یعنی ہندو یو گیوں، برہمنوں اور عیسائی راہبوں کی خلوت نشینی کے باعث ان سے جو کشف و کراہات ظاہر ہوتی ہیں، وہ کسی شرف کا موجب نہیں، بلکہ بارگاہِ اللی سے دوری اور محرومی کی وجہ سے ہے اور ایک طرح کا مکروہ استدراج ہے۔

#### سالک کوخودفریں سے بچنا جا ہے:

سالک طریقت کے لیے لازم ہے کہ اگر اسے کشف وکرامات میں سے پچھ حاصل ہوجائے تو وہ اس پر نازنہ کرے بعنی اپنے کشف سے دھوکانہ کھائے۔فرض محال وہ پانی پر چلنے لگے یا ہوا میں اُڑنے لگے، تب بھی اسے کوئی فائدہ نہیں ہوگا، جب تک کہ وہ ذُہم وتقویٰ کا کورایوراحق ادانہ کرے۔

اگروہ زُہدوتقویٰ کاحق ادا کررہاہے تو یہ کرامت اس کی ترقی میں رکاوٹ نہیں بنے گی، — اور جوسا لک اس خیال میں اُلجھ کر رہ گیا کہ اب مجھ سے کرامتیں ظاہر ہونے گئی ہیں اوروہ اس کو کمال سمجھ کر قناعت کر جیٹھا،اوراپی خلوت شینی کواخلاس کے ذریعے مشحکم

### مراف المعارف ا

نہیں کیا (بعنی اس کی خلوت نشینی اللہ کے ساتھ اخلاص پر مبنی نہیں )۔اس کی خلوت نشینی باطل پر ہے۔ جب وہ دھو کے اور فریب کے ساتھ خلوت سے خلات سے محروم کر دیتا ہے۔ اس کے دل سے ساتھ خلوت سے محروم کر دیتا ہے۔ اس کے دل سے شریعت کی قدرو قیمت جاتی رہتی ہے۔ اس طرح وہ دنیا و آخرت میں رسوا ہوجا تا ہے۔

#### خلوت نشینی کااصل مقصود:

ایک طالبِ صادق کواجھی طرح سے جان لینا چاہیے کہ خلوت نشینی کا اصل مقصود یہ ہے کہاس کا سارا وفت اچھے کا موں میں بسر ہو،اپنے اعضاء د جوارح کومکر وہ کامیزں سے بازر کھے۔

خلوت نشینوں کے لیے تقسیم او قات ، اورادواذ کار پر بیشکی ان کے احوال کے مطابق ہوتی ہے:

- بعض حضرات کے لیے صرف ایک ذکر کاور دمناسب ہوتا ہے،
  - O پچھلوگوں کے حب حال م وقت مراقبہ کرنا ہے،
  - 🔾 پچھافراد ذکر ہے اُوراد کی طرف منتقل ہوتے ہیں۔
- 🔾 کھ حضرات کے لیے اُوراد کے بعداذ کارکوضروری تمجھا جاتا ہے،

ایک شیخ کامل کوان مراتب میں فرق کاعلم ہوتا ہے۔ یعنی مریدون کی استعداداوران کے احوال کا پیتہ ہوتا ہے۔ عام طور پرشنخ کے دل میں سب کے لیے خیرخواہی اور ہمدردی ہوتی ہے۔ وہ انہیں اپنانہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کا مرید (تابع فرماں) بنانا جا ہتا ہے۔ اس کی اس خواہش میں نفس کو کو کی محمل دخل نہیں ہوتا بلکہ وہ تو اتباع کو پسند کرتا ہے۔ اس میں کوئی بگاڑ کی بات نہیں ، بلکہ اس سے اور اصلاح ہوجاتی ہے۔

#### بابنمبر۲۸:

### چلہ شی کے آ داب

#### موششینی اہلِ صدق وصفا کاطریقہ ہے:

روایت ہے کہ حضرت داؤ دعلیہ السلام ہے ایک غلطی ہوگئ (سورہ ص،پ۲۳ کے مطابق) تو آپ چالیس دن رات سجدہ میں پڑے رہے۔ اس کے بعدانہیں اللہ تعالیٰ نے معاف کیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ تنہائی میں رہنااور گوشنشنی اختیار کرنااہلِ صدق وصفا کاطریقہ ہے، وہ بمیشہ سے اس کواپناتے چلے آئے میں، — جو بندہ بھی گوشنشنی پر بیشگی اختیار کرتا ہے تو اس کی ساری عمراسی میں گزر جاتی ہے۔ دین داری کامحفوظ راستہ یبی ہے، — اوراگر کوئی اہل وعیال اورنفس میں گھر ازندگی گزارر ہاہے تواہے بھی کسی حد تک خلوت نشینی اختیار کرنی جا ہیے۔

#### چلد کشی ، حکمت کی کنجی ہے:

حضرت سفیان توری مجتالی فی ماتے ہیں کہ جو بندہ خلوصِ دل کے ساتھ جالیس دن اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے ، تو اللہ تعالیٰ:

- اس کے دل پر حکمت کے درواز مے کھول دیتا ہے،
  - اے دنیا سے رغبت کم ہوجاتی ہے،
    - O آخرت سے لگاؤ برط جاتا ہے،
- دنیا کے امراض اوران کے علاج کاعلم ہوجاتا ہے،

اس طرح الله كاوه بنده سال ميس كم ازكم ايك باراپينفس پرضرور قابو پاليتا ہے۔

#### چلدیشی کا اصول بیے کہ:

جب کوئی مریدخلوت نثینی کاارادہ کرے تواس کے لیےسب سے اہم اوراصل اصول بیہ ہے کہوہ:

- تعلق ہوجائے اور جو کچھاس کی ملکتیت میں ہے اسے چھوڑ دے،
  - O -- پھراپنے لباس ، مصلّے کی طہارت ویا کیزگی میں پوری احتیاط کرے،
    - — اس کے بعد شمال کر کے دور کعت نماز پڑھے،
- 🔾 نماز کے بعدخشوع وخضوع اور گریدوزاری کے ساتھ اللہ تعالیٰ سے اپنے گنا ہوں کی معافی مانگے۔

#### عراف المعارف المحاول ا

— اپنے ظاہر و باطن کو یکسال رکھے، لینی اپنے دل سے مگر و فریب بغض وحسد اور خیانت جیسی بُر ائیوں کو دور کر دے۔ اس کے بعدوہ اپنی خلوت گاہ میں بیٹھ جائے۔

#### خلوت سے فقط نماز باجماعت کے لیے نکلے:

اپی خلوت گاہ سے نمازِ جمعہ اور نمازِ بجگانہ با جماعت اداکر نے کے لیے نکلے۔ کونکہ با جماعت نماز کی پابندی کو چھوڑ نا نا مناسب ہے۔ اگر اس کے خیال میں نماز با جماعت کے لیے خلوت گاہ سے نکلنا کسی خرابی کا باعث ہوسکتا ہے تو ایخ ساتھ ایک ساتھ وہ اپی خلوت گاہ میں نماز با جماعت اداکر سکے۔ (گرخلوت گاہ میں ساتھ کہ کہ سے خلوت ہی نہ رہے گی)، سے بہر حال یہ سی طور سے مناسب نہیں کہ وہ تنہا نماز پڑھے۔ کیونکہ جماعت کے ساتھ نماز نہ پڑھنے سے خلوت نینی میں بعض لوگوں کے عقل و نماز نہ پڑھنے سے بہت سی خرابیاں پیدا ہو کئی ہیں۔ مشاہدے میں سے بات آئی ہے کہ خلوت نینی میں بعض لوگوں کے عقل و نہم میں فتور آ جا تا ہے۔ ایسا شاید جماعت جھوڑ نے کی نحوست سے ہوتا ہے۔ چنا نچہ نماز با جماعت اداکر نے کے لیے خلوت نمینی کے معمول کے اذکار میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔

#### نماز باجماعت کے لیے نکلنے پراحتیاط:

نماز باجماعت کے لیے جب خلوت گاہ سے نکلے توبیا حتیاط کرے:

- راستے میں بار بارادھرادھرنہ دیکھے اور نہ ہی آ واز وں کی طرف کوئی دھیان دے۔اس سے دسوسے اور نفسانی تضورات اور پریثان کن خیالات پیدا ہوں گے۔
  - کوشش کرے کہ جماعت میں وقت پرشامل ہوجائے ، تا کہ امام کے ساتھ اس کی تلبیر تحریمہ فوت نہ ہو۔
    - 🔾 جب امام سلام پھیرے اور نمازختم کر کے چلا جائے ،وہ بھی اپنی خلوت گاہ میں واپس چلا جائے 🧢
- 🔾 اس بات کا خیال رکھے کہ مخلوق خدا کی اس پر نظر نہ پڑے۔اوراہے اس کی خلوت شینی کا پیۃ نہ چلے۔جیسا کہ ارشادِ باری

الْا تَطُمَعُ فِي الْمَنْزِلَةِ عِنْدَ اللّهِ وَٱنْتَ تُرِيْدُ الْمَنْزَلَةَ عِنْدَ النَّاسِ

"اگرتولوگول ہے اپنی قدرومنزلت جا ہتا ہے تو پھراللّٰہ کی بارگاہ میں اپنی قدرومنزلت کی اُمید نہ رکھ'۔

خرابی کی یہی وہ بنیاد ہے جس کی وجہ سے بہت سے نیک اعمال ضائع ہوجاتے ہیں،اگراس سے بچا نہ جائے، — اوراگر اس کا خیال رکھا جائے تو بہت سے باطنی احوال سنور جاتے ہیں۔

خلوت نشيس كوجايي كه .....:

— جہاں تک ممکن ہوا بنی خلوت نشینی کو چھیائے اورلوگوں پراپنی بزرگی اور بڑائی کا اظہار نہ کرنا جا ہیے۔

#### عوارف المعارف المعارف

- اپناساراوقت الله کی رضا حاصل کرنے میں صرف کرے۔
- \_قرآن کریم کی تلاوت کرے، یانماز پڑھے، یامرا قبہ میں مشغول رہے۔
  - جبان چیزوں سے تھک جائے تو سوجائے۔
- اگراس کاارادہ ہوکہ نماز کی رکعتوں کی معینہ تعداد کو پورا کرے، یا تلاوت یا ذکر کی مقررہ تعداد پوری کرے تواسے سے سب باری باری کرنا چاہیے، یعنی ایک کے بعد دوسری عبادت میں مشغول ہو۔
- ۔۔ اگروفت کی شرط پورا کرنا پیشِ نظر ہوتو نہ کورہ عبادات میں سے جواسے زیادہ آسان گئے، اسے اختیار کرے۔خواہ تلاوت و
   ذکر کرے، خواہ ایک ہی رکوع یا ایک ہی رکعت میں وفت گزارے۔
  - 🔾 —خلوت میں ہمیشہ باوضور ہنالا زم ہے۔
  - جب تک نیند کاغلبہ نہ ہو،اس وقت تک نہ سوئے ، بلکہ اس سے پہلے نیند کوٹا لنے کی کوشش کرے۔ بہر حال دن رات اس کا یہی معمول رہنا جاہیے۔
- ر ساگروہ کلمہ 'لآیا الله'' کاذاکر ہو،اورذکرکرتے کرتے زبان تھک جائے تو پھرزبان ہلائے بغیراپے قلب سے ہی اس کاذکرکرتارہے۔

حضرت شیخ سہل بن عبداللہ تستری میشد کلمہ کے ذکر کے باریک میں فر ماتے ہیں:

ے خلوت نشین کو یہ بھی پہتہ ہوز 'چاہیے کہ چالہ کشی زنجیر کی ما نند ہے جومختلف کڑیوں کے ملنے سے کممل ہوتا ہے، —اس لیے ہر کام میں اللّٰہ کی رضا کومقصو در کھنا چاہیے۔

#### روحانی معاملے کی بنیادی باتیں:

اہلِ تصوف اس بات پرمنفق ہیں کہ روحانی معاملے کی بنیادان چار چیزوں پرہے:

- قلیل طعام ( یعنی کم کھانا )،
- قلیل منام ( یعنی کم سونا )،
- قلیل کلام (یعنی کم بولنا)،
- عزلت گزین (تنهائی اختیار کرنا)۔

#### حِلَّهُ شَي مِين غذا:

چلہ کشی اور خلوت نشینی کی بہترین غذابیہ ہے کہ نمک اور روٹی پر قناعت کی جائے ، — شدید بھوک کے بید دووقت تجویر کیے گئے

#### Color of the property of the p

- بہلا وقت چوہیں گھنے کے بعد ہوتا ہے،اس حساب سے ہر دو گھنٹے کی غذا ایک بغدادی رطل اولیٹ (پونڈ) کے حساب سے دو اوقیہ ہوتی ہے۔اس صورت میں غذا عشاء کے بعد ایک بار کھائی جائے، —اگر روٹی کے دوجھے کر لیے جائیں، یعنی نصف پونڈ ابتدائی شب میں تناول کرلی جائے اور نصف آخر شب کھائی جائے تو پیطریقہ معدہ کے لیے ہلکار ہے گا،اوراس سے شب بیدار ہوکر ذکراور نماز میں زیادہ مدد ملے گی۔اگروہ محرکے وقت سحری کھائے تواسے اس کا اختیار ہے۔
- → بعوک کا دوسراانتها کی وقت بهتروی گھنٹہ کی ابتداء کے وقت ہے۔اس صورت میں دورا تیں" طے" می ہیں اور تیسری رات افطار کی، اس طرح ایک دن اورایک رات کی غذا ۳/۱ (ایک تهائی) رطل ہوئی۔
- ─ ان دو وقتوں کے علاوہ ایک درمیانی درجہ بھی ہے، وہ یہ کہ ہر دو دن اور دوراتوں میں سے ایک رات کو افطار کرے، اس طریقے سے روزانہ کی خوراک کا اوسط آ دھرطل ہوگا۔

یے طریقہ (مسلسل روز ہے رکھنا) ای دفت مناسب اور بہتر ہے کہ خلوت نشیں اس کے باعث اپنے اندر کمزوری اور تنگ دلی نہ محسوس کر ہے۔اور اس کے معمولات میں کوئی تھکن ، گھٹن اور افسر دگی پیدا نہ ہو، — اگر ان باتوں میں ہے کسی وجہ سے ذرا بھی خلل پیدا ہوتو ہر رات روز ہافطار کرلیا جائے ،اور ایک وقت یا دووقت میں ایک رطل کی خور اک تناول کی جائے۔

اگر خلوت نشین سالن کے بغیر نہیں رہ سکتا تو وہ سالن بھی استعال کر سکتا ہے۔ لیکن اگر وہ سالن روٹی کے قائم مقام ہے تو اتنی مقدار میں روٹی کم کرلی جائے ، تا کہ یہ مقدار چلہ کے آخری دس دن میں نصف طل رہ جائے ، — اگر وہ طاقت ور ہوتو چلہ کئی کی مقدار کہا ہی رات میں روٹی کی مقدار نصف رطل کر دے ، اور ہر رات رفتہ کر نتا جائے ۔ حتیٰ کہ آخری دس دنوں میں اس کی مقدار چوتھائی رطل رہ جائے۔

#### نفسشي:

چلّه کے شروع میں نفس کو ہر دوراتوں پر ایک رات افطار کرنے کاعادی بنایا جائے، ۔۔نفس اگر ہررات افطار کرنے کا تمنائی ہوتو قناعت کا راستہ اختیار کرے، ۔۔ اورا گرنفس ہررات افطار کرنے کاعادی ہوگیا ہے، ۔۔ یاا ہے ہررات افطار کرنے کی چھوٹ دے دی ہے تو وہ ایک رطل خوراک پر گزارانہیں کرےگا، بلکہ سالن اور دیگر لواز مات کی بھی آرز وکرنے لگے گا۔ اسی بات پر دوسری باتوں کا نداز ہ لگایا جاسکتا ہے۔

نفس کاطریقہ یہ ہے کہا گراہے طبع اور حرص کا عادی بنایا جائے تو وہ یقیناً لا کچی بن جاتا ہے، —اورا گراہے قناعت کی راہ پر ڈال دیا جائے تو وہ قانع بن جاتا ہے۔

ا — بغدادی رطل کاوزن آ دھ سر کے قریب یعنی ایک انگریزی پونڈ ہے۔ایک رطل، بارہ اوقیہ کے برابر ہوتا ہے، — اور ایک اوقیہ، چالیس درہم کے وزن کے برابر ہوتا ہے، — اور ایک درہم کاوزن اٹھائیس کا کہ درہم کاوزن اٹھائیس کا کہ درہم کاوزن اٹھائیس کا کہ درہم کے درانوں کے برابر ہے۔اس حساب سے ایک رطل چارسودرہم کے وزن کے برابر ہوتا ہے۔

ع — ایساعمل شرمی روزے کی تعریف کےمطابق نہیں، —صوفیاء کی اصطلاح میں اےروزے یاصوم کی بجائے'' طے'' کہا جاتا ہے۔'' طے'' کے لغوی معنی مجوک اوراشتہاء کے ہیں۔

#### عواف المعارف ا

🔾 — کچھ بزرگوں کا پیطریقہ رہاہے کہ دہ روزانہ اپنی غذا کو کم کرتے جاتے ہیں حتیٰ کنفس قلیل مقدارغذا کاعا دی بن جاتا ہے،

- --- الله کے بعض نیک بندے ثاروں ( کھجوروں کی گھلیوں ) سے خوراک کا انداز ہیا حساب لگاتے تھے، وہ روزانہ ایک گھلی کے برابرخوراک کم کردیتے۔
- بعض حضرات کا بیمعمول رہا ہے کہ وہ گیلی لکڑی کے وزن سے اس کا حساب رکھتے ، روانہ جس قدر وہ سو کھ جاتی اور اس کا وزن کم ہوجا تا ، اسی قدر وہ اپنی غذا کم کر دیتے۔
  - 🔾 —بعض مشائخ کرام روٹی کا اٹھائیس واں حصہ روزانہ کم کرتے ، یہاں تک کہ ایک مہینے میں ایک روٹی کم ہوجاتی۔
- بعض کا بیدستور رہا ہے کہ وہ خوراک میں تو کمی نہیں کرتے تھے مگر رفتہ رفتہ کھانے / افطار کی مدت بڑھاتے جاتے ، یعنی کئی گئی رفتہ رفتہ کھانے ہیں کھاتے تھے۔
- — ایک جماعت کا پیطر زعمل تھا کہ وہ سات سات دن ، دس دن اور پندرہ پندرہ دن ، یہاں تک کہ چالیس چالیس دن تک کھانانہیں کھاتے تھے۔

#### نورِمشامدہ ہے بھوک مک جاتی ہے:

شیخ سہل بن عبداللہ تستری میں اللہ سے سی مخص نے دریافت کیا:

'' جو خص حیالیس دن اوراس سے زیادہ دن تک بھوکا رہنے کے بعد صرف ایک بار کھا تا ہے تو اس عرصہ میں اس کی بھوک کی آگ کہاں چلی جاتی ہے''۔

آپ مِتاللة نے ارشادفر مایا:

"نورمشامدہ سے بھوک کی آگ مٹ جاتی ہے"۔

جب میں نے ایک اور بزرگ سے اس کے بارے میں پو چھا تو اس کا جو جواب دیا، جس کا مفہوم یہ تھا: ''وہ جلو ہُ ذات حِق سے ایسی فرحت محسوں کرتے ہیں جس سے بھوک کا احساس ہی مٹ جاتا ہے''

اس سے ملتے جلتے واقعات مخلوقِ خداکی روز مرہ کی زندگی میں بھی پیش آتے رہتے ہیں۔ مثال کے طور پراگر کوئی بھوکا ہواور احلیات نوف کے مارے بھی ہوجاتی ہے۔ اچا تک اس نے کوئی خوش خبری سنی تو خوشی کے مارے اس کی بھوک جاتی رہتی ہے۔ ایسی حالت خوف کے مارے بھی ہوجاتی ہے۔ بہرحال جوکوئی فدکورہ طریقوں میں سے کسی طریقے پرصدق واخلاص کے ساتھ اللہ کی بیرا ہوتا ہے اور نہ جسمانی طور پر کوئی نقصان ہوتا ہے، — ان باتوں کا خدشہ اس وقت ہوتا ہے جب خلوص دل کے ساتھ اللہ کی عبادت میں مشغول نہ ہو۔ وگر نہ ایسی حالت میں بھوک بھی ستاتی ہے، عقل بھی متاثر ہوتی ہے اور جسمانی کمزوری بھی لاحق ہوتی عبادت میں مشغول نہ ہو۔ وگر نہ ایسی حالت میں بھوک بھی ستاتی ہے، عقل بھی متاثر ہوتی ہے اور جسمانی کمزوری بھی لاحق ہوتی

#### بھوک کی شدت کی حد کیا ہے؟:

بھوک کی شدت اس وقت کمال کو پہنچ جاتی ہے جب روٹی اور کھانے کی دوسری چیزوں میں تمیز ندر ہے۔اس کے سامنے کھانے

#### حال عطرف المعارف كالمحالف كالم

کی جو چیز رکھ دی جائے تو وہ کھالے۔ اور جب کوئی روٹی کوہی معین کرلے تو سمجھ لیس کہ وہ بھوکا نہیں ہے۔ تین دن بھوکا رہنے کے بعد بھوک کی ایسی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے، یہ بھوک صدیقین کی بھوک ہے۔ اس وقت پچھ نہ پچھ کھانا بقائے جسم کے لیے ضروری ہو جا تا ہے تا کہ بندگی کے فرائض ادا کیے جاسکیں۔ بیضرورت بھی ان لوگوں کے لیے ہے جواپنی غذا کورفتہ رفتہ کم نہیں کرتے ، ۔۔۔لیکن جوحفرات اپنی غذا کورفتہ رفتہ کم کرتے ہیں، وہ تین دن سے زیادہ چالیس دن تک صبر کرسکتے ہیں۔ جیسا کہ ہم نے بیان کیا۔

بعض صوفیاء کرام کایہ کہنا ہے کہ بھوک کی حدیہ ہے کہ اگر کسی کے تھوک پر مکھیاں نہ بیٹھیں تو یہ معدہ کے چکنائی سے خالی ہونے کی دلیل ہے۔جس تھوک میں چکنائی شامل نہ ہو، وہ صاف پانی کی طرح ہوتا ہے جس پر کھی نہیں بیٹھتی۔

#### صحابه كرام ومشائخ عظام كى فاقه كشى:

- --- روایت ہے کہ حضرت سفیان تو ری اور حضرت ابراہیم بن ادھم خُٹِ اللّٰیم عین دن بھو کے رہتے تھے۔
  - 🔾 حضرت ابو بکر صدیق ر النیز جیردن تک بھو کے رہے۔
  - 🔾 حضرت عبدالله بن زبير طاللهٔ سات دن تک بھو کے رہے۔
- ہمارے دادامحمہ بن عبداللہ المعروف بہشنے عمویہ رئیناللہ جواحمہ الاسود الدینوری رئیناللہ کے ساتھیوں میں سے تھے، چالیس دن تک بھو کے رہے تھے۔

بھو کے رہنے کا انتہائی درجہ (طے) ہمارے دور کے ایک ہزرگ نے حاصل کیا ہے جوزاہد خلیفہ کے نام سے معروف ہیں۔
ایہر کے رہنے والے ہیں۔ میری ان سے ملاقات نہیں ہوئی، — ان کی بھوک اور خوراک کی کی کا یہ حال ہے کہ وہ مہینے بھر میں صرف ایک با دام کھاتے ہیں۔ میں نے نہیں سنا کہ طے اور خوراک میں رفتہ رفتہ کی کرنے (فاقہ کشی) میں شخ زاہد خلیفہ کے سواکوئی اور کمال کی اس حد تک پہنچا ہو، — ان کے بارے میں کہا جا تا ہے کہ انہوں نے اس کا آغاز اس طرح سے کیا کہ وہ آلی لکڑی کے خشک ہونے کی مقدار کے مطابق خوراک کو کم کرتے رہے، اس طرح رفتہ رفتہ خوراک کو کم کرتے وہ چالیس دن میں ایک بادام تک پہنچ گئے۔

#### صادقین اورریا کارکی ایک راه:

یہ وہ طریقہ ہے جس پر صادقین اور حق پرستوں کی جماعت عمل پیرا ہے۔ بھی بھی غیر مخلص لوگ بھی (اپنی مصلحتوں کی بناء پر) یہی راہ اختیار کرتے ہیں۔ جس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے باطن میں جوخواہشیں چھپی ہیں، غذا کی کمی ان پر آسانی کردیتی ہے۔ اس عمل سے وہ خلقت کی توجہ عاصل کرنا چاہتے ہیں۔ یہ سراسر منافقت ہے۔ اللہ ہمیں اس سے اپنی پناہ میں رکھے۔

مگر جوضیح معنوں میں مخلص انسان ہے، وہ طے (فاقہ کشی ) اور بھوک کو اس صورت میں برداشت کرتا ہے جبکہ کوئی شخص اس کے محنوں میں کمی آجاتی ہے۔ حال کو جانتا نہ ہو۔ اگر لوگوں کو اس کی بھوک اور فاقہ کشی کی خبر ہوجائے تو اس صورت میں اس کے عزم وہمت میں کمی آجاتی ہے۔ اسے فاقہ کشی کی تعکیف اس لیے آسان معلوم ہوتی ہے کہ اس میں خلوص پایا جاتا ہے۔ اس کی نظریں اللہ کی طرف گئی ہوتی ہیں جس کی رضا کے لیے وہ فاقہ کشی کر رہا ہے۔ لیکن جب لوگوں کو اس کی حالت کا پیٹریش جاتا ہے۔ اس کی استقامت میں کمی آجاتی ہے۔ کی رضا کے لیے وہ فاقہ کشی کر رہا ہے۔ لیکن جب لوگوں کو اس کی حالت کا پیٹریش جاتا ہے تو اس کی استقامت میں کمی آجاتی ہے۔

#### حال عوارف المعارف كالمحال المعارف المع

ایک مخلص انسان کی یہی نشانی ہے۔ چنانچہ جب کوئی سالک بیمحسو*س کرے کہ* دہ اس بات کو پسند کرتا ہے کہ لوگ اسے کمتری کی نظر سے دیکھیں۔اسے جاہیے کہ خود کوملزم جانے '' کیونکہ اس کے طے میں منافقت کی ملاوٹ ہوگئی ہے۔

#### مخلص فاقه كش يرعنايات الهي:

جو محض اللہ کے لیے بھوک برداشت کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اس کے بدلے میں ایسی باطنی مسرت وفرحت عطا کرتا ہے کہ اس فرحت و مسرت ہے وہ کھانا بھول جاتا ہے، اور اگر کھانے کا خیال آبھی جائے تو اس کا دل کھانا نہیں چاہتا۔ اس لیے کہ اس کا باطن انوار و تجلیّات سے لبریز ہوجا تا ہے۔ اس کا روحانی جذبہ تو می ہوکرا سے عالم روحانی کے مرکز اور نقر کی طرف کھینچنے لگتا ہے۔ جس کے باعث اس کا دل خواہشات اور نفسانی شہوتوں سے نفرت کرنے لگتا ہے اور اس کا میلان روحانیت کے ملاء اعلیٰ کی طرف ہوجاتا

#### روح ونفس کی کشش:

اگرنفس کو کمال کاسکون واطمینان ہواور قلب روش کے ذریعے اس پرروحانی انوار و تجلیّات کاعکس پڑر ہا ہو، اورروحانی جذبہ سے نفسانی جذبہ الگ ہوجائے تو بیروحانی کشش مقناطیس کشش سے کہیں بڑھ کر ہے، کیونکہ مقناطیس لوہے کواس لیے جذب کرتا ہے کہ لوہے میں ایسا مادہ پایا جاتا ہے جومقناطیس کا ہم جنس ہے۔قلب کے واسطہ سے اس میں ایسی روح پیدا ہوجاتی ہے جواصلی روح کی ہم جنس ہوکراس کی کشش کو قبول کرتی ہے،جس کے نتیج میں نفس دنیاوی کھانوں اور حیوانی خواہشوں کو حقیر شجھنے لگتا ہے۔ اور سول اکرم مَنَّ اللَّیْنِم کا بیار شادِگرامی اس کے لیے حقیقت کا روپ دھار لیتا ہے:

''میں اپنے رب کے پاس رات گزارتا ہوں ، وہی مجھے کھلاتا بلاتا ہے'۔

جو کچھ میں نے بیان کیا ہے، اس معیار پروہی پورا اُتر سکتا ہے جس کے تمام افعال واقوال اور اس کی ساری زندگی کے سب
احوال لازم اور اہم بن جائیں۔ اس لیے کہ اس کا کھانا بھی ایک ضرورت ہوگا، — اور اگر وہ ضرورت کے بغیر ایک کلمہ بھی بول
وے تو اس کی بھوک کی آگ یوں بھڑک اُٹھتی ہے جیسے لکڑیاں آگ سے بھڑک اُٹھتی ہیں۔ کیونکہ خوابیدہ نفس ہرشے سے جاگ
اُٹھتا ہے جواسے جگادے، — اور نفس جب جاگ اُٹھتا ہے تو اپنی خواہشوں کی طرف لگتا ہے۔ بہر حال جو سالک ضبط نفس سے
آگاہ ہواور علم بھی حاصل کر چکا ہو، اس کے لیے طے اور فاقد کشی کی منزل آسان ہو جاتی ہے۔ اور اللہ کی مدداس کے شامل حال ہوتی
ہے، جبکہ اللہ کے فضل و کرم سے اسے کی چیز کا کشف بھی ہوگیا ہو۔

#### قدرت الهي كاايك مظهر:

ایک درولیش نے مجھے اپناوا قعہ سنایا کہ ایک بار مجھے شدید بھوک لگ رہی تھی۔ مگر میں نے کسی کے سامنے سوال نہ کیا، اور نہ میرا کوئی کسب و ہنرتھا کہ میں اس کی بدولت کچھ کما کر کھالیتا۔ چند دن گزر نے پر بھوک کی جب انتہا ہوگئ تو اللہ تعالی نے (افطار کے لیے) مجھے ایک سیب عنایت فر مایا۔ کھانے کے اراد ہے سے جب میں نے سیب کوتو ڑا تو اس میں سے ایک حورنگی، جب میں نے سیب کوتو ڑا تو اس میں سے ایک حورنگی، جب میں نے سیب کوتو ڑا تو اس میں سے ایک حورنگی، جب میں نے سیب کوتو ڑا تو اس میں سے ایک حورنگی، جب میں نے ایسے دیکھاتو مجھے اس قدر سرور حاصل ہوا کہ مجھے گئ دن تک کھانے کی طلب نہ ہوئی۔

#### عمرف المعلوف المعارف ا

درولیش کابیکہنا کہ بیب کے اندر سے حورنگلی چونکہ اللہ کی قدرت پرایمان لا نا،ایمان کا ایک رکن ہے،اس لیے بیرواقعه سلیم کرلیا گیا اوراس سے انکارنہیں کیا کہ اللہ تعالی اپنی قدرت سے ایسا کرسکتا ہے۔

#### عالم ملكوت كى قدرت كانمودار مونا:

حضرت شيخ سهل بن عبدالله تسترى مجيسة في ارشادفر مايا:

''جس نے جالیس دن تک فاقہ کشی کی ،اس کے لیے عالم ملکوت کی قدرت نمودار ہوگی''۔

یہ بھی کہاجا تا ہے کہ بندہ اس وقت تک ایساحقیقی زُمد جس میں کسی قتم کا شائیہ نہ ہو،اختیار نہیں کرتا، جب تک ملکوت کی قدرت کا امدہ نہ کر لیے۔

حفزت شیخ ابوطالب کی میناند اور میں کہ میں ایسے خص کو جانتا ہوں ،جس نے اپنی غذا میں رفتہ رفتہ کی کر کے اپنے نفس کو جانتا ہوں ،جس نے اپنی غذا میں رفتہ رفتہ کی کر کے اپنے نفس کو اس طرح سے عادی بنایا کہ وہ جالیس دن تک بھو کے رہنے کا عادی بنایا ۔وہ جالیس دن میں ایک بار کھا تا ،اس نے اپنے نفس کو اس طرح سے عادی بنایا کہ وہ کھانے کو ہر رات بھو کا رہتا تھا۔اس طریقے پروہ ایک سال اور چار مہینے میں جالیس دن فاقہ کشی کرتا تھا۔ایک بعد بتدریج شب وروز یہی ممل کرتا رہا۔ جی کہ چالیس دن کی بھوک اس کے لیے ایک دن کی بھوک بن گئی۔

مشائخ کرام نے مجھے بتایا کہ جو شخص ایسا کام کرتا ہے،اس پرعالم ملکوت کی نشانیاں ظاہر ہوتی ہیں اور عالم جبروت کی قدرت کا مفہوم منکشف ہوتا ہے، کیونکہ اللہ تعالی اپنی تجلیّات کوجس طرح جا ہتا ہے،نمود ارکرتا ہے۔

#### فصلِ الهي كيافاقه كشي ميمشروط ب:

اس بات کو پیش نظر رہنا جا ہے کہ اگر فاقہ کئی اور کم کھانا ہی خاص فضیلت کا باعث ہوتا تو سبجی پینجبر فضیلت کے اس کام کو ضرور کرتے اور رسول اللّه مَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ ا

واضح رہے کہ قدرت، قادر مطلق کا ایک اثر ہے۔ جوشخص قادر مطلق کی قربت کا اہل بن گیا ہو، اسے نہ تو اس کی قدرت پر کوئی تعجب ہوتا ہے اور نہ ہی کسی طور انکار ہوتا ہے، بلکہ وہ بیمشاہرہ کرتا ہے کہ اس کی قدرت عالم حکمت کے اجزاء کے پردوں سے نمودار ہور ہی ہے۔

#### بهرحال فاقه کشی ایک پیندیده طریقه ہے:

بہرحال جو بندہ خلوصِ دل کے ساتھ جاکیس دن تک اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہے،اور مندرجہ بالاتمام اعمال واطوار کے مطابق اپنی روحانیت کے قائم رکھنے کے لیے کوشاں رہتا ہے،تو اس چلّہ کی برکتیں اس کے تمام اوقات اور ساعات پرنزول ہوتی رہیں

عمارت المعارف المحاول گی، — چلّہ کشی، بہر حال ایک پیندیدہ طریقہ ہے،جس برصالحین کی ایک جماعت نے اعتماد کیا ہے۔ بزرگانِ سلف میں ہے ایک 👼 جماعت نے چلّہ کشی کے لیے پوراماہ ذیقعدہ اور ماہ ذوالحجہ کےابتدائی دس دن مختص کر لیے تھے، —حضرت مویٰ علیہالسلام کے جلّہ کے بھی یہی جالیس دن تھے، ۔۔حضرت مکحول رٹائٹنز کی روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَاثِیْزَم نے ارشا دفر مایا: "جس نے جالیس دن تک خلوص دل کے ساتھ اللہ کی عبادت کی ،اس کے دل سے حکمت کے چشمے پھوٹ کراس کی زبان سے جاری ہوتے ہیں'۔

#### باب نمبر۲۹:

### صوفیاءکرام کے اخلاق

#### صوفیاء کرام سُنّت کا حیاء کرنے والے ہیں:

صوفیاء کرام کورسول اکرم مَثَالِیَظِم کی اتباع کرنے کا اور لوگوں کی نسبت زیادہ حصہ ملاہے۔اس لیے وہ سُنت مبارک کوزندہ كرنے والے ہیں۔احسن طور پرانتاع اور سُتت كے زندہ كرنے كانام ہى اخلاقِ نبوى مَثَا اَثْنِكُم سے متصف ہونا ہے۔

حضرت انس بن ما لك و النفوز ايت ب كرسول الله منافيز أن مجهة تا كيد فرمائي:

''اےمیرے بیٹے!اگرتم سے ہو سکے توضیح وشام ایسی زندگی بسر کرو کہ تمہارے دل میں کسی کے خلاف میل اورنفرت نہ

اس کے بعد آپ مَنْ اللّٰهُ اِنْ ارشاد فرمایا:

''اے میرے بیٹے! یہی میری سُنت ہے اور جس نے میری سُنت کوزندہ کیا، گویا اس نے مجھے زندہ کیا، اور جس نے مجھےاس طرح زندہ کیاوہ میرے ساتھ جنت میں ہوگا''۔

میصوفیاء کرام ہی ہیں جنہوں نے رسول اکرم مَالِیْنِ کی سُنت کوزندہ کیا ہے۔ کیونکہ انہوں نے شروع ہی سے آپ مَالِیْنِ کے ارشادات برعمل کیا، اوراین روحانی زندگی کے درمیانی حصے میں آپ کے اعمال مبارک کی اطاعت کی ،جس کے نتیج میں ان کی زندگی میں اخلاقِ نبوی مَالِیْنِیْم راسخ ہو گئے، — چنانچہ جب تک تز کیہ تفس نہ ہو، تب تک اخلاق میں حسن نہیں آ سکتا، — اور تز کیهَ نفس ای وقت ممکن ہے جبکہ شریعت کی قیادت کوشلیم کرلیا جائے۔

#### اخلاق نبوى مَالِثَيْظِم:

رسول اکرم مَثَاثِیْمُ کے اعلیٰ ویا کیز واخلاق کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ٥

''اوربے شک آپ اعلیٰ اخلاق سے متصف ہیں''۔

رسول اکرم مَثَاثِیْنِ چونکہ خلق خدامیں افضل اور سب سے یا کیز ففس والے تھے۔اس لیے آپ کے اخلاق بھی سب سے براھ كراوراعلى تھے۔ شخ مجامد بيشانند فرماتے ہيں:

#### مواف المعارف ا

''نُحُلُقِ عَظِیْمِ" سے مراد ہے کہ آپ اعلیٰ درجہ کا دین رکھتے ہیں، —اور دین نیک اعمال اوراخلاقِ حسنہ کا مجموعہ ہے'۔ اُم المؤمنین حضرت عائشہ ڈٹاٹھٹا سے رسول اکرم مَثَاثِیَّتِم کے اخلاق کے بارے میں دریافت کیا گیا کہ رسول اللّه مَثَاثِیَّتِم کے اخلاق کیسے تھے؟ تو آپ نے ارشاوفر مایا:

" آ پ مَنْ لَيْكُمُ كَا خلاق قرآن كريم ہے"۔

حضرت قاده رالفئؤنے اس کی تفسیر میں فر مایا:

''اس سے مرادیہ ہے کہ آپ مَانَّیْنِمُ قرآن کریم کے احکام پڑمل کرتے تھے، جن کاموں سے اس میں منع کیا گیا ہے، انہیں نہیں کرتے تھے''۔

بہر حال حضرت عائشہ ڈاٹھ ٹھا کے اس ارشاد میں ایک بہت برداراز (پوشیدہ) ہے،اور بیا یک بردے گہرے علم کی بات ہے جس کی آپ نے وضاحت نہیں فر مائی۔اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ مَنَّاثِیْمُ کی پاکیزہ ومبارک صحبت کی بدولت حضرت عاکشہ ڈاٹھُنا کودین کا مخصوص علم عطافر مایا تھا،جیسا کہ رسول اکرم مَنَّاثِیْمُ نے ارشا وفر مایا:

''تم ان (حميرا)سے دين کاايک حصه يکھو''۔

#### سلف مزاج اورطبع کے نفوس:

رسول اکرم مَثَاثِیْنِم کے اس ارشادِ مبارک کی تشریح وتو ضیح یہ ہے کہ نفوس کی سرشت میں مختلف قتم کی طبیعتیں اور مزاج رکھے گئے ہیں۔ یہا ختلاف ان کے لوازم اور ان کی ضرور توں کے مطابق ہے۔ ل

- جن نفوس کومٹی سے پیدا کیا گیا،ان کی طبیعتیں اسی کے مطابق ہیں۔ یا
- 🔾 -- جن نفوس کی پانی ہے تخلیق کی گئی ہے،ان کی طبیعتیں اس کی خصوصیت رکھتی ہیں، 🤇 📞
  - 🔾 —بعض کوسڑی ہوئی مٹی کے گارے ہے،
  - بعض کو کھنگھناتی ہوئی پختہ شی سے پیدا کیا گیا ہے۔

چنانچیان کی پیدائش کے آغاز پران میں حیوانیت اور درندگی اور شیطانی اوصاف رکھ دیئے گئے ہیں۔انسانی طبیعت کی شیطانی صفت کے بارے میںارشادِ باری ہے:

> خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنُ صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ ٥ وَخَلَقَ الْجَآنَّ مِنُ مَّارِجٍ مِّنُ نَّارٍ ٥ (ب٢٠ ، سورة رحمن) "اس نے انسان کو شیکرے کی طرح کھنگھناتی ہوئی مٹی ہے ، اور جن کوآگ کے صاف شعلے سے پیدا کیا"۔ شمیرے میں چونکہ آگ کا دخل ہے ، اس لیے اس میں شیطان کی آگ کا اثر موجود ہے۔

الے استعبیق کابیا ختلاف (عناصرار بعد یعنی) چارعناصر یعنی (آب) پانی، (آتش) آگ، (خاک) منی اور (باد) ہوا کی ترکیب کے لحاظ سے ہے۔ اور انہی سے اغلاط اربعد یعن بلغم، سودا، صفرااور بادی ہے، اب وجود کی ترکیب میں اور ہیو لی کے شکل اختیار کرنے میں جوعضر غالب ہوتا ہے یازیادہ ہوتا ہے، انسانی طبیعت مجمی ای کے مطابق اور تابع ہوتی ہے۔

ع -- يعنى مزاج پر جوعفر غالب بوتا ہے، طبيعت ميں بھي اس كاغلب بوتا ہے۔

#### عراد المعادل ا

رسول أكرم مَنْ يَرْمُ كاشقِ صدر:

الله تعالیٰ نے اپنے غایت درجہ لطف وکرم اور عنایہ عظمیٰ سے رسول اکرم مَنَا عَیْرَا کے وجو دِاطہر سے شیطانی اثر کوزائل فر ما فائل نے اس بارے میں حضرت حلیمہ بنت حارث (حلیمہ سعدیہ) ڈائٹونا کی ایک طویل روایت موجود ہے۔ آپ فرماتی ہیں:
''ہم اپنے گھر میں تھے، اور رسول الله مَنَا تَقَرِمُ اپنے رضاعی بھائی کے ساتھ ہماری بھیڑ بکریوں کے ساتھ چراگاہ میں تھے، اوپا کی ان کارضاعی بھائی دوڑتا ہوا ہمارے پاس آیا اور کہنے لگا:

'' ہمارے قریشی بھائی کے پاس دو مختص آئے جنہوں نے سفیدلباس پہن رکھے تھے،انہوں نے قریشی بھائی کولٹادیااور ان کا پیٹ جاک کیا''۔

یہ ن کر میں اوران کارضا کی باپ ( یعنی میراشوہر ) دوڑتے ہوئے ان کے پاس پنچے تو ہم نے انہیں کھڑا ہوا پایا۔ لیکن خوف سے ان کارنگ بدلا ہوا تھا۔ میرے شوہر نے اسے مطلے لگا کر کہا:

"اےمیرے بیٹے اسمہیں کیا ہوا؟"

اں وقت آپ مناتیکا نے بتلایا:

'' دوآ دمی آئے جوسفیدلباس پہنے ہوئے تھے۔انہوں نے مجھےلٹا کرمیرا پیٹ چاک کیااوراس میں سے کوئی چیز نکال کر باہر پھینک دی، پھر پہیٹ کوویسا ہی کردیا،جیساوہ پہلے تھا''۔

ين كرجم اے چراگاہ سے اپنے ساتھ لے آئے، پھران كے (رضاعى) باپ نے كہا:

''اے حلیمہ! مجھے خوف ہے کہ میرے اس بیٹے کوکوئی نقصان نہ پہنچے۔ اس سے پہلے کہ ایسا پچھ ہو، جس کا ہمیں اندیشہ ہے، ہم اسے لے جاکراس کے گھر والوں کو پہنچا دیں''۔

''تم ان کو کیوں واپس لے آئیں۔جبکہ ہمیں ان سے محبت تھی اور تم بڑے شوق کے ساتھ ان کو لے گئی تھیں''۔ ہم نے کہا:

''واللہ! ہمیں کوئی تکلیف نہیں ہے، تا ہم اللہ تعالیٰ نے ہم سے ان کا پھھنہ پھھٹ ادا کرادیا ہے۔ہم نے اپنی ذمہ داری پوری کی ہے، مگراس بات کا ڈر ہے کہ انہیں کوئی نقصان نہ پہنچ جائے، یا یہ کسی ہلاکت میں نہ پڑجا کیں۔اس لیے ہم نے مناسب سمجھا کہ ہم انہیں ان کے گھر والوں تک پہنچادیں''۔

حضرت آمنه ظِلْمُثَانع دريافت فرمايا:

'' مجھے بتاؤ دراصل بات کیا ہے؟ جس کی وجہ ہے تم اس قدر خوفز دہ ہو''۔

ہم بتانانہیں جا ہے تھے لیکن ان کے بے حداصرار پرہم نے ساراواقعہ بیان کردیا،سارا ماجراس کر حضرت آمند بھا تھا۔
نے ارشادفر مایا:

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

''تمہیں ان کے بارے میں شیطان کا خدشہ ہے، اللہ کی قتم! شیطان ان کی طرف راہ نہیں پاسکتا۔ واقعہ یہ ہے کہ میرے بیٹے کی شانِ عظیم ظاہر ہونے والی ہے۔ کیاتمہیں اس کے بارے میں کچھ بتاؤں!'' ہم نے کہا:''ضرور بتا 'میں'' ہے۔ تب وہ کہنے گئیں:

''جب میں ان کے مل سے قلی تو اس سے ہلکا کوئی حمل نہ تھا۔ حمل کے دنوں میں مجھے خواب میں دکھایا گیا کہ مجھ سے ایک ایسا نور پیدا ہوا ہے جس سے ملک شام کے محلات روشن ہو گئے۔ اس کے بعد جب آپ کی پیدائش ہوئی تو اس طرح ہوئی کہ آج تک پیدا ہونے والا کوئی اس طرح پیدا نہیں ہوا، جب آپ پیدا ہوئے تو اپنے ہاتھوں کے سہارے اپنا سرآسان کی طرف اُٹھا کے ہوئے تھے، سے خیرتم انہیں یہاں چھوڑ جاؤ''۔

#### نفسِ نبي اورنفسِ أمتى ميس فرق:

جب اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول میں گینی کوشیطان کے اثر سے پاک وصاف کر دیا تو آپ میں گینی کا پاکیزہ فس، بشری نفس کی حد پر قائم رہا، جوا پنے اخلاق اور صفاتِ حسنہ سے وجود میں آیا تھا، —ان صفاتِ حسنہ سے مرادوہ رحمت ہے جو گلوق کے لیے آپ کی ذاتِ والا صفات میں موجود تھی۔ بشری نفوس کی صفات کی بنیا دظلمت و تار کی پڑھی، —اس لیے آپ میں گئی آور اُمت کے حال میں بہت بڑا فرق ہوگیا، — آپ کی ذاتِ مبار کہ میں جو بشری صفات رہ گئی تھیں، ان کے ظاہر ہونے کے لیے وح سے ذریع ان کے دریع ان کی مدد کی گئی تا کہ جو تاریک صفات باتی رہ گئی ہیں وہ بھی ملیا میٹ ہوجا کیں۔ یہ اللہ کی طرف سے آپ میں گئی آئی کے خاص رحمت تھی۔ حضور من گئی کے مختلف صفات کے طہور کے موقع پر مختلف آیا ہے قرآنی نازل ہوئیں، جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَوُ لَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرُانُ جُمُلَةً وَّاحِدَةً عَكَذَلِكَ عَلَيْكِ الْفُرَانُ وَرَتَّلُنهُ تَرُتِيُّلاه (١٩١٠مورة فرقان ٣٢٠)

''اور (منکر) کہنے گئے:ان پرقر آن کیمشت کیوں نازل نہیں کیا گیا'' — ہم نے اسےاس طرح اس لیے نازل کیا کہ ہم تمہارے دل کومضبوط رکھیں اور تم ہے آ ہتہ آ ہتہ خوش آ وازی کے ساتھ پڑھوا کیں''۔

چونکہ قلب اورنفس کا باہمی تعلق ہے اور اس تعلق کی وجہ سے بشری صفات نمود ار ہوتی ہیں اورنفس کی حرکت سے اضطراب پیدا ہوتا ہے۔ چنانچیاس اضطراب کو دورکرنے کے لیے دل کومضبوط کیا گیا۔

#### براضطراب براخلاقِ عاليه كاسبق:

چنانچہ دل کے ہراضطراب پرایک آیت (وی) تازل ہوئی، جس میں اخلاق کا ایک اعلیٰ درس موجود تھا، خواہ اس کا ذکر صراحت کے ساتھ ہوتایا اشارۃ ، — مثال کے طور پر جنگ اُحد میں جب آپ کے دودندانِ مبارک شہید ہوئے اور آپ کے رُخِ انور پرخون بہنے لگاتو آپ مُلَا تَیْنِمُ کے نفس میں ایک اضطراب اور حرکت بیدا ہوئی۔ آپ مُلَا تَیْنِمُ نے خون پو نچتے ہوئے ارشاد فر مایا:
''وہ قوم کیے فلاح پاسکتی ہے جس نے اپنے نبی کے چہرے کوخون آلودہ کر دیا۔ فقط اس لیے کہ وہ انہیں ان کے میرے کوخون آلودہ کر دیا۔ فقط اس لیے کہ وہ انہیں ان کے

#### 

یروردگاری طرف بلاتاہے'۔

اس وقت آپ کے سکینِ قلب کے لیے بیآیت نازل ہوئی:

لَيْسَ لَكَ مِنَ الْآمُوِ شَيْءٌ ٥ (٣٠)

· ' آپ کااس معاملہ سے کوئی تعلق نہیں' ۔

اس وخی کے آنے سے آپ مَنْ اَقْدَام کو قرار آگیا اور اس زیادتی پرصبر آگیا۔ چونکہ قرآنی آیات ان مختلف صفات کے ظاہر ہونے پرمختلف اوقات میں نازل ہوئیں، اسی لیے اخلاقِ نبوی مَنْ اِقْدَام کا قرآن پاک سے تعلق قائم کیا گیا۔ تا کہ قرآن پاک سے آپ مَنْ اَقْدَام کیا گیا۔ تا کہ قرآن پاک سے آپ مَنْ اَقْدَام کے اخلاقِ کر بیانہ کا پیتہ چل سکے۔ بیصفات آپ کفس مبارک میں اس لیے باقی رکھی گئیں، تا کہ آپ مَنْ اَقْدَام کے اس ارشاد عالی کی توضیح ہو سکے۔

'' میں اس لیے بھول جاتا ہوں تا کہ یہ بھی اُمت کے لیے میری سُنّت بن جائے''۔

لہٰذا قرآنی آیات کے نزول کے وقت آپ کی صفاتِ نفس کا ظہوراس لیے ہوتا تھا کہ اُمت کی اصلاح ہو سکے۔اور اُن کے نفوس ادب سکھ جائیں، وہ پاک وصاف بن جائیں، ان کے اخلاق اچھے ہوجائیں، —اس کا موجب آپ مَنَا اَلَّا اِلَا اِلَّا اِلْمَا الْمَا الْمَالِي الْمَالَّمُ الْمَا الْمَا الْمَالَّمُ الْمَا الْمَالَ الْمَا الْمَا الْمَالَ الْمَالَّمُ الْمَالَ الْمَالِمُ الْمَالْمُ الْمَالِمُ الْمَلِمُ الْمَالِمُ الْمِلْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمَالِمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمِلْمُ الْمُلْمُ الْمُل

''اللہ کے پاس اخلاق کاخزانہ جمع ہے۔اللہ تعالی جب کسی بندے کے ساتھ بھلائی چاہتا ہے تو اسے یہ عنایت فرما تا ہے''۔

اسی لیے آپ مَلَا لَيْرَا نے بير مَلَى ارشاد فرمايا:

''میں اس لیے بھیجا گیا ہوں کہ شریفا ندا خلاق کی بھیل کروں''۔

آپ مَنْ الْمِيْمُ كار بھى ارشادِكرامى ہے:

''اللہ تعالیٰ کے ایک سوسے زیادہ اخلاق ہیں، — ان میں سے وہ کسی کوایک بھی عطافر مادی تو وہ جنت میں داخل ہو گا''۔

اس کا شار صرف کسی نبی ورسول پر نازل ہونے والی وحی سے ہوسکتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے صفاتی نام مخلوق پراس لیے ظاہر فر مائے ہیں کہ وہ اپنے بندوں کوان کی طرف بلاتا ہے۔اگر وہ قوائے انسانی میں اخلاقِ الٰہی سے متصف ہونے کی صلاحیت اور اہلیت نہ رکھتا تو پھر بندوں کو اس کی دعوت نہ دی جاتی ۔ کیونکہ بیروہ دعوتِ خداوندی ہے جواپنے مخصوص بندوں کوعطا فر ماتا ہے۔

اس توضیح وتشریح کے بعدیہ بات سامنے آتی ہے کہ اُم المؤمنین حضرت عائشہ وُلَا فِهَانے یہ جوفر مایا ہے:

"قرآن كريم آب مَالَة كُم كاخلاق كا آئينه كـ"-

اس میں ایک خاص راز پوشیدہ ہے۔اس میں اخلاق ربّانی کی طرف بھی ایک مخفی اشارہ ہے۔حضرت عائشہ وہا نہا کو بارگا والہی سے یہ بات کہنے میں حجاب محسوس ہوا کہ آپ مَنْ اللّٰهِ عَمْ اَللّٰ قِيلًا اَخلاقِ اللّٰہی سے متصف ہیں، چنانچہ آپ نے رمز کے انداز میں بیفر مایا:

#### SCESTI DE DE COMO CO PORTO DE COMO DE

" قرآن كريم آب مَا لَيْظِم كَ اخلاق كا آئينه بـ"-

اور انوارِ الہید کے اجلال سے حجاب محسوس کرتے ہوئے اپنی لطافت بیان سے اس حقیقت کو پوشیدہ رکھا، ۔۔ یہ حکمت و مصلحت حضرت عائشہ ڈائٹٹا کی وسعتِ علم اور کمال ادب کی دلیل ہے۔ اگر حضرت عائشہ ڈائٹٹا کے اس ارشاد اور اس کی تشریح کی روشنی میں قرآن کریم کی ان آیات میں باہمی ربط سامنے آجا تاہے:

وَلَقَدُ التَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْانَ الْعَظِيْمِ ( پ١١، ١٠ ورة جر)

''بِشِك ہم نے تہہیں دوہرائی ہوئی سات آیتیں (سورهٔ فاتحہ) اور قر آنِ عظیم عطافر مایا ہے'۔

-وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ( ب٣٩)

"بشكآپاكل اخلاق مصفين"-

#### ''خُولُقِ عَظِيْمِ" كَاتُوشِيحِ:

حضرت جنید بغدادی مُتاشد نے ارشادفر مایا:

"" بِ مَثَاثِيرً كِي اخلاق اعلى اوعظيم اس ليه تھے كه آپ بمدوقت الله كي طرف متوجد ہے '۔

حضرت شيخ واسطى ميسين فرماتے میں:

''آپ مَنْ الْفِيْمُ نے دونوں جہانوں کواللہ کے لیے قربان کر دیا تھااوران سے پچھلق یاواسطہ نہ رکھا''۔

بعض حفرات نے بیکہاہے:

"أب مَن اللَّهُ مَا كُلُوق كِساته خوش اخلاقى كاروتيه تها۔ اورائي خالق كے ساتھ للي تعلق تھا"۔

🔾 —بعض صوفیاء نے تصوف کی حقیقت اوراس کے معنی میں بیفر مایا:

'' مخلوق کے ساتھ حسن اخلاق اور خالق کے ساتھ خلوص کا تعلق ہو'۔

بعض حفرات کابی کہنا ہے:

''رسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَيْ كُواس لِيعَظيم كَها كَيا ہے كه سارى كائنات، خالق كائنات كے مشامدہ كے باعث آپ كى نظر میں پیچاور حقیر ہوگئ'۔

ایک اور قول یہ بھی ہے:

" آپ مَالْ اللَّهُ كَاخِلْقِ اس لِيعظيم ہے كه اس ميں تمام شريفانه اخلاق اور جليل خصائل جمع ہو گئے تھے "۔

🔾 --- شيخ واسطى ئرية الله غر ماتے ہيں:

''خلق عظیم کامفہوم یہ ہے کہ نہ تو کسی ہے جھگڑا کیا جائے اور نہ کوئی اس سے جھگڑا کرے، — آپ منافیز آ کے لیے جو خُلقِ عظیمہ کالفظ قرآن میں آیا ہے، وہ اس لیے ہے کہ آپ اپنے پاک باطن میں مشاہرہُ حق کی حلاوت محسوں کرتے تھے''۔

#### عوارف المعارف على المعارف المع

O - يېمى كها گيا ہے كە:

''آپ مَالِیُّوْم نے اللّٰہ تعالیٰ کی نعمتوں سے دوسر بے نبیوں اور پیغمبروں سے زیادہ استفادہ فر مایا''۔

O - شیخ حسین مین نفر ماتے ہیں:

" آپ مَالْیْنِ کے اخلاق اس کیے ظیم سے کہ مشاہرہ حق کی وجہ سے مخلوق کی بدسلوکی نے پچھا ژنہیں کیا"۔

بعض صالحین کا کہنا ہے:

" تقویٰ کالباس پہننااوراللہ کے اخلاق کواپناناخلق عظیم ہے، جبکہ من میں کسی بدلے کا خطرہ باقی نہرہے'۔

أمت كوشن خُلق كى دعوت:

رسول الله مَنْ النَّهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ فَيْ اللهِ عَلَيْ مَن كُوبِهِي خُوشِ اخلاقي كى دعوت وتعليم دى تقى، جبيها كه حضرت جابر رالنَّهُ عَلَيْ كى روايت ہے۔ آپ مَنْ النِّيْمِ نِهِ ارشاد فرمايا:

''قیامت کے دن مجھے تم میں سے وہی محبوب ہوگا اور میری مجلس سے قریب تر ہوگا، جس کے اخلاق بہترین ہوں گے، ۔۔۔ اور تم میں سے وہ لوگ مجھے ناپیند ہیں اور وہی قیامت کے دن میری مجلس سے زیادہ دور ہوں گے جو بہت زیادہ باتیں بناتے ہیں اور چلا چلا کر باتیں کرتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ متکبر بھی ہیں'۔

#### فنااور بقا كامعامله:

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ خلق عظیم کے سلسلہ میں بیار شادِ باری زیادہ جامع اور ممل ہے:

وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعُضَ الْاَقَاوِيُلِ٥ لَا خَذُنَا مِنْهُ بِالْيَمِيْنِ٥ (ب٢٧)

''اگروہ (رسول الله مَنْالَيْئِمِ ) ہم پر باتیں بناتے تو ہم (مواخذہ کے لیے )ان کا دایاں ہاتھ بکڑ لیتے''۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے'' وَإِنَّكَ لَعَمَلٰی خُملُقِ عَظِیْمٍ ''فر مایا تواس میں آپ سَلَّیْنِیُم غافل کر دیا گیا اور وجود کا حجاب ڈال دیا گیا، — جبکہ مذکورہ بالا آیت خلق عظیم والی آیت سے زیادہ کمل ہے۔اس لیے کہ اس میں

فناہے۔

ليكن يقول غورطلب ب-ان صاحب كويه كهنا جا بيقا:

''الر''وَ لَوْ تَقَوَّلَ "والى آيت مين فناج تو''خُلُقٍ عَظِيمٍ" والى آيت مين بقائ -

یہ بات طےشدہ ہے کہ فنا کے بعد بقا، فنا ہے زیادہ اکمل ہے، اور منصبِ رسالت کے زیادہ شایانِ شان ہے، — فنا کو بیہ اعز از اس لیے حاصل ہے کہوہ فدموم وجود کی مزاحمت کرتی ہے۔اور جب:

--- وجود نے ندموم صفات نکال دی گئی ہوں،

جود کے اوصاف وصفات بدلگئ ہوں،

تو وجود فدموم نہیں رہتا، اور جب وجود فدموم ندر ہےتو چرفنا میں فضیلت کسے باقی رہتی۔اس وقت تو صرف اللہ کے ساتھ

# 

حضوری ہوتی ہے،اپنی ذات کے ساتھ نہیں ،اس صورت میں کوئی حجاب باقی نہیں رہتا۔ چنانچہ ثابت بیہوا کہ ایسی بقا،فناسے افضل پر

ا کثر بزرگوں نے فرمایا ہے کہ جسے خلقِ عظیم عطا ہو،اسے اعلیٰ مقامات عنایت ہوتے ہیں۔ کیونکہ مقامات کا تعلق عام ہے اور اخلاق کا تعلق عادات وصفات سے ہے۔

فینخ ابن عطا میشدنی فرمایا:

' خلق عظیم کا مطلب یہ ہے کہ اس کے صاحب کو کوئی اختیار نہ ہو، یعنی اس نے اپنی خواہشوں اور نفس کو قربان کر دیا ہو، — اور آپ مَنْ اللّٰیُمْ نے اپنی خواہشوں اور نفس کوفنا کر دیا تھا، آپ کواپنی ذات پر کوئی اختیار نہ تھا۔ آپ کلی طور پر اللّٰہ کی مرضی کے تابع تھے'۔

خلق عظیم میں چارصفات:

حضرت جنید بغدادی مِشِلَقَهُ ماتے ہیں کہ خلق عظیم میں حیار صفات ہیں:

#### اخلاقِ الهبيه:

شخ ابوسعیدالقرشی مِناللهٔ ماتے ہیں:

'' بعظیم خدا کی ذات ہے، —اور اس کے اخلاق میں سخاوت ، کرم ، درگزر ، معافی اور احسان کے اوصاف شامل میں ، — جبیبا کہ رسول اللہ منگافیظ نے فر مایا:

''الله تعالىٰ كے ايك سوسے زيادہ اخلاق ہيں، جس نے كسى ايك اخلاق پرعمل كيا، وہ جنت ميں داخل ہوگا''۔ لہذا آپ مَنَا لَيْنِمُ اخلاقِ اللّٰهى سے متصف ہو گئے تو اس وقت الله تعالیٰ نے'' وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ '' كہركر تعريف فر مائی۔ لعن سے نور مصربہ سے سور

بعض لوگوں نے یہ بھی کہا ہے کہ:
 'آپ مَنْ اللّٰهِ عَمْ کے اخلاق کو' دعظیم' اس لیے کہا گیا کہ آپ نے صرف اخلاق کو کافی نہیں سمجھا، بلکہ آپ مَنْ اللّٰهِ عَمْ روحانی

منازل طے کرتے رہے جتیٰ کہذات حِق تک پہنچ گئے''۔

بعض بزرگوں کا بیکہنا ہے:

"جب آپ مَنَا اَيْنَا كُوسِرز مِين حجاز مِين مبعوث كيا گيا تو آپ كود نياوى لذتوں اور خواہشوں سے روك ديا گيا۔ بلكه آپ كوفر بت اور تكاليف مِيں مبتلا كيا گيا، — جب آپ مَنَا اَيْنَا ان آز مائشوں سے گزر كر پاك وصاف ہو گئة تواس وقت آپ كے طاق عظيم كا اعلان كيا گيا"۔

#### مكارم اخلاق دس بين:

معنی ابوزر مرسی می الله منافق من من منافق من منافق من منافق منافق

## عواده المعارف المعارف

"مكارم اخلاق دى بي ممكن بكديداخلاق:

- باب میں موجود ہوں اور بیٹے میں نہ ہوں ،
- بيني مين موجود بون اورباب مين نه بون،
- سفلام میں موجود ہوں اوراس کے آقامیں نہ ہوں،

كيونكداللدتعالى جيے جا ہتا ہے،اسے يسعادت عطافر ماتا ہے۔وہ دس اخلاق يدين

- 🔾 ـــ سيح بولنا،
- O دنیا ہے بالکل نا اُمید ہوتا،
- 🔾 -- سوال کرنے والے کودینا،
- اس کایژوی اگر مجموکا موتو خود بیت مجر کرنه کھائے ،
  - احمانات كابدله دينا،
    - —امانت مين ديانت و
  - 🔾 -- صلهٔ رحمی (رشته داروں ہے سلوک)،
    - — دوست کے حقوق ادا کرنا،
      - —مهمان نوازي،
    - - حیاء (جوان سب کی بنیاد ہے)۔

#### جنت میں لے جانے والے اوصاف:

رسول اكرم مَثَلَ فَيُعِمِّم عِن اللهِ اللهِ

۔ ۔ ''وہ کون سے اوصاف ہیں جن کی بدولت زیادہ سے زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے''۔ یہ منابط ماہ

آپ مَلَاتِیَا مِنْ اللَّهِ ارشاد فرمایا

🔾 ــــدسنِ اخلاق،اور

ر —تقویٰ"۔

#### دوزخ میں لے جانے والی باتیں:

پھرآپ منافیز کے سے دریافت کیا گیا کہ کن چیزوں کی وجہ سے لوگ کثرت سے دوزخ میں داخل ہوں گے؟ ۔ آپ منافیز کم نے ارشاد فر مایا:

''خوشی اورغم''۔

اس سے مراد فانی لذتوں کے ضائع ہونے برغم کرنا، — یا اچھے موقعوں کے ضائع ہونے برغم کرنا، جن کے باعث انسان

# مراف المعارف المحارف ا

پریثان اور ناراض ہوتا ہے، ۔۔ قدرت پراعتراض کرتا ہے اور قسمت پرشا کروصا برنہیں رہتا، ۔۔ خوشی سے مراد دنیا دی کامرانیوں اور کامیا بیوں برخوشی سے بھولے نہ سانا۔ جس کی قرآن کریم میں ممانعت آئی ہے، ارشادِ باری ہے:

لِكَيْلاَ تَاءُ سُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا اللَّكُمْ ٥

''تم کسی چیز کے ضیاع برغم نه کرو،اور جوتههیں حاصل ہواس پرخوش نه ہوجا و''۔

اوریاس می خوش ہے جس کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

إِذْ قَالَ لَهُ قُوْمُهُ لَا تَفُرَحُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِيْنَ ٥ (پ٢٠ سورة تقم)

''جباس (قارون) ہے اس کی قوم نے کہا: تو خوش مت ہو (نہ اِتراؤ) کیونکہ اللہ تعالی اِترانے والوں کو دوست نیر سے '''

بیندیدہ خوشی کون ہی ہے

جوخوشی آخرت سے تعلق رکھتی ہے، وہ پندیدہ اورمحود فعل ہے۔ (اس سے نہیں روکا گیا) کہ اس خوشی میں اللہ کے احسان کا ذکر ہوتا ہے،اوراس کی حمد وثناء کی جاتی ہے۔ارشا ذِباری تعالیٰ ہے:

قُلُ بِفَضُلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفُرَحُوا ( ١١٥٥ وا ١٠٠٥ وانون )

''ائے پیغیبر! کہد بیجئے کہ بیاللہ کافضل اوراس کی مہر پانی ہے،اس پرانہیں خوش ہونا جا ہے'۔

شيخ عبدالله بن مبارك مينية في هن اخلاق كي تفسير وتشريح اس طرح كي ہے:

'' حسنِ خلق کامفہوم یہ ہے کہ خوش مزاجی اور خندہ پیشانی کے ساتھ بھلائی کا کام کیا جائے اورلوگوں کواذیت نہ دی جائے''۔

تصوف سرايا اخلاق ہے:

صوفیاء کرام اپنفوں کی ریاضت ومجاہدوں کے ذریعے اس طرح اصلاح کرتے ہیں کدان کے اخلاق سدھر جاتے ہیں۔

ان میں:

- \_ بعض افراد ایسے ہیں جوعمل کرتے ہیں (ریاضت اور مجاہدے میں مشغول ہوتے ہیں۔) لیکن اپنے اخلاق کونہیں سنوارتے۔
  - کھوزاہدایے ہیں جوسن اخلاق کے پابند ہیں ،
  - کھا یے بھی ہیں جو حسنِ اخلاق بڑمل پیرانہیں ،

مرحقیقی صوفیاء کی جماعت تمام حسن اخلاق کی پابندی کرتی ہے، - حضرت شیخ ابو بکر الکتانی میشانیڈر ماتے ہیں۔
''تصوف سرا پا اخلاق ہے، جس نے کسی اخلاق کا اضافہ کیا ،اس نے تصوف میں اضافہ کیا''۔ - بہر حال:

صبر حولوگ عابد ہیں (عام مسلمان) وہ نیک کام کرتے ہیں ،اس لیے کہ وہ اسلام کے نور کی روشنی میں چلتے ہیں۔

#### عواف المعارف المحارف ا

🔾 --- جوزامد ہیں،انہوں نے بعض اخلاقِ حسنہ کوقبول کیا ہے، کیونکہ وہ ایمان کے نور کی روشنی میں گا مزن ہیں،اور

🔾 — صوفیاء چونکہ بارگا والہی کے مقرّب ہیں، وہ احسان کے نور کے مطابق عمل پیراہیں،

چنانچہ جب اہلِ قرب اورصوفیاء کرام کے باطن میں نوریقین سرایت کرجاتا ہے، اوروہ ان کے باطنوں میں جڑ پکڑلیتا ہے۔ پھر ہر قلب میں طرفوں اورستوں سے نوریقین حاصل کرنے کی صلاحیت پیدا ہوجاتی ہے۔قلب کا گوشہ گوشہ جگمگا اُٹھتا ہے۔اس طرح قلب کا کوئی گوشہ نوراسلام سے، اور کوئی گوشہ نورایمان سے منور ہوجاتا ہے۔ مگر نوراحیان وابقان سے قلب کے تمام گوشے روشن ہوجاتے ہیں۔

#### اصلاح نفس:

قلب جب سرایا نور بن جاتا ہے تو اس کے نور کا عکس نفس پر پڑتا ہے، اس کی صورت ہے کہ:

- قلب کاایک رُخ نفس کی طرف ہوتا ہے،اور
- دوسرارُ خروح کی طرف ہوتا ہے، اس طرح نفس کے بھی دورُ خ ہوتے ہیں:
  - اس کاایک رُخ قلب کی طرف ہے، اور
  - 🔾 دوسرارخ طبیعت اور جبلت کی طرف ہے۔

جب تک قلب روشنہیں ہوتا ،اس وقت تک وہ کمل طور پرروح کی طرف متوجہ ہیں ہوتا۔ایی صورت میں اس کے دورُخ ہو ترین:

- -- اس کاایک رُخ روح کی طرف ہوتا ہے، اور
  - O -- دوسرارُ خنفس کی طرف ہوتا ہے۔

جب قلب کمل طور پرروش ہوجاتا ہے تواس وقت اس کی پوری تو جدروح کی طرف ہوجاتی ہے، اور روحانی امداد سے اس کے اشراق ونور میں اضافہ ہوجاتا ہے، — جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جس قدر قلب کی شش روح کی طرف ہوتی جاتی ہے، اس قد رنفس کی کشش بھی قلب کی تو جہ سے نفس کا وہ رُخ نورانی بن جاتا ہے جوقلب کی کشش بھی قلب کی طرف بڑھتی جاتی ہے، — اس کی کشش کی بدولت قلب کی تو جہ سے نفس کا وہ رُخ نورانی بن جاتا ہے جوقلب کے قریب ہوتا ہے۔ اس کے نورانی ہونے کی نشانی میرے کہ اس وقت نفس کو سکون واطمینان حاصل ہوتا ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری

يَنَايَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ارْجِعِي إلى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرُضِيَّةً

''انے نفسِ مطمئن! تو خوش ہوکراپنے پروردگار کی طرف لوٹ جا،وہ بھی تجھے سے خوش ہے'۔

نفس کا جورُخ قلب کے قریب ہے،اس کی چیک ایس ہے جیسے صدف کے اس رُخ میں ہوتی ہے جوموتی کی چیک سے روشن ہوجائے۔اس طرح نفس میں جوتار کی وظلمت رہ جاتی ہے،وہ اس رُخ کی وجہ سے ہوتی ہے جوطبیعت اور جبلت کے قریب اور قلب کی چیک اور نورانیت سے دور ہوتی ہے۔جس طرح صدف کے بیرونی رُخ پر کدورت اور ظلمت باتی رہتی ہے، جواس کی قلب کی چیک اور نورانیت سے دور ہوتی ہے۔ جس طرح صدف کے بیرونی رُخ پر کدورت اور ظلمت باتی رہتی ہے، جواس کی

# 

اندرونی چک اورنورانیت کے برخلاف ہے۔

جبنس کے دورُخوں میں سے ایک رُخ نورانی ہو گیا تو وہ اخلاق کو بہتر بنانے اور صفات کی تبدیلی کی کوشش کرتا ہے۔ اس و وجہ سے ابدال کا نام ابدال ہوا، — ابدال کے معنی ہیں: ''بدلنا''، — اس میں بیراز چھیا ہے کہ صوفی کا دل جو ہمیشہ اللہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے، وہ ہمیشہ زبان و دل سے ذکر میں مصروف رہتا ہے، اور ذکر ذات کے درجہ کی طرف ترقی کرتا ہے، اس وقت وہ عرش الہی کی مانند ہوجاتا ہے، — یعنی جس طرح عرش اس عالم خلق و حکمت کے قلب کی حیثیت رکھتا ہے، اس طرح ذاکر کا قلب عالم امروقد رت کا عرش بن جاتا ہے۔

حضرت مهل بن عبدالله تستری مشالله فرماتے ہیں:

'' قلب عرش کی مانند ہے اور سینہ کرسی کی مانند ہے'۔

حدیث قدسی میں ارشادفر مایا:

مریک میں میں مصل میں ایر نہیں ساسکتے ،لیکن بند ہُ مؤمن کے دل میں میری گنجائش ہے،اس کا دل مجھے اپنے اندرسا سکتا ہے'۔

جب قلب ذکر ذات کے نور سے آ راستہ ہو جاتا ہے ،اور قرب اللی کی باد سے ٹھاٹھیں مارتا ہوا سمندر بن جاتا ہے تو اخلاق کی اچھی صفات نفس کی نہروں میں بہنے گئی ہیں۔ یعنی نفس کی صفات اچھے اخلاق میں بدل جاتی ہیں۔اس وقت اس میں اخلاقِ اللہ یہ ثابت وراشخ ہو جاتے ہیں۔

#### اسائے حسنہ، مسالکِ طریقت کے اوصاف:

حضرت شيخ ابوالقاسم گورگانی مِنالله ماتے ہیں:

''الله تعالی کے ننانوے اسائے حسنہ مسالک ِطریقت کے اوصاف بن جاتے ہیں ہ آگر چیسلوک کی منازل طے کر رہا ہواور واصل بالحق نہ ہوا ہو''۔

حضرت شیخ ابوالقاسم عمینیا کے اس ارشاد کا مطلب یہ ہے کہ بندہ سالک ہراسم الہی سے ایک صفت اختیار کر لیتا ہے، جوبشری کمزوریوں اورکوتا ہیوں کے مناسب حال ہوتی ہے۔ مثلاً وہ اللہ کے صفاتی نام رحیم سے رحم کا وصف اس قدراختیار کرتا ہے جوبشری کوتا ہی کے لیے مناسب ہو، —

مشائخ کرام اورصوفیاءکرام نے اساء وصفات کے بارے میں جو پچھکہاہے، وہ ارشادات علوم وتصوف میں سب سے اعلیٰ اور اہم ہیں، اور ان کے نا در علوم کا ایک حصہ ہیں، — اس کی تشریح وتو ضیح جوصوفیاء کرام نے کی ہے، وہی ہے جوہم نے بیان کی، — اگر کوئی حلول الہی کا ذرّرہ برابر بھی خیال کرتا ہے تو وہ زندیق ہے، ملحد ہے۔

#### محاسن اخلاق كاجامع ارشاد نبوى مَاليَّيْنَ :

رسول اكرم مَثَالِثَيْئِم نے حضرت معاذ والتَّنَوُ كوايك وصيت فر مائى جومكارم اخلاق كى جامع ہے۔ آپ مَثَالِثَيْئِم نے فر مايا: ''اے

عطوف المعادف

معاذ! میں تنہیں مدایت کرتا ہوں:

O — ایفائے عہد کرو، 🔾 ــــ پېچ بولو، 🔾 --- الله سے ڈرو،

🔾 --- همسانون کی خبر گیری کرو، 🔾 ـــخيانت جيمور دو، 🔾 ـــامانت اداكرو،

🔾 \_\_\_ گفتگومین زمی اختیار کرو، 

🔾 —اميدين كم ركھو، ○ — اجتھے کام کرو، O - سلام میں پہل کرو،

 قرآن کواچی طرح سجھنے کی کوشش کرو، 🔾 ـــايمان كوضروري مجھوا

 حماب آخرت سے ڈرو، → ت خرت ہے محبت رکھو،

🔾 كى بُر د بارة دى كوگالى نددو، 🔾 — تواضع اختيار کرد،

🔾 ـــ سیچانسان کوجھٹلانے سے بچو، 🔾 - سی گناہ گار سے تو قع نہ رکھو،

انصاف پیندها کم کی نافر مانی نه کروه ۰۰ نیمین پرفسادنه پھیلاؤ،

میں تمہیں نصیحت کرتا ہوں کہ ہر پھر جمریامٹی سے گزرتے ہوئے اللہ سے ڈرو،

🔾 — ہرگناہ سے تو بہ کرو، — اگر گناہ پوشیدہ کیا ہے تو تو بہ پوشیدہ طور پر کرو، — اگر گناہ کھلے عام کیا ہے تو تو بہ بھی کھلے عام

اس طرح الله تعالیٰ نے اپنے ہندوں کوادب سکھایا ہے اور انہیں شریفانہ اخلاق و آ داب کی دعوت دی ہے، --حضرت

معاذ والتنوين مول الله مَنَا تَعْمَرُ مِن مِن الله مَنَا تَعْمَرُ مِن اللهِ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مِن الللهُ مِن اللهُ مِن

"اسلام شريفانه اخلاق اورمان آداب عظم ابواب"-

حضرت ابودرواء وللشئة معمروي ہے كدرسول الله مَثَلَقَيْمُ نے ارشاد فرمایا:

حضرت ابودرداء رئی تفظیمے مروی ہے لہرسول اللہ سی تیوم ہے ارشاد کر مایا: ''کوئی چیز میزان عمل میں رکھی جانے والی چیزوں میں حسنِ عمل سے زیادہ بھائی کوئی چیز نہیں، — ایک خوش اخلاق انسان خوش اخلاقی کی بدولت نمازروزے والے کے درجہ کو پہنچ جاتا ہے''۔

## رسول الله مَنْ يَمُ كم مكارم اخلاق:

رسول الله مَنْ الله عَلَيْ كمارم اخلاق كابيعالم تعاكم:

 آپسب نے زیادہ تخی تھے، آپ کے پاس کوئی درہم ودیناررات تک باقی نہرہتا تھا، ۔۔ اگر آپ کوالیا کوئی ستحق آ دمی نه ما اجعة بوه رقم دے مکیں ، تواس وقت تک گھر جا کر آ رام فرماند ہوتے جب تک اسے خرج نہ کرلیں ،

دنیاآپ مَالْقَیْم کامقصود ومطلوب نقی،

- عام طور پرآپ کی غذا ہواور چھو ہارے تھی ،جو بہت ہلکی اور کم قیت غذاہے ،

- اس کے علاوہ آپ مَنْ اَنْتُمْ کے پاس جو کھے ہوتا اسے اللہ کی راہ میں خرچ کردیتے،

# Come mra 3000 Ciptal Cipta De Come De

- ایسا کبھی نہیں ہوا کہ سی نے آپ مَالْ اَیْم سے سوال کیا ہوا ور آپ نے اسے پچھ عطانہ فر مایا ہو،
- ۔۔۔ اس کے بعد آپ مَلَا ثَیْرَ کُمام غذا پر قناعت کرتے تھے۔ تھجوراور بُو کی اتن ہی مقدار ہوتی کہ سال ختم ہونے سے پہلے ہی وہ فتم معمداتی
  - · آپ مَالَّیْنِ اینے بھٹے ہوئے جوتے خود بی مرمت فر مالیا کرتے۔
    - پڑوں میں پیوندخود ہی لگا لیتے۔
  - 🔾 ــــگھروالوں کا کام کاج میں ان کا ہاتھ بٹاتے تھے،ان کے ساتھ گوشت کا ٹا کرتے تھے۔
    - آپ مَنَا لَيْنَا مِسِ سے زیادہ حیاء داراورسب سے زیادہ متواضع تھے۔

## .

# بابنمبروس:

# صوفیاءکرام کے اخلاق کی تفصیل

# تواضع سب سے بہتر خُلق ہے:

صوفیاء کرام کے اخلاق میں سب سے بہتر اخلاق تواضع ہے۔انسان کے لیے تواضع سے بڑھ کراور کو کی لباس نہیں، ۔۔جو شخص تواضع کا خزانہ حاصل کر لیتا ہے وہ ہر شخص کے سامنے اپنی اس حیثیت کوا کیسا نداز سے پر قائم رکھتا ہے،اسی طرح وہ خود بھی ہر ایک کواس کے سجعے مقام اور رہنے پر برقر اررکھتا ہے، ۔۔ جسے تواضع حاصل ہوگئ،وہ خود بھی آ رام سے رہتا ہے اور دوسروں کو بھی اس سے آرام پہنچا تا ہے، ۔۔ اس نکتہ کو بیجھنے والے ہی المجھی طرح سمجھ سکتے ہیں۔

#### تواضع کے بارے میں احادیثِ نبوی مَالْفِظِ :

حضرت انس ر التعنف عمروی ہے کہ حضور مَنَا اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَی اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّ

''تم تواضع اختیار کرو،اورکوئی شخص دوسرے پرزیادتی نہ کرے''۔

جب يرآيت مباركه 'قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِنَى ٥"

( یعنی کهدد یجئے اگرتم الله کی محبت جاہتے ہوتو میری اتباع کرو) نازل ہوئی تو آب مَالَّا فَيْمَ نے بدارشادفر مایا:

''اس آیت میں جس اتباع کا حکم دیا گیاہے، وہ اتباع، نیکی ،تقویٰی،خوف اور تو اضع کے ساتھ ہو''۔

آپ مَنْالِقَيْمُ کی تواضع پیھی کہ آپ آزاد وغلام سب کی دعوت قبول فر ماتے تھے۔خواہ وہ دودھ کا گھونٹ یا خرگوش کی ایک ران ہی کیوں نہ ہوتی ، — آپ حسبِ موقع اس کا صلہ بھی دیتے تھے اورخود بھی اسے استعال میں لاتے تھے، — اس طرح آپ مَنْالْقِیْمُ 'نیزیا غلام کو جواب دینے میں بھی بھی بھی غرور نہ فر ماتے تھے، بلکہ اس تواضع سے جواب ارشاد فر ماتے۔

سلیمان بن عمر و بن شعیب شافعهٔ کی روایت ہے که رسول الله سَافیا فیم نے فر مایا:

"تواضع كى سب سے اعلىٰ بات يہ ہے كه:

🔾 — جس سےتم ملو،اسے پہلے سلام کرو، — اور جوتہ ہیں سلام کرے،اس کا جواب دو۔

🔾 - مجلس میں کمتر جگہ پر بیٹھنے میں عارمحسوں نہ کرو،

## مراف المعارف کی المحال کی

- 🔾 ۔۔ مبارک ہے و شخص جو پانی کوتا ہی یا بُرائی کے بغیرتواضع اختیار کرے،اور مختاجی نہ ہونے کے باوجودخود کومختاج سمجھے۔

اولياء كرام اورتواضع:

حضرت جنید بغدادی میشد سے تواضع کے بارے میں پوچھا گیا ،تو آپ نے فر مایا:

''تواضع ،عاجزی اورنرم روبیر کھناہے''۔

صفرت فضیل میشاند سے تواضع کے بارے میں دریافت کیا گیا تو فر مایا:

''حق کے سامنے سرتسلیم خم کرنا اور حق بات کو کہنا تواضع ہے، اور جس نے اپنے نفس کی قدرو قیمت کومحسوں کیا، اس کا تواضع سے کوئی تعلق نہیں ہے'۔

حضرت وہب بن منبہ مِثاللہ فر ماتے ہیں:

"الله كى كتابوں ميں لكھا ہے كہ جب ميں نے آ دم (عليه السلام) كى پشت سے ذرّوں كوبرآ مدكيا، اس وقت ميں نے موئ (عليه السلام) كے دل سے زياده كسى كومتواضع نہيں بإيا، اس ليے كه ميں نے ان كوچن كران سے كلام كيا"-

O --بزرگون کامیارشادہے:

'' جو شخص اپنے نفس کی پوشیدہ باتیں پہچان لیتا ہے، وہ بھی تکبر وغرور نہیں کرتا۔ بلکہ تواضع کی راہ اپنالیتا ہے، — اگر کوئی اس کی ندمت کریے تو وہ اس سے نہیں جھگڑتا، — اور جب کوئی اس کی تعریف کرتا ہے تو وہ اللہ کا شکر ادا کرتا ہے''۔

حضرت شيخ ابوحفص ميشاند فرمات بين:

''اگر کوئی بیرچاہتا ہے کہ اس کا دل تواضع کو اپنا لے تواسے چاہیے کہ نیک بندوں کی صحبت اختیار کرے اور ان کا ادب و احتر ام کرے، — اس طرح ان کی بے حد تواضع کے باعث ان کی اتباع کرے، یوں تکبر سے بھی محفوظ رہے گا''۔

حضرت لقمان عليه السلام في فرمايا:

''ہر چیز کی سواری ہوتی ہےاور عمل کی سواری تو اضع ہے'۔

شخ نوری میشد نے فر مایا:

'' دنیامیں یا بچھتم کے لوگ سب سے زیادہ عزت والے ہیں:

○ — فقیههٔ صوفی،

- زاہدعالم،

○ — شاكروصابر درويش،

تواضع ہے پیش آنے والاغنی،

🔾 — روش ضمير شريف

حفرت شخ جلا میشاند فرماتی میں:

مراف الماف المحالف الم

"اگرتواضع کی قدرنه موتی تو جمیس راه چلتے ہوئے خطرہ رہتا"۔

شخ بوسف بن اسباط میشانسیسی نے بوجھا:

''تواضع کی حد کیا ہے؟'' — آپ نے فرمایا ''جب اپنے گھرسے نکلواور راہ میں جس کسی سے بھی ملو، اسے خود سے بہتر سمجھؤ'۔

قيد بول سے حسنِ سلوک

ایک دفعہ میں اپنے شیخ ابوالجیب سہرور دی میں ایک ساتھ شام کا سفر کر رہا تھا۔ سفر کے دوران بعض دنیا داروں نے فرنگی قید یوں کو (جوسلیسی جنگ میں قید ہو گئے تھے ) جو بیڑیوں میں جکڑے ہوئے تھے، ان کے سروں پر ہمارے لیے کھانا رکھوا کر بھیجا۔ جب دسترخوان بچھایا گیا تو قیدی برتنوں کے خالی ہونے کے انتظار میں بیٹھ گئے۔ اس دقت شیخ محترم نے ایک خادم سے کہا:

د' وہ سب قیدی بلالا وُ، تا کہ وہ بھی ہم درویشوں کے ساتھ کھانے میں شریک ہوں'۔

چنانچہ انہیں بلا کرایک ہی صف میں دستر خوان پر بٹھا دیا گیا۔اس وقت شنخ اپنے مصلے سے اُٹھے اور آ کران قید بول کے درمیان میں بیٹھ گئے ، جیسے وہ بھی انہی میں سے ایک ہیں۔ پھرانہی کے ساتھ کھانا کھایا۔اس وقت ہمیں ان کے چہرے پران کے باطنی خلوص ،اللہ کے لیے تواضع ،عاجزئی اورانگ اری کی وہ جھلک دکھائی دی جس سے ان کے ایمان اور علم وممل کی وسعت کا پہتہ چلتا

ظا هرى وباطني اصول اسلام كاسر مايد بين:

شیخ جرمیری میشد فرماتے ہیں کہ اہلِ معرفت کا یہ خیال درست ہے کہ دینِ اسلام کا سرمایہ پانچ ظاہری اصول ہیں اور پانچ باطنی اصول ہیں۔

ظاہری اصول بہیں:

- سيح بولنا،

🔾 —سخاوت کرنا،

جسمانی طور پرتواضع کرنا،

دوسرول کو تکلیف واذیت سے بچانا،

کسی ا نکار کے بغیر خود تکلیف برداشت کرنا،

باطنی اصول بیربین:

○ --ایخ آقاوسردارے محبت کرنا،

ایخ آقاہے جدائی کا خوف کرنا،

ایخ آقاسے وصال کی اُمیدر کھنا،



🔾 —اپنغل پرشرمنده ہونا،

○ — اپ رب سے حیاء کرنا۔

#### تواضع کے درجات:

حضرت شيخ ليجيٰ بن معاذ تروالله غرماتے ہيں:

'' تواضع کا اگر ساری مخلوق ہے اظہار ہوتو اچھی ہے، مگر دولت والوں سے ظاہر ہوتو بہت ہی اچھی ہے، —اس طرح تکبر کا اگر سام لوگوں سے اظہار ہوتو برا ہے لیکن اگر کسی درویش سے تکبر کا اظہار ہوتو بدترین ہے''۔

#### تواضع كي نشانيان:

حضرت ذوالنون مصرى مِثالثة فرماتے ہیں كه تواضع كى تين نشانياں ہيں:

نفس کاعیب معلوم کرنے کے لیےاسے تقیر سمجھنا،

O - توحید کی حرمت کے لیے لوگوں کی تعظیم و تکریم کرنا،

🔾 —حق بات اورنفیحت کو ہرایک ہے قبول کرنا۔

#### انسان متواضع کب ہوتاہے؟: م

حفرت شخ بایزید بسطامی میشندسے دریافت کیا گیا کہ انسان کب متواضع ہوتا ہے، — آپ نے فر مایا: ''جب اپنی ذات پراپنے نفس کا کوئی حق نہ سمجھے، — کیونکہ وہ اس کی شرارت اور عیب سے واقف ہے، اور خود کومخلوق میں سب سے بدتر سمجھے''۔

#### تواضع اورتكبر:

بعض اہلِ حکمت کا کہنا ہے کہ ہم جہالت اور بخل کے ساتھ تواضع کو، —ادب وسخاوت کے ساتھ تکبر کرنے سے بہتر سمجھتے

ي*ن - بري* 

كى صاحب دانش سے بوچھا گيا:

'' کیاتم کسی الیی نعمت کے بارے میں جانتے ہوجس پرحسدنہ کیا جائے ، —اور کیا الیم کسی مصیبت کے بارے میں جانتے ہوکہ جس میں کوئی مبتلا ہواوراس پررحم نہ کیا جائے''۔

اس نے کہا:

'' ہاں! وہ نعمت تواضع ہے، —اور وہ مصیبت غرور و تکبر ہے'۔

#### تواضع اور تكبري اصل:

تواضع کی اصل ہے ہے کہ وہ ذلت اور تکبر میں اعتدال کوقائم کرتا ہے، ۔ بعنی تکبریہ ہے کہ انسان خود کواپیے حقیقی مرتبے سے

# مراف المعارف المحارف ا

بلند سمجھے، — اور ذلت میہ ہے کہ انسان خود کو اس قدرگرادے گا کہ اسے ذلیل وحقیر سمجھا جائے۔ اور اس کی حق تلفی کی جائے۔ بعض مشائخ کرام نے تواضع کی تشریح وتو ضیح میں بہت سے ایسے اشارات کیے ہیں، جن سے یہ علوم ہوتا ہے کہ:

- وه ذلت كوتواضع كا قائم مقام مجصته بين، يا
- ے انہوں نے خواہشات انسانی کوافراط کی بلندی سے تفریط کی پستی پر پہنچا دیا ہے، جس سے بیمحسوں ہوتا ہے کہ حدِ اعتدال کا مطلق خیال نہیں کیا گیا۔

اس سے ایسا لگتا ہے کہ انہیں اپنے مریدوں سے غرور و تکبر کا اندیشہ ہے، اس لیے وہ ان کی نفسانیت کو کچلنے کے لیے مبالغہ سے کام لیتے ہیں، اور انہیں حد تغریط تک پہنچا دیتے ہیں۔ کیونکہ بیہ مشاہد ہے کی بات ہے کہ دوحانی حالت کے غلبہ کے ظہور کے شروع میں شاذ و نا درہی کوئی خود پبندی اور تکبر سے خالی ہوتا ہے۔ اکابر صوفیاء کے بھی بہت سے ایسے اقوال ملتے ہیں جن سے خود پبندی مجھلکتی ہے۔ ہوسکتا ہے یہ اقوال ان کی حالت سکر کے باقی ماندہ آثار ہوں۔ کیونکہ شکر حال کا ایک تنگ دائرہ ہے۔ وہ اپنی ابتدائی حالت میں صحو (ہوش) کی وسیع فضا سے نکانہیں ہے۔

اگر کوئی صاحبِ بصیرت گہری نظر سے دیکھے تواسے علم ہوجائے گا کہ بیروحانی واردات کے نزول کے وقت نفس کی چوری چھپے سنی ہوئی باتیں ہیں۔اس لیے کہ وارداتِ قلبی کے وقت نفس جب چوری چھپے باتیں سنتا ہے تو اس وقت روحانی بلندی کی وجہ سے چوری چھپے سنی ہوئی باتیں گراں معلوم نہیں ہوتیں۔اس وقت نفس کے اُکسانے پراس کی زبان سے ایسے الفاظ نکل جاتے ہیں جن سے خود پہندی یا تکبر کا اظہار ہوتا ہے۔ جیسا کہ:

O - ایک بزرگ نے حالت سکر میں فرمایا:

''اس نیگوں آساں کے نیچے میرے جبیبا کون ہے'۔

ایک اور بزرگ کا ارشاد ہے:

''میراقدم تمام اولیاء کی گردن پرہے'۔

اس طرح ایک اور بزرگ فرماتے ہیں:

'' میں نے زین کسی اور لگام کو تھینچا اور تمام روئے زمین کو چکر لگایا ، اور مدمقابل کوطلب کیا ، مگر کوئی میرے مقابلے پر نہیں آیا''۔

(3-7-))

# اگرکسی کونفس کی چوری کااشکال ہو:

اگر کسی سالک کوکوئی اشکال پیش آجائے اور اسے یہ پندنہ ہوکہ اس کے نفس نے چوری سے پچھسنا ہے اور وہ کوئی ایسی بات کہنا چاہتا ہوجس سے تکبر اور خود پیندی کاشائیہ ہوسکتا ہے۔ تو وہ اس قتم کے اقوال کورسول اللہ مَثَاثِیْمُ کے صحابہ کرام مِثَاثَیْمُ کے ممل کی تراز و میں تو لے ، اور ان کی تواضع کا خیال کرے کہ وہ اس قتم کے الفاظ منہ سے نکا لئے سے پر بینز کرتے تھے اور نہ کسی بندہ کش کے لیے یہ پیند کرتے تھے اور نہ کسی بندہ کش کے لیے یہ پیند کرتے تھے کہ وہ ایسے الفاظ اوا کرے۔

#### عران المارن المران المر

بہرحال ایسے خلص حضرات کے کلام کی تاویل کا ایک پہلویہ ہے، یعنی یہ کہا جا سکتا ہے کہان کا یہ کلام یا ان کے یہ الفاظ مست کے عالم میں منہ سے نکل گئے ہیں اورایسے متوالوں کا کلام برداشت ہی کیا جا تا ہے۔

نفس کی سرکشی کا علاج تواضع ہے:

ہوش مندمشائ کو پیتہ ہے کہ نفوس انسانی میں بیمرض پوشیدہ طور پر پایا جاتا ہے۔اس لیے تواضع کی تشریح وتوضیح میں وہ اس حد تک بڑھ گئے کہ اسے ذات کی حد تک پینچا دیا۔ تا کہ اس طرح سے مریدوں کے نفوس کی سرکٹی کا علاج ہو سکے۔اور رفتہ رفتہ انہیں تواضع کی حداعتدال تک لے آیا جا سکے۔ یوں وہ اپنے اصلی مقام سے ذرا کم درجے پر رہیں گے۔نفس جب سرکٹی سے محفوظ ہوجاتا ہے تو پھر وہ کسی کی بیشی کے بغیرا پنے اصل مقام پر برقر اررہتا ہے۔نفس انسانی میں چونکہ آگ کا اثر پایا جاتا ہے،اور وہ شکرے کی طرح کھنکھناتی ہوئی مٹی سے پیدا ہوا ہے،اس لیے اس کی سرشت میں سرکٹی پائی جاتی ہے،آگ چونکہ علوی جو ہر ہے،اس لیے نفس مطرح کھنکھناتی ہوئی مٹی سے بیدا ہوا ہے،اس لیے اس کی سرشت میں سرکٹی پائی جاتی ہے،آگ چونکہ علوی جو ہر ہے،اس لیے نفس بھی آگ کی طرح سربلندی کی طرف مائل ہے۔ چنا نچے مشائخ کرام نے اس کا علاج تواضع کے ذریعے تجویز کیا۔اسے اس کے اصل مقام سے کم درجہ پر گرایا جاتا ہے تا کہوہ کم روغرور کا اثر نہ لے۔

#### کبرکیاہے؟:

کیر وغرور کے معنی ہیں'' خود کو دوسروں سے بڑا گمان کرنا ، برنز خیال کرنا''۔اس کے اظہار کو تکبر کہا جاتا ہے ، — کبر ایک یسی صفت ہے جوصرف اللہ تعالیٰ ہی کوزیباہے ، سے مخلوق میں سے اگر کوئی کیر کا دعویٰ کرتا ہے تو وہ جھوٹ کہتا ہے۔

## کبر کی مذمت:

کبروغرورخود پیندی سے پیدا ہوتا ہے۔خود پیندی محاس کوترک کرنے کا دوسرانام ہے۔ایسی جہالت،انسانیت کے مخالف ہے۔اسی لیے اللہ تعالیٰ نے متکبروں کو پیندنہیں فر مایا۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

- اِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُتَكَبِّرِيْنَ ٥
- ''الله تکبر کرنے والوں کو پسندنہیں کرتا''۔
- --- اَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِيْنَ
  - '' کیاجہنم تکبر کرنے والوں کا ٹھکا نہیں ہے'۔
    - صدیث قدی میں ارشادِ باری ہے:
- '' کبریائی میری چاور ہےاورعظمت و بزرگی میرالباس ہے،جس نے ان دونوں میں سے کوئی چیز لینے کی تمنا کی ، میں اسے یاش یاش کردوں گا''۔
  - — ایک اور روایت میں اس حدیث قدس کے آخری الفاظ یوں آئے ہیں:
    - ''میں اسے جہنم میں بھینک دوں گا''۔

## عراف المعارف ا

انسان کی سرکشی اوراس کی حقیقت:

الله تعالی نے متعددمقام پرانسان کی سرکشی کار د فر ماتے ہوئے اس کی حقیقت بھی دکھلائی ہے۔ارشاد ہوتا ہے:

- —وَلَا تَمْشِ فِی الْاَرْضِ مَرَحًا ۚ إِنَّكَ لَنُ تَعْمِ قَ الْاَرْضَ وَلَنْ تَبُلُغَ الْجِبَالَ طُوُلًا ٥ ' زمین پراکژ کر اِترائے ہوئے مت چلو، کیونکہ تم اس طرح چل کرزمین کو پھاڑ سکو گے اور نہ پہاڑوں کی طرف بلند ہو سکو گے''۔
- ضَلْیَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّا مُحلِقَ ﴿ خُلِقَ مِنْ مَّآءٍ دَالِقِ ۞
   ''انیان ذرا اپی تخلیق پرغور کرے کہ وہ کس چیز سے پیدا کیا گیا ہے، (محض) ایک اُچھلنے والے پانی (مادهٔ تولید) ہے'۔

قُتِلَ الْإِنْسَانَ مَا أَكُفَرَهُ مِنْ آيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ وَقَلَّرَهُ ۞ (ب٣٠٠٥،١٠٠)

''انسان غارت ہو، وہ کس قدر ناشکرا ہے۔اللہ نے اسے کس چیز سے پیدا کیا (جانتے ہو)،اسے فقط ایک نطفے سے پیدا کیا ہے،اوراس کے بعداس کا انداز ہ لگایا ہے''۔

ایک بزرگ نے ایک متکبرکو(آئینہ دکھلاتے ہوئے) فرمایانہ

''تمہاری تخلیق ناپاک نطفہ سے ہوئی ہے، اور تمہاراانجام ایک گندی لاش ہے، اور تم ان دونوں حالتوں کے درمیان گندگی اُٹھائے پھرتے ہو'۔

اسی مفہوم کوایک شاعر نے اس طرح بیان کیا ہے:

اتراتا پھرتا ہے حضرت انسان کیونکر گندگی پر تیرا آغاز بھی یہی، تیرا انجام بھی یہی

لہذا قلب سے جب تواضع نکل جائے اور اس کی جگہ غرور و تکبر آجائیں تو اس سے دیگر اعضاء بھی متاثر ہوتے ہیں۔اور بیہ بات طے ہے کہ جو کچھ ظرف میں ہوتا ہے،اس سے وہی ٹیکتا ہے۔ چنانچہ دل تواضع کی صفت کو کھود ہے اور اس کی جگہ کبروغرور کو اپنا لیات طے ہے کہ جو کچھ کے موجاتی ہے۔ بھی منہ بگڑ جاتا ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

اور بھی اس کا اثر سروں پر بھی ہوتا ہے۔ جبیبا کدارشادِ باری ہے:

لَوَّوْا رُءُوْسَهُمْ وَرَايَتَهُمْ يَصُدُّونَ وَهُمْ مُسْتَكْبِرُونَ٥ (پ١٨،١٥٠ مَافقون)

'' پھرانہوں نے اپنے سروں کو پھیرا،اورتم نے دیکھا کہوہ غرور و تکبرسے منہ موڑتے ہیں'۔

#### مطرف المعارف CONCEPTE TO THE SECOND CONTROL OF THE SECOND

غرور، میخی اورخود داری:

تکہ روغرور کے اعضاء وجوارح پراٹرات مرتب ہوتے ہیں۔ان اٹرات کی بہت سی اقسام ہیں جوایک دوسرے سے زیادہ کثیف ہیں۔جیسے شیخی، گھمنڈ،اورعزت وخود داری، —خود نگاہی اورخود داری صورت کے لحاظ سے کبروغر در سے مشابہ ہیں، لیکن حقیقت کے لحاظ سے ان میں فرق ہے، جس طرح بھی کھارتواضع ذلت کے ساتھ مشابہ ہو جاتی ہے۔ حالانکہ تواضع ایک پندیدہ فعل ہےاور ذلت ایک ناپندیدہ فعل، — اسی طرح کبروغرور قابلِ مذمت ہےاور عزت وخود نگاہی اچھی صفت ہے۔جبیبا کہار شادِ

وَ لِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْهُؤْمِنِيْنَ ٥

"عزت فقط الله، اس كے رسول اور مؤمنوں كے ليے ہے"۔

معلوم ہوا کہ عزت، کبر وغرور سے بالکل مختلف ہے۔اس لیے سی مؤمن کے لیے مناسب نہیں کہ وہ خود کو ذلیل سمجھے ( یعنی ایخنفس کوذلیل کرے)۔

عزت اور كبر:

-----عزت کی تعریف بیہ ہے کہانسان اپنے آپ کو بہجانے ،اورنفس کی حقیقت کو جان کراس کی یوں تو قیبر کرے کہ دنیاوی اغراض و مقاصد کے لیے اسے خوار نہ کرے، ۔۔

كبريه ہے كمانسان اپنى بېچان سے بے خبر ہو،اورنفس كواس كے مرتبہ واصليت ہے كہيں بلند سمجھے۔

حعرت حسن رہائٹن ہے کسی نے کہا:

۔۔ ہو. ''آپ کانفس کتناعظیم ہے!'' ۔۔ آپ نے فر مایا: در میر عظیم نہد سے یہ . . .

‹‹میں عظیم نہیں محرعزیز ضرور ہوں ( تعنی صاحب عزت ہوں )''۔

چونکے عزت قابلِ مدمت نہیں، قابلِ اکرام ہے مگراس کی کبر کے ساتھ مشابہت ہے۔اسی لیے ارشادِ باری ہوا:

تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ ٥ " " تم زمين پرناحق تكبركرتے مور

اس میں پیزئت فل ہے کہ عزت حق کے ساتھ ہے،اورا گرناحق ہوتو وہ تکبر ہے، ۔۔ چنانچہ جوشخص ذلت کی طرف انحراف کیے بغیرتواضع کی حدیر قائم رہتا ہے، وہ گویا عزت کی راہ پر ہے جو کبر کی آ گ کی پشت پر بنائی گئی، — چنانچیاس راہ پر فقط راسخ علاء، مقرّبین بارگاوالی ،ابدال اورصدیقین ہی ثابت قدم رہتے ہیں۔

بعض صوفياء كرام نے فر مايا:

'' جوتکبر کرتا ہے وہ اپنے نفس کی پستی کا ثبوت دیتا ہے، ۔۔۔ اور جوتواضع کرتا ہے وہ اپنی طبیعت کے شریف ہونے کا فبوت دیتاہے''۔

## عواف المعارف الحرف المعارف الم

#### تواضع کے دو پہلو:

حضرت ابوداؤ در مذى مُسلم ماتے میں كدواضع كےدو بہلوميں:

- — ایک بیرکدانسان الله تعالیٰ کے اوامرونوائی میں تواضع کرے کیونکہ آرام طلی کی وجہ سے نفس اس کے حکم سے غفلت کا اظہار
   کرتا ہے۔ اورخود میں پائی جانے والی شہوت کے باعث ممنوعہ شے کی تمنا کرتا ہے۔
- — دوسرا پہلویہ ہے کہانیان اپنفس کواللہ کی عظمت کے تابع کردے، چنانچیا گراس کانفس کسی جائز چیز کی تمنا کر ہے تو وہ فس
   کوابیا کرنے سے منع کردے، یعنی اپنی خواہشوں کو مشیب الہی کے تابع کردے۔

## تواضع کی حقیقت کو پانا:

اس بات کا خیال رکھنا چا ہے کہ بندہ تو اضع کی حقیقت کواس وقت تک نہیں جان سکتا ہے جب تک کہ اس کے دل میں مشاہد ہ حق کے نور کی چک نہ ہو، سنو رِمشاہدہ کی چک نفس میں گداز پیدا کرتی ہے۔ اس گداز کی وجہ سے نفس میں کبروخود پسندی کے لیے کوئی جگہنیں رہتی۔ اس میں زمی پیدا ہو جانے سے وہ مخلوق اور خالق کا اطاعت گزار ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اس گداز کے سبب اس کے وجود کے آثار باقی نہیں رہتے۔ اور اس کی فطری آگٹ ٹھنڈی پڑجاتی ہے، اور اُنا کا غبار بھی نہیں رہتا۔

## رسول ماك مَا لَيْكِمْ كَى تُواضع:

رسول پاک مَثَاثِیَّا کوتواضع کاسب سے زیادہ حصہ ملاتھا۔ آپ مَثَاثِیُّا اسے مقاماتِ قرب میں بھی اختیار فرماتے تھے۔جیسا کہ اُم المؤمنین حضرت عائشہ خِٹائِٹا ایک طویل حدیث بیان فرماتی ہیں :

''ایک شب میں نے جب رسول اللہ مُنَافِیْظُم کو اپنے پاس نہ پایا تو مجھے نسوانی جذبہ کے تحت خیال آیا کہ آپ اپنی کسی اور زوجہ محتر مدکے پاس تشریف لے گئے ہیں۔ چنانچہ میں نے اُٹھ کرتمام از واحِ مطہرات کے ججروں میں آپ کو تلاش کیا کہیں نہ ملے۔اس کے بعد میں نے آپ کو مجد میں جاکر دیکھا۔ میں نے آپ کو بوسیدہ کپڑے کی طرح سجدہ میں سرر کھے ہوئے دیکھا۔ سجدے کی حالت میں آپ یوفر مارہے تھے:

''یا الهی! میرا دل اور میراخیال بھی تیری بارگاہ میں سربسجو دہے، میرا دل تجھ پرایمان لایا ہے، اور میری زبان اس کا اقر ارکر رہی ہے، اب میں تیرے حضور میں حاضر ہوں، — اے عظمت والے رب! اے بڑے بڑے گنا ہوں کو معاف کرنے والے! میں تیرے سامنے حاضر ہوں''۔

رسول اکرم مَثَاثِیْتِمُ کا بیدارشاد فرمانا: ''میرا دل اور میرا خیال بھی تیری بارگاہ میں سربیجو د ہے''۔ بید قول تواضع کی انتہاء ہے، — بیدارشاد فرما کرآپ مَثَلِثِیْمُ نے وجود کے آثاراس طرح سے مٹا دیئے کہ ظاہر و باطن میں ایک لحظہ کو بھی سجدے سے جدا نہیں۔

بساطِ قرب میں پہنچ کر بھی صوفی کو جب تو اضع خاص کا موقع میسر نہ آئے تو مخلوق کے ساتھ تو اضع کرنے کا اسے موقع نہیں تل سکتا۔ اصل میں بیا یک ایس سعادت ہے جو کسی کونصیب ہوتی تو کا مل طور پرنصیب ہوتی ہے، — الحاصل، تو اضع صوفیاء کے فضائل

## مواف المعارف المعارف

اخلاق میں ایک شریف خلق ہے، اور ان کے اخلاق کا ایک اہم جزو ہے۔

#### محل ومدارات:

صوفیاء کرام کا دوسرااہم اخلاقی فعل محل و مدارات ہے، جس کے باعث و ہمخلوق کی اذبیت کو بخوشی برداشت کرتے ہیں۔ رسول اکرم مَثَالَیْ اِنْ اِنْ کے اہم مثال بیواقعہ ہے کہ آپ نے یہودیوں کے درمیان ایک صحابی کو مقتول پایا۔ اس کے باوجود آپ مَثَالُیْ اِن نہان پر دباؤ ڈالا اور نہ ہی کوئی زیادتی کی ، بلکہ اس قتل کی دبیت بھی اپنے پاس سے سواونٹ دیئے۔ حالانکہ اس دور میں آپ کے صحابہ کے لیے ایک اونٹ بھی بڑی اہمتیت رکھتا تھا۔

آپ کے حسن مدارات کا بیرحال تھا کہ آپ نے کسی کھانے کو بُر انہیں کہا اور نہ بھی کسی خادم کوڈ انٹا، --حضرت انس ڈگائنڈ تے ہیں:

"میں نے رسول اللہ مَثَاثِیْم کی دی سال تک خدمت کی، —اس دوران کبھی آپ نے مجھے اُف تک نہیں کہا، —اوراگر(آپ کی اجازت کے بغیر) میں نے کوئی کام کرلیا تو آپ نے کبھی ینہیں فرمایا: "تم نے یہ کام کیوں کیا" —اوراگر میں نے کوئی کام نہیں کیا تو آپ نے کبھی ینہیں فرمایا: "تم نے یہ کام کیوں نہیں کیا" —آپ مَثَاثِیْم میں نے کوئی کام نہیں کیا تو آپ نے جھی ینہیں فرمایا: "تم نے یہ کام کیوں نہیں کیا" —آپ مَثَاثِیْم میں نے آپ کی تھیلی سے بڑھ کرریشم یا حریر کو بھی نہیں پایا، —اس طرح آپ میں نے اُپ کی تھیلی سے بڑھ کرریشم یا حریر کو بھی نہیں پایا، —اس طرح آپ میں نے آپ کی تھیلی سے بڑھ کرریشم یا حریر کو بھی نہیں پایا، —اس طرح آپ کی تھیلی ہے میارک سے زیادہ خوشبودار کی عظریا مشک کوئیں پایا"۔

چنانچہ ہرایک کے ساتھ تواضع سے پیش آنا،خواہ وہ دوست ہویا ہمسایہ ہو،اپنے اہل دعیال ہوں یاعام لوگ، بیصوفیاء کرام کے اخلاق کا اہم جزو ہے۔ دوسروں کی اذیت برداشت کرنے سے نفس کا جو ہر کھلتا ہے۔ کہتے ہیں کہ ہر شے کا ایک جو ہ ہے، ۔۔ چنانچانسان کا جو ہر عقل ہے،اور عقل کا جو ہر صبر وقتل ہے۔

تخل اور دوسرول کی اذبت بر داشت کرنا:

دوسروں کی اذیت برداشت کرنا اوراس بر حمل کا مظاہرہ کرنا،اس سلسلہ میں کئی احادیث مذکور ہوئی ہیں، جن میں سے پچھ سے

حضرت عبدالله بن عمر ظافئ ہے روایت ہے کہ رسول الله منافیظ نے ارشا وفر مایا:

''مؤمن وہ ہے جس کا لوگوں کے ساتھ رہن مہن ہواوران کی اذیت رسانی پرصبر کرتا ہو، ۔۔۔ شخص ان لوگوں سے بہتر ہے جوکسی ہے میل جول نہیں رکھتے، ۔۔ کیونکہ پہلا شخص لوگوں کے ساتھ اُٹھتا بیٹھتا ہے اوران کی دی جانے والی اذیت پرصبر کرتا ہے جبکہ دوسرے کوکسی سے واسطہ بی نہیں پڑتا''۔

ایک حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ مَثَالَیْنَا نے ارشاد فرمایا:
 "کیاتم میں ہے کوئی ابو مضم جیسانہیں ہوسکتا"۔

عرض كيا كيا: "ابومضم كياكرتا تها؟" - آب مَا النَّا إِلَى الشادفر مايا:

# مر عبدن المعرف ا

''وہ روزانہ سیج کے وقت کہا کرتا تھا: —بارالہ! آج میں نے اپنی آبرداس شخص پر قربان کر دی جو مجھ پرظلم کرے، —اگر کوئی مجھے مارے گا تو میں اسے نہیں ماروں گا، — اور جو مجھے گالی دے گا، میں اسے گالی نہیں دول گا، —اور جو مجھ پرظلم کرے گا، میں اس پرظلم نہیں کروں گا''۔

- اُم المؤمنین حضرت عائشہ فڑ ہوں کہ ایک شخص نے رسول اللہ منگا ہے کا شاخہ نبوت کے اندر آنے کی اجازت چاہی، اس وقت گھر میں آپ کے پاس تھی، اس وقت آپ نے فرمایا: '' کنبہ، بھائی یا بیٹا بھی کیا بُرا ہوتا ہے؟'' ۔ یفرما کرآپ نے اسے اندر آنے کی اجازت دے دی۔ اور اس سے نرمی سے بات چیت کی۔ جب وہ خص چلا میں تو میں نے رسول اللہ منگا ہے عرض کیا:
  - " پہلے تو آپ نے اس کے بارے میں جو بھی فرمایا، وہ اپنی جگہ گر بعد میں اس کے ساتھ بڑی نرمی اور مدارات سے بات چیت فرمائی" آپ مَلَّاتِیْمُ نے ارشاد فرمایا:
    - ''اے عائشہ ( خِلَقْبُا)! وہ خص برترین ہے جسے لوگ اس کی سخت کلامی کی وجہ سے چیوڑ دیں'۔
      - 🔾 حضرت ابوذ رغفاری طالنیز سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَالَیْنِیم نے فرمایا:
        - 🔾 ـــــــتم جہاں کہیں بھی رہو،اللّٰد ہے ڈرتے رہو،
        - 🔾 بُر انی کابدله نیکی ہے دو، وہ نیکی اس بُر انی کومٹادے گی ،
          - 🔾 لوگوں کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آؤ''۔

حسن سلوک کے علاوہ کوئی اور چیز نہیں جس سے انسان کی وسعت علم ، بُر دباری اور عقل مندی کا پیتہ چلتا ہے۔ یونکہ نفس کی بیہ عادت ہے کہ جواس کی مرضی کے خلاف کام کرے، وہ اسے پسند نہیں کرتا۔اس وقت اس میں غصر کی آگرے اُٹھتی ہے۔ چنا نچہ حسن مدارات سے اس کے غصے کی آگ ،اورنفرت کا از الہ ہوجاتا ہے۔

- — روایت ہے کہ جو غصے کواس حال میں ضبط کرلے جب کہ وہ اسے نافذ کرنے پرقدرت رکھتا ہوتو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ
   اسے سب کے سامنے بلائے گا اور اسے اختیار دے گا کہ وہ جس حور کو چاہے پسند کرلے۔
  - 🔾 حضرت جابر و التُنتُؤ مع مروى ہے كه رسول اكرم مَثَّالَيْنَةِ م نے ارشا دفر مایا:

'' کیا میں تمہیں نہ بتاؤں کہ دوزخ کی آ گ کس پرحرام ہے؟ ۔۔۔سنو! بیآ گ نرم مزاج اورخوش اخلاق وقریب پر حرام ہے''۔

## عمارف المعارف المحارف المحارف

'' یہ بندے آسانی ونرمی سے مالا مال ہیں۔ یہی بندے حقیقت میں کرامت کے خزانے ہیں، گئش وسخت کلام انہیں گوارانہیں ۔ کوئی ان سے لڑے جھگڑ ہے، وہ اپنے طریقے پر قائم رہتے ہیں۔ ہرایک کا نداز رہبروں کی طرح ہے،اگر کوئی ان سے ل جائے ،اگرراہ سے کوئی بھٹک جائے تو وہ ستاروں کی طرح رہنمائی کرتے ہیں'۔

🔾 — حضرت ابودر داء خالفنو سے روایت ہے کہ رسول الله مَثَافِیْزَم نے ارشا دفر مایا:

''الله تعالیٰ نے جسے زم خوئی عطا فر مائی ، گویا اسے بھلائی عطا فر مائی ، —اور جسے نرم مزاجی سے کوئی حصہ بیس ملا بمجھو وہ بھلائی سے محروم رہا''۔

#### عطائے رسول مَثَاثِيْكُم كى ايك مثال:

حضرت عبداللہ بن ابو بکر نٹائٹیں سے ایک عرب نے واقعہ بیان کیا کہ مجھ سے رسول اللہ مَٹَائِٹِیْم کوغز وہُ حنین میں تکلیف پینچی ۔ ہوا یہ کہ میں بھاری جوتے پہنے ہوئے تھا۔ اچا نک آپ مَٹَائِٹِیْم کا پاؤں مبارک میرے جوتے کے بینچے دب گیا۔ آپ مَٹَائِٹِیْم کے ہاتھ میں ایک کوڑا تھا، آپ نے مجھے ایک کوڑا مارا اور فر مایا:

"تمنے مجھے بہت تکلیف پہنچائی"۔

آ پ مَنَا اَیْنَا کُم کے تکلیف پہنچنے پر میں ساری رات اپنے نفس کو ملامت کرتار ہا۔ میں ساری رات سخت بے چین رہا۔ مبح ہوئی تو ایک آ دمی میر سے پاس آیااور کہنے لگا کہ فلال شخص کہاں ہے؟ میں نے کہا:

''میں ہی وہ ہوں ،جس سے پیخطاء ہوئی''۔

میں اس کے ساتھ ہولیا ،اور ڈرتے ڈرتے آپ مُٹَاتِیْنِ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ مُٹَاتِیْنِ نے ارشا دفر مایا: ''تم ہی وہ شخص ہوجس نے اپنے جوتے سے میرا پاؤں دبا کر مجھے تکلیف پہنچائی ،اور میں نے تمہیں ایک کوڑا مارا تھا، —اس کے بدلے میں بیاشی بھیڑیں ہیں ،انہیں لے جاؤ (بیتمہاری ہیں)''۔

#### ایثارو بمدردی:

صوفیاء کرام کا ایک اخلاقی وصف ایثار و ہمدر دی بھی ہے، اسے قوتِ ایمانی، رحم اور شفقت اس جذبے کے لیے آ مادہ کرتے ہیں۔ جو پچھان کے پاس ہوتا ہے، اسے قربان کردیتے ہیں،اور جو پچھ ہیں ہوتا،اس پرصبر کرتے ہیں۔

حضرت شیخ بایزید بسطامی تشانینز ماتے ہیں کہ بلخ کا ایک نوجوان مجھے لاجواب کر گیا۔ وہ نوجوان حج کے سفر کے دوران ہمیں ملاتھا، وہ مجھے سے یو چھنے لگا:

"زُمد كے كہتے ہيں؟" - ميں نے كہا:

" "میں اگر کچھل جائے تو کھالیتے ہیں، — اگر کچھہیں ملتا تو صبر کر لیتے ہیں"۔

ميرى بات ن كروه كهنے لگا:

" ہمارے بلخ کے کتے بھی ایسائی کرتے ہیں''۔

## مراف المعارف ا

ین کرمیں نے اس سے بوچھا:تمہارے خیال میں زُمد کیا ہے؟''

وه کهنے لگا:

"جب ہمیں کچھ ہیں ملتا تو ہم شکر کرتے ہیں، —اوراگر کچھل جاتا ہے تواسے ایٹار کردیتے ہیں (دوسروں پرصرف کردیتے ہیں)"۔

اس کی بیہ بات س کر میں شکست خور دہ ہو گیا۔

#### فراخ دل زامد کی پہچان:

حضرت ذوالنون مصری مینایشر ماتے ہیں کہ فرا خدل زامد کی پہچان کے لیے تین علامتیں ہیں:

جع کی ہوئی چیز کوفر چ کرتاہے،

🔾 — کچھ کھوجائے تواہے تلاش نہیں کرتا ،

🔾 — اپنی خوراک دوسروں کو کھلا دیتاہے۔

#### انصار کامہاجرین کے لیے ایثار:

حضرت عبدالله بن عباس وللفخفاس روايت ہے كہ بنونفير كى جنگ ميں رسول اكرم مَثَاثِيْتُم نے انصار ہے ارشا دفر مايا:

🔾 — اگرتم چا ہوتوا ہے مال اور گھروں میں مہاجرین کوشریک کرلو، پھرتم اس مال غنیمت میں بھی ان کےشریک ہوجاؤ ،اور

اگرتم چاہوتو تمہارا مال اورتمہارے گھر تمہارے پاس رہیں، گرتمہیں اس مال غنیمت میں ہے کوئی حصنہیں ملے گا''۔ (اس
 لیے کہاس وقت مہاجرین کے پاس نہ گھر ہیں نہ مال۔)

اس کے جواب میں انصار نے عرض کیا:

''ا پنے مہاجر بھائیوں کوہم اپنے اموال اور گھروں میں برابر کا شریک کریں گے،اس کے علاوہ مال غنیمت بھی صرف انہی کاحق ہے،ہم اپناحق ان کےحق میں ایثار کرتے ہیں۔ہم اس میں ان کےشریک نہیں ہوں گے''۔ ان کے اس ایثار پریہ آیت نازل ہوئی:

وَيُوُ ثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴿ (بِ١٨، سورة حشر) "اوروه ايثاركرتے بين اپنے نفول پرخواه انہيں كس قدر تنگى مؤ"۔

#### كمال ايثارى ايك مثال:

'' يارسول الله! ميس شخت بمو كابهون، مجھے كھانا كھلا كيں''۔

آپ سَالی اُن کے اُمہات المؤمنین کے ہاں پیغام بھیج کردریافت کرایا کہ کسی کے پاس کچھ کھانے کو ہے، —ان سب نے بیہ

# عوارف المعارف كالمحال المعارف المعارف

كهلا بقيحا

''اس ذات کی شم جس نے آپ کو پیغیبر بنا کر بھیجا ہے! ہمارے ہاں پانی کے علاوہ کوئی چیز نہیں'۔

بین کرآپ مَنَاتَیْكِم نے ارشادفر مایا:

"آج ہمارے یاس کھانے کو کچھی نہیں جوہم مہیں کھلاسکیں"۔

اس کے بعد آپ مَثَاثِیْم نے صحابہ کرام مِن اُنٹیم سے ارشادفر مایا:

'' کون ہے جواس شخص کوآج رات مہمان رکھے،اللّٰداس پراینی رحمت نازل فر مائے''۔

انصار میں سے ایک صاحب کھڑے ہوئے اور عرض کیا:

" يارسول الله! آج رات أنبيس مين مهمان ركھوں گا"۔

یہ کہد کروہ اس شخص کوایے گھرلے آئے اور اپنی بیوی سے کہا:

'' بیخص رسول الله مَنَاتِیْنَا کامهمان ہے،اس کی خوب خاطر تو اضع کرو،اورمهمان نوازی میں کوئی دریغ ندرکھنا''۔

انصاري کي بيوي کھنے گئی:

" ہمارے گھر میں تو بچوں کے کھانے کے سوااور کچھ بھی موجود نہیں"۔

انصاری نے کہا:

''بچوں کو بہلا کرسلادو۔ پھر چراغ جلادینا۔ جب مہمان کھانا کھانے گئے تو چراغ کو درست کرنے کے بہانے اُٹھنااور چراغ بجھادینا۔ پھر ہم دونوں اس کے پاس بیٹھ کراور پچھ کھائے بغیر منہ چلاتے رہیں گے، تا کہ رسول اللّٰہ مَثَاثَیْا کا مہمان پیٹ بھر کر کھالے''۔

یہ تجورین کرانصاری کی بیوی کھڑی ہوگئی۔اس نے بچوں کو بہلا پھسلا کر بھوکا سلا دیا۔ پھراس نے ٹرید تیار کیا۔اس کے بعد چراغ روشن کیا۔ جب مہمان نے کھانا شروع کیا تو میاں بیوی اس کے پاس بیٹھ گئے۔ بیوی جراغ ٹھیک کرنے کے بہانے سے اُٹھی ،اور جراغ کو بجھا دیا۔ پھر دونوں میاں بیوی مہمان کے پاس بیٹھ کریوں منہ چلانے گئے جیسے وہ بھی اس کے ساتھ کھانے میں شریک ہیں۔اس ترکیب سے مہمان نے خوب سیر ہوکر کھانا کھالیا۔اور یہ دونوں بھوکے سور ہے۔

صبح ہوئی تو وہ انصاری، رسول الله مَنَا لَيْنِامُ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔حضور نے جیسے ہی انہیں دیکھا تو آپ کے ہونٹوں پر مسکرا ہے چھیل گئی اور ارشا دفر مایا:

''الله تعالیٰ نے آج رات فلاں مرداور اس کی بیوی (کے حسن عمل) کو بہت پسند کیا اور یہ آیت (ان کے تعریف میں) نازل فرمائی ہے:

''وہ ایثار کرتے ہیں اپنے نفسوں پر ،خواہ انہیں کتنی ہی تنگی ہو'۔

ايثارورايثار كى روشن مثالين:

— حضرت انس خالتُنوُ ہے روایت ہے کہ رسول الله مَثَالِيَّةُ اِ کے ایک صحابی کو تخفہ میں بکری کی بھنی ہوئی سری بھیجی گئی۔وہ بہت تنگ

Collection To the State of the

عال تھے۔اس کے باوجودانہوں نے بیتخداپ پڑوی کو بھیج دیا۔انہوں نے آگاپ پڑوی کو بھوادیا۔اس طرح بیتخد
سات آ دمیوں میں گردش کرتارہا۔اورآ خرکار پہلے صحابی کے پاس آگیا۔ان کے اس ایٹار پر فدکورہ بالا آیت نازل ہوئی۔
صدروایت ہے کہ شیخ ابوالحس انطاکی بیٹائنڈ کے ہاں شہررے کے قریبی ایک گاؤں میں تمیں سے زیادہ آ دمی جمع ہو گئے۔اس
وقت ان کے پاس تنتی کی چندروٹیاں تھیں۔ جن سے جار پانچ آ دمیوں کا بھی پیٹ نہیں بھرسکتا تھا۔ چنانچوانہوں نے ساری
روٹیاں فکڑے کردیں۔ جب کھانے کے لیے بیٹھے تو چراغ بجھادیا گیا۔ بچھ دیر بعد چراغ روٹن کیا گیا تو دیکھا کہ سارا

۔ حضرت حذیفہ الصددری ڈاٹٹین فرما نے ہیں کہ میں جنگ رموک میں اپنے بھتیج کی تلاش میں میدانِ جنگ میں نکلا۔ اس وقت
میری چھاگل میں تھوڑ اسا پائی تھا۔ میں اس گمان میں تھا کہ اگر اس میں زندگی کی تھوڑ کی بہت رمق ہوئی تو یہ پائی میں اس
پلادوں گا۔ اور اس کے منہ کو بھی پونچھ دوں گا، ← بالآخر وہ مجھے مل گیا۔ میں نے اس سے پوچھا: ''کیا تمہیں پائی
پلاؤں' ← اس نے اشارے سے کہا کہ ہاں! مجھے پانی پلادو، ← استے میں اس کے قریب پڑے زخی تخص کے منہ سے آہ
نکلی تو میرے جیتیج نے کہا کہ یہ پائی اسے پلادو، ← استے میں اس کے قریب پڑے زخی تخص کے منہ سے آہ
پہنچا اور انہیں پانی پلانا چاہا۔ ان کے برابر میں پڑے ہشام بن العاص ڈٹاٹٹؤ سے، جب میں پانی لے کران کے پاس
پہنچا تو وہ دم تو ٹرچکا تھا۔ اب میں
نکل کر میری بجائے اس زخی کو پانی پلادو، ← جب میں پانی لے کراس ہشام کے پاس پہنچا تو وہ دم تو ٹرچکا تھا۔ اب میں
ہشام بن العاص ڈٹاٹٹؤ کے پاس پہنچا تو وہ بھی شہید ہو چکے تھے۔ اس کے بعد میں اپنے جیتیج کے پاس آیا، تو وہ بھی اللہ کو بیا دا
ہوچکا تھا۔ یوں ہرایک نے اپنی جان پردوسرے کے لیے ایٹار کیا اور کو کی بھی پانی نہ پی سکا۔

شخ ابوالحسن بوشی میشد سے جوال مردی کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا:
 "میرے خیال میں جوال مردی وہ ہے جس کا اظہار اللہ تعالی نے انصار کے بارے میں یول فرمایا:
 وَ الَّذِیْنَ تَبُوَّ وُ اللَّارَ وَ الْإِیْمَانَ (پ۲۸ سورہ حشر)

'' یہ وہ لوگ میں جو گھروں کو اور ایمان کو (مضبوطی ہے) پکڑے ہوئے ہیں'۔

شخ ابن عطا مُناهد نے ارشا دفر مایا:

'' بیدہ ولوگ ہیں جواپنی سخاوت اور کرم کی وجہ سے ایٹار کرتے ہیں ،خواہ دہ خود بھوک اور فقر و فاقعہ میں مبتلا ہوں''۔

#### ایاری حقیقت کیاہے؟:

(ایاری حقیقت بیان کرتے ہوئے کئی بزرگانِ سلف نے اظہارِ خیال فرمایا ہے۔)

حضرت شیخ ابوحفص میشانید نے ارشا دفر مایا:

''ایاریہ ہے کہا پنے روحانی بھائیوں کے حصول کو دنیا اور آخرت کے کاموں میں اپنے حصول پر مقدم رکھا جائے''۔ — ایک اور بزرگ کا فرمان ہے:

# مرف المعرف كالمرف المعرف المعر

''ایثار میں کسی کوتر جیجے وفوقیت حاصل نہیں ،اس میں ساری خلقت کے حقوق ، ذاتی ونجی حقوق پر مقدم ہوتے ہیں ، یعنی ایثار کے لیے کسی بھائی ، دوست اور شناسا کا فرق پیش نظر نہیں رکھا جاتا''۔

شخ یوسف بن حسن میشد کا قول ہے:

'' جو محض خود کو کسی چیز کا مالک سمجھے، وہ صحیح طرح سے ایٹار نہیں کر سکتا، اس لیے کہ وہ اپنی ملکتیت کا گمان کر کے اپنے آپ کو اس چیز کا مالک ہے۔ جس کی آپ کو اس چیز کا زیادہ حق دار سمجھے گا، — ایٹار وہی شخص کر سکتا ہے جو یہ سمجھے کہ سب چیز وں کا اللہ مالک ہے۔ جس کی دسترس میں جو پچھ ہے، وہ بس استے ہی کا حق دار ہے، — لہذا اگر کسی کوکوئی چیز مل جائے تو وہ اس کے پاس اللہ کی امانت ہے۔ لازم کے کہ وہ اس امانت کواس کے حاجت مند تک پہنچاد ہے'۔

## حقیقی ایثاریہ ہے:

ایک بزرگ نے ارشا دفر مایا:

'' حقیقی ایثاریہ ہے کہتم اپنا آخرت کا حصہ اپنے بھائیوں پرقربان کر دو، کیونکہ دنیا اس قدر معمولی چیز ہے کہ وہ نہ تو ایثار کی جگہ لے سکتی ہے اور نہ ہی وہ اس لائق ہے کہ ایثار کالفظ اس کے ساتھ ذکر کیا جائے''۔

اس سلیے میں ایک واقعہ مذکور ہے کہ ایک بزرگ اپنے کسی روحانی بھائی سے ملنے کے لیے گئے۔ اس کے ساتھ ملاقات میں شگفتہ مزاجی کا اظہار نہیں کیا۔ اس روحانی بھائی کوان کا پیخشک روپینا گوارگز را۔ بزرگ اس بات کو بھانپ گئے اور اس سے فر مایا:

''اے میر ے روحانی بھائی! رسول اکرم مَثَّا ﷺ کا ارشادِگرا می ہے کہ جب دومسلمان بھائی آپس میں ملتے ہیں تو ان پر اللہ کی رحمت نازل ہوتی ہے، اس رحمت کے سوچھے ہوتے ہیں، جس میں سے نوے جھے اسے نصیب ہوتے ہیں جو انسان مواجی ہوتا ہے، سے میں نے چاہا کہ ہماری اس فریادہ خوش مزاج ہوتا ہے، اور دس جھے اسے ملتے ہیں جو کم شگفتہ مزاج ہوتا ہے، سے میں نے چاہا کہ ہماری اس ملاقات کی بدولت رحمت کا کثیر حصہ تجھے مل جائے، اس لیے میں نے کم شگفتہ کی کا اظہار کیا ہے'۔

صوفياء كرام كي صحبت كافيض:

شیخ ابوبکر بن سعدان میشد فرماتے ہیں کہ جو محص صوفیاء کرام کی صحبت اختیار کرے،اسے جا ہے کہ وہ بےنفس، بے دل اور بغیر ملکتیت کےان کے ساتھ رہے، — کیونکہ اگروہ بنیا دی اسباب کی طرف دھیان رکھے گا توان کی صحبت میں رہتے ہوئے بھی اپنا مقصد نہ یا سکے گا۔

حضرت مهل بن عبدالله عِنالله كاارشاد ب:

''صوفی وہ ہے جواپنے خون کو حلال اوراپنی ملکتیت کو دوسروں کے لیے مباح تصور کرے'۔

#### تصوف کی بنیاد:

بیخ رویم میناند نے فر مایا کہ تصوف کی بنیاد تین خصلتوں پرہے:

🔾 —فقراختیارکرنا،

## حال عواف المعارف المعا

○ —سخاوت دایثارکرنا،

🔾 — اینی کوشش اوراینی پسند کوجیموژ دینا۔

#### ایک گھڑی زندگی کاایثار:

صوفیاء کرام کے (معمولات اور نظریات کے ) حوالے ہے عباسی حکومت سے شکایت کی گئی اور صوفیاء کرام پراتہا مات لگائے کے دھزت جنید بغدادی میں سے شخ شام، شخ گئے ۔ حضرت جنید بغدادی میں سے شخ شام، شخ کام میں سے شخ شام، شخ رقام اور شخ ابوالحسن نوری کو گرفتار کرلیا گیا۔ ان کی گردن اُڑانے کا حکم دے دیا اور چڑا بچھا دیا گیا۔ سب سے پہلے شخ ابوالحسن نوری آگے بڑھے، ان سے اس سبقت کی وجہ دریافت کی گئی تو آپ نے فرمایا:

"میں نے اپنے بھائیوں کے لیے ایک گھڑی کی زندگی کا ایثار کیا ہے"۔

#### سامانِ دنیاسا لک کے لیےروانہیں:

شیخ رود باری مین کا یک بارا پیخ کسی ساتھی کے ہاں جانا ہوا۔ وہ اپنے گھر پرموجو دنہیں تھے۔ آ پ نے فر مایا:

''وه صوفی ہے اوراس کا دروز ہبندہے،اس کا درواز ہتوڑ دؤ'۔

لوگوں نے درواز ہتو ڑ دیا۔اس کے بعد آپ نے فرمایا:

. ''گھر کی سب چیزوں کو چھ دیا جائے''۔

آ پ کے حکم کی تعمیل کی گئی اورسب چیزیں بازار میں لے جا کر کم قیمت پر نیج دی گئیں۔ پھرسب لوگ آ کر گھر میں بیٹھ گئے۔ صاحب خانہ جب آ ئے تو انہوں نے گھر کابدلا ہوانقشہ دیکھا، بیرحال دیکھ کرانہوں نے پچھنیں کہا۔ پچھ دیر میں صاحب خانہ کی بیوی مجھی آ گئی۔ وہ ایک چا دراوڑ ھے ہوئے تھی۔اس نے وہ چا دراتار کر پھینک دی اور کہنے گئی:

''گھر کے سامان میں سے بیہ باقی رہ گئی ہے،اسے بھی بیچ دیا جائے''۔

اس کے شوہرنے کہا:

"تم نے اپن خوش سے بی تکلیف کیوں اُٹھائی ؟" -اس نے کہا:

" چیپرہو، جب حضرت شیخ جیسے بزرگ ایسا تھم دے رہے ہیں تو پھر کسی طرح سے بیمناسب نہیں کہ ہمارے پاس کوئی چیز نے رہے'۔

#### مالِ دنياملا قات ميں حائل ہو گيا:

ایک مرتبہ قیس بن سعد میں ہیں ہو گئے تو ان کے بھائی ان کی عیادت کے لیے نہ آئے، جان بوجھ کر آنے میں تاخیر کر دی، — جب وہ حاضر نہ ہوئے تولوگوں سے ان کے نہ آنے کی وجہ پوچھی۔انہوں نے بتلایا:

" چونکه انہوں نے آپ کا قرض دینا ہے، اس لیے وہ آنے میں خفت محسوس کررہے ہیں "۔

يه حقيقت حال س كرآب نے فرمايا:

## موارف المعارف کی کارگری کارگری کی کارگری کارگری کارگری کی کارگری کارگری کی کارگری کارگر کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کارگر

'' خداغارت کرے اس مال کوجس نے بھائیوں کو بھائی سے ملنے سے روک دیا ہے'۔

اس کے بعدانہوں نے سیاعلان کرادیا:

'' جس شخص نے بھی قیس کا قرض دینا ہے، اس پر سے قیس کا قرض معاف کیا جاتا ہے''۔ پیاعلان سننے کی در بھی کہ شام کوان کی عیادت کے لیےاتنے لوگ آئے کہان کے گھر کی چوکھٹ ٹوٹ گئی۔

سفيد بوشي كالجرم ندر ما:

ندکورہے کہ ایک صاحب نے اپنے دوست کا دروازہ کھٹکھٹایا۔صاحب خانہ ہا ہم آئے ،علیک سلیک کے بعد پوچھا:" کیے آنا ہوا؟" — انہوں نے بتایا:"میں چارسودرہم کا مقروض ہو گیا ہوں" — بین کرصاحب خانہ گھر کے اندر چلے گئے۔چارسودرہم کا وزن کر کے اپنے دوست کو پیش کر دیئے۔ جب وہ صاحب چارسودرہم لے کر چلے گئے تو صاحب خانہ کے آنسو بہہ نکلے۔وہ روتا ہوا گھر میں داخل ہوا۔ بیوی کو بردی حیرت ہوئی۔ کہنے گئی:

''اگرتمهیں اتنی قم دینا دشوار تھا تواسے انکار کردیتے ،اب رونے کا کیا فائدہ!''

صاحب خاندنے جواب دیا:

''یہ بات نہیں، مجھاس لیےرونا آیا ہے کہ میں نے خود پہلے اس کا حال کیوں نہیں معلوم کیا،اسے اپنا حال کہنے کے لیے میرے پاس خود آنا پڑا''۔

#### قبیلهاشعرگی ایک احیمی روایت:

حضرت ابوموی الا شعری رفاتین سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَا النّیْم نے ارشاد فر مایا کہ قبیلہ اشعر کے لوگ جب جنگ میں ننگ دست ہو جاتے ، اور ان کے اہل وعیال کے لیے کھانے پینے کا لیے تنگی آ جاتی ، تو ان لوگوں کے پاس جو بچھ بھی کھانے پینے کا سامان ہوتا ، اسے ایک چا در میں اکٹھا کر لیتے۔ اس کے بعدوہ ایک پیانے سے سب میں برابر بانٹ ہے ، اور آپ مَنَا تَنِیْمُ نے فر مایا ۔ ''وہ لوگ جھے سے ہیں اور میں ان میں سے ہوں''۔

## جہاد کے دوران صحابہ کرام کا ایثار:

حضرت جابر رہائیڈ فرماتے ہیں کہ رسول اکرم مُناکیڈ جب جہاد پرتشریف لےجانے کا ارادہ فرماتے تو ارشاد فرماتے:
''اے مہاجرین وانصار! تمہارے کچھ بھائی ایسے ہیں جن کے پاس نہ مال ہے اور نہ ہی کوئی ساز وسامان ۔ لہذاتم میں سے ہرایک اپنے ساتھ ایک دویا تین ساتھی شامل کرلے تا کہ تمہیں بھی اونٹ کی سواری اسی طرح باری سے ملے جس طرح انہیں اپنی باری میں سواری ملتی ہے'۔

حضرت جابر والنفؤ فرماتے ہیں کہ آپ منافق کے اس ارشاد کے مطابق میں نے اپنے ساتھ دویا تین ساتھی سواری میں شریک کرلئے تھے۔ کرلئے تھے۔ کھرہم مساوی طور پر باری باری اونٹ پر سواری کرتے تھے۔

## حر عوارف المعارف العدارف العدا

انصارومها جرين كابھائي جاره:

حفرت انس بڑالٹنٹ سے روایت ہے کہ جب حضرت عبدالرحمٰن بنعوف ڈٹاٹٹنڈ ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے۔رسول اکرم مَٹَاٹِٹیْڈ ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے۔رسول اکرم مَٹَاٹِٹیْڈ نے ان کے اور حضرت سعد بڑاٹٹیڈ نے ان سے کہا:
''میرا آ دھا مال تمہارا ہے، اور میری دو بیویاں ہیں،ان میں سے ایک کوطلاق دے دیتا ہوں۔ جب اس کی عدت بیوری ہوجائے تواس سے نکاح کرلینا''۔

حضرت عبدالرحمٰن بنعوف ذالنيهُ في ان ہے كہا:

''اللّٰد تعالیٰ تمہارے مال اور اہل وعیال میں برکت عطافر مائے!''

#### سخی فطرت والا ہی صوفی ہوسکتا ہے:

پاک طینت اور طبعی شرافت ہی صونی کو ایثار کے لیے مائل کرتی ہے۔اللہ تعالیٰ کسی کوصوفی تب ہی بنا تا ہے کہ تی جب اس کی فطرت میں سخاوت کی اہلیت وصلاحیت پیدا ہو جائے ، یعنی جوفطری طور پر تختی ہے، وہی صوفی بن سکتا ہے، کیونکہ سخاوت ایک فطری خوبی ہے۔اور بخل اس کی مخالف صفت ہے۔ بینفسانی خوبی،نفسانی لوازم میں سے ہے، حبیبا کہ ارشادِ باری ہے:

وَمَنْ يُوْقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ٥

'' جونفس بخل اورخو دغرضی ہے محفوظ رہے، وہی فلاح پانے والے ہیں'۔

يہاں فلاح كا حكم ان كے ليے ديا گيا جو كل سے محفوظ رہيں۔ ارشادِ بارى ہے:

وَمِمَّا رَزَقُناهُمُ يُنْفِقُونَ ٥أُولَيْكَ عَلَى هُدًى مِّنْ رَّبِيهِمْ ۚ وَأُولَـٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥ (پ١٠٠٠ مَرَهُ بَرَّهُ)

''جو کچھہم نے انہیں عطا کیا ہے، اس میں سے وہ اللہ کی راہ میں خرج کرتے ہیں، یہی وہ لوگ ہیں جواپنے رب کی طرف سے سیدھی راہ پر ہیں، اور یہی لوگ فلاح یانے والے ہیں''۔

'' فلاح'' دونوں جہان کی سعادت کے لیے ایک جامع ترین لفظ ہے۔رسول اکرم مَثَاثِیْنِ نے تین چیزوں کو ہلاک کرنے والا اور تین چیزوں کونجات دینے والا قرار دیا۔ ہلاک کرنے والی چیزوں میں اس بخل کوبھی شار کیا گیا جوعادت بن جائے۔

اس بات سے انکارممکن نہیں کہ نفس انسانی کے لوازم میں بخل اورخودغرضی پائے جاتے ہیں۔اس لیے کہ نفس کی عضری اصل مٹی ہے۔جس کی خاصیت موجود ہوتو کوئی تعجب کی بات ہے۔جس کی خاصیت موجود ہوتو کوئی تعجب کی بات نہیں ، کیونکہ یہ اس کی فطرت میں سخاوت کا شامل ہونا ضرور تعجب کی بات ہے۔

#### جودوسخاوت میں فرق:

صوفیاءکرام کی فطرت میں وہ جذبہ پایا جاتا ہے جوانہیں سخاوت اورا نیار کی تحریک دیتا ہے، —سخاوت جود سے افضل واعلیٰ صفت ہے، اس لیے کہ بخل جود کا متضاد ہے اور شح (خودغرضی و بخل ) سخاوت کا متضاد ہے۔ جود و بخل دونوں ایسی صفات ہیں جو مر عبان المعان ا

انسانی افعال کے بار بارواقع ہونے سے اس میں پختہ ہوجاتے ہیں اور انسان کو اپناعادی بنا لیتے ہیں۔ جبکہ سخاوت اورشح (خود غرضی و بخل) فطری خصائل ہیں، — اس لحاظ سے ہرتنی جواد ہوگا مگر ہر جواد تخی نہیں ہوسکتا۔ اس لیے سخاوت کو اللہ تعالیٰ کی صفت نہیں قرار دکھاوا دیا جا سکتا، کیونکہ سخاوت طبعی و فطری وصف ہے، جبکہ اللہ کی ذات طبیعت وسرشت سے پاک ومنزہ ہے۔ جود میں ریا کاری اور دکھاوا ہے۔ اس کی بدولت انسان مخلوق سے معاوضے یا کسی حق کی توقع رکھتا ہے۔ یا پھرمخلوق سے تعریف اور اللہ تعالیٰ سے تو اب کا خواہش مند ہوتا ہے۔

## سخامیں ریا کاری اور دکھاوانہیں:

سخامیں ریا کاری اور دکھاوے کاعمل دخل نہیں ، کیونکہ وہ پاکنفس والوں اور بلندسر شت والوں میں پیدا ہوتی ہے۔ ایسے بلند ہمت والے سخاکے بدلے میں نہ دنیا سے بدلہ چاہتے ہیں اور نہ آخرت میں کوئی صلہ۔ کیونکہ معاوضہ طلبی سے بخل جھلکنا نظر آتا ہے۔ اس لیے کہ بخل کی بنیاد ہی معاوضہ چاہنا ہے۔

چنانچہ سخافقط ایک خالص شے ہے اور وہ اہلِ صفا ہی کے لیے خاص ہے۔اور اہلِ انوار کے لیے جائز ہے۔اس ارشادِ باری میں انہی کی طرف اشارہ ہے:

إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَآةً وَّلَا شُكُوْرًا ٥ (پ٢٩، ١٥ هـ ٥)

'' در حقیقت ہم تہہیں فقط اللہ کے لیے کھا تا کھلاتے ہیں ،ہم تم میں سے کوئی بدلہ اورشکر گز اری نہیں جا ہتے''۔

اس آیت میں کسی معاوضہ کی تمنا کے بغیر کھانا کھلانے کی تر دیدگی گئی ہے ۔لہذا جو کام محض اللہ کے لیے کیا جاتا ہے،اس میں کسی بدلہ بدلے کی خواہش نہیں ہوتی ۔ ایسی فطرت اپنی پاک طینت ہونے کے باعث مقصد حق کی طرف کشش رکھتی ہے اوراس کا کوئی بدلہ نہیں جا ہتی ۔ یہی کممل ترین سخاہے، جو پاک فطرت لوگوں کا خاصہ اور شیوہ ہے۔

حضرت اساء بنت ابوبكر والفئنان ايك مرتبدرسول اكرم مَنَا لَيْنَمْ كي خدمت ميس عرض كيا:

''یارسول الله مَثَاثِیَّا اِمیرے پاس بس وہی ہوتا ہے جو مجھے (حضرت) زبیر رٹائٹوُ دیتے ہیں، میں اسی میں سے لوگوں کو دیتی ہوں''۔

رسول الله مَنَا تُنْتِيَمُ نِهِ ارشاد فرمایا:

" بيدرست ہے،تم (الله كى راه ميں )خرچ كرنا بندنه كرو،ورنه جورزق تته ہيں ملتاہے،وه بند ہوجائے گا" ــ

#### عفوودرگزر:

عفو و درگزر بھی صوفیاء کرام کے اخلاق میں سے ہے، اس خصوصیت کے باعث وہ برائی کا بدلہ بھلائی سے دیتے ہیں، -- حضرت سفیان توری مین نظر ماتے ہیں:

''احسان یہ ہے کہ جوتمہارے ساتھ بُرائی کرے،اس کا بدلہ بھلائی سے دو، کیونکہ بھلائی کا بدلہ بھلائی سے دینا ایک طرح سے تجارت ہے اور بازار کالین دین ہے کہ ایک ہاتھ سے دے کردوسرے ہاتھ سے لیا''۔

## عوارف المعارف المحالف المحالف

حسن میں فراتے ہیں کہ احسان کومخصوص نہیں رکھنا چاہیے بلکہ عام ہونا چاہیے۔جس طرح کہ سورج کی روشی ، ہوا اور بارش ہرایک کے لیے (عام) ہے ،کسی کے لیختص نہیں۔

> دو محل کن اوگوں کے لیے ہیں؟" - جریل نے کہا: سیال میں اوگوں کے لیے ہیں؟"

'' تیم ان لوگوں کے لیے ہیں جو غصے کو بی جاتے ہیں اور لوگوں سے درگز رکرتے ہیں''۔

حضرت حذيفه والتنفؤ سے روايت ہے كدرسول الله مَنافِيْنِ في ارشادفر مايا:

‹‹مسلمانو!تم ہرجائی نه بن جاؤاور بد کہنے لگو:

۔۔ اگرلوگ ہم پراحسان کریں گےتو ہم بھی ان پراحسان کریں گے،

🔾 — اگروہ ہم برظلم کریں گےتو ہم بھی ظلم کریں گے،

بلکہ اپنے آپ کواس بات کاعادی بناؤ کہ اگر لوگ احسان کریں تو تم بھی احسان کر و،اورا گروہ تم پرظلم کریں تو اس کے بدلے میں تم ظلم نہ کرؤ'۔

کسی صحابی نے رسول اللہ مَنَالِیَّا کی خدمت میں عرض کیا کہ میں جب بھی ایک شخص سے ملنے جاتا ہوں تو وہ نہ مجھے اپنا مہمان بناتا ہواور نہ ہی مجھے کھانا کھلاتا ہے ،اگروہ میرے پاس آئے تو کیا میں بھی اس کے ساتھ ویسا ہی رویہ اختیار کروں، —آپ مَنَالِیْکِمْ نے ارشاد فر مایا:

‹ نهیں، بلکهتم اسے کھانا کھلا وُ''۔

#### تین باتیں برحق ہیں:

'' یارسول الله منگالینظم! جب اس نے مجھے بُر ابھلا کہا تو آپ مسکراتے رہے، — اور جب میں نے اس کی کہی باتیں اس پر پلٹ دیں تو آپ ناخوش ہو کرمجلس سے تشریف لے آئے''۔

رسول الله مَثَالِيَّةُ مِنْ الشَّا وَفُر ما يا:

''جب تک تم خاموش رہے تو تمہاری بجائے فرشتہ اس کا جواب دیتا رہا، لیکن جب تم ہولئے لگے تو شیطان آگیا۔ چنانچہ میں اس مجلس میں کیسے بیٹے سکتا ہوں، جہاں شیطان موجود ہو، —اے ابو بکر! تین باتیں برحق ہیں:

## حال عوان المعارف المعا

- 🔾 اگر کسی پرظلم کیا جائے اور وہ ظالم کومعاف فرماد نے واللہ اس کی مدد فرما تا ہے،
- اگر کوئی شخص مال کی کثرت کے لیے (مال بڑھانے کے لیے )لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلائے تو اللہ تعالیٰ اس کے مال کی قلت کو بڑھا تا ہے۔
   قلت کو بڑھا تا ہے۔
- اگر کوئی الله کی خوشنو دی اور رضا کے لیے بخشش اور سخاوت مکر تا ہے یاصلهٔ رحمی کا معامله کرتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس کے مال میں
   کثرت عطافر ما تا ہے '۔

#### جوال مردی کیاہے؟:

حفرت فيخ فضيل بن عياض مِعَ الله فرمات مين:

"جوال مردی پہ ہے کہا ہے بھائیوں کی لغزشوں کومعاف کردیا جائے"۔

رسول الله منَا لَيْنَا مِنْ اللهِ عَلَى الرشاد فرمايا:

''صلہ کری کرنے والا وہ نہیں جوکس کے بدلے میں ایبا کرے، بلکہ صلہ کری کرنے والا وہ ہے کہ اگرتم اس سے قطع تعلق کرلوتو بھی وہ صلہ رحی کو برقر اررکھ''۔

#### مكارم اخلاق بيربين:

- 🔾 اگرتم پر کوئی ظلم کرے تواہے معاف کر دو،
- جوتم نے طع تعلق کر نے واس کے ساتھ تعلق کو باتی رکھو،
  - جوتمہیں محروم کرے، تم اسے عطا کرؤ'۔

## خنده روكی اور خنده پیشانی:

خندہ رونگ اور خندہ پیشائی بھی صوفیاء کرام کے اخلاق میں سے ہے ،صوفی اگر تنہائی میں روتا ہے تو لوگوں کے سامنے خوش باش اور ہنتے مسکراتے چہرے کے ساتھ آتا ہے۔اس کے دل کے انوار و تجلیّات اس کے چہرٹے پرشگفتگی بن کرجھلکتے ہیں۔اس کا باطن روحانی منازل سے گزرر ہا ہوتا ہے۔اس پراللہ کی طرف سے ایسے انعامات اترتے ہیں جن کی بدولت اس کا قلب سرورومسرت سے لبریز ہوجاتا ہے۔ (شگفتہ مزاجی اس کی جھلک ہوتی ہے۔) جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

وُجُوهٌ يَوْمَنِذٍ مُسْفِرَةٌ ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ . (پ٣٠ ١٠٠ مورة عمل)

"اس دن (بہت سے )چبرے روثن ، منتے ہوئے خوش باش ہوں گے"۔

مشائخ کرام کا کہنا ہے کہاں دن چہرےاں لیے روثن ہوں گے کہوہ اللہ کی راہ میں طویل عرصے تک غبار آلودرہے ہیں۔ چہرے پر قلب کے نور کا ایسا ہی تکس پڑتا ہے جیسے چراغ سے شیشے اور چراغ جگمگا اٹھتے ہیں۔ گویا:

# عران المال المراد المرا

چبرے چراغ دان ہیں، —اور دل شیشہ ہے، —اور روح چراغ ہے

یعنی روح کے نورسے جب دل کا شیشہ جگمگا اٹھتا ہے تو چہرے کے چراغ دان بھی روثن ہوجاتے ہیں۔ پھر جب دل روحانی مكالم كى لذت سے لطف الله تا ہے تو چبرے پر شکفتگى آجاتى ہے۔ جبيا كه ارشادِ بارى ہے:

> تَعُرِفُ فِي وُجُوهِهِمُ نَضُرَةً النَّعِيمِ (پ٣،١٥/١٥ تطفيف) ''تم ان کے چہروں پر نعمتوں کی تروتاز کی کو پہچان لوگے'۔

--وُجُوهٌ يَّوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إلى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ (پ٢٩،٠٥١ تيامت)

''اس دن(لینی قیامت کےدن) چہرے تروتازہ ہوکراپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گئے'۔

لیعنی قیامت کے دن جب پروردگار کی طرف نظریں اُٹھیں گی تو چ<sub>ب</sub>رے تروتازہ ہو جا <sup>ئی</sup>یں گے۔اربابِ مشاہرہ بینی صوفیاء کرام کی نگاہیں مشاہرہ کے نور سے منور ہو چکی ہول گی اوران کے قلوب کے آئینے آبدار ہوجائیں گے۔ آبدار قلوب پر جب عکس پڑے گا تو وہ جگمگا اُٹھیں ہے،جس طرح صیقل کیے ہوئے آئینے پرسورج کاعکس پڑتا ہے تو اس کی پر چھا کیں سے دیواریں بھی روثن ہوجاتی ہیں۔جیسا کہارشاد باری ہے:

> سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِّنْ آثَرِ السُّجُودِ ''ان کے چہرول پر سجدول کے آثار ہیں''۔

اور جب چہرہ جوجسمانی قالب ہے، وہ پر چھائیوں سے متاثر ہوسکتا ہے تو وہ جمال الہی کے مشاہدہ سے کیونکر متاثر نہ ہو

حضرت جابر بن عبدالله والله في التنويس مروى ہے كه رسول اكرم مَلَا اللَّهُ اللَّهِ ارشاد فر مایا: '' ہرنیکی اورمعروف صدقہ ہے،اورمعروف شے بیٹھی ہے کہتم اپنے بھائی کے ساتھ خندہ پیٹانی کے ساتھ ملو، ۔۔اور یہ بھی نیکی ہے کہتم ڈول میں سےاپنے بھائی کے برتن میں یانی ڈالو''۔

شیخ سعد بن عبدالرحن زبیدی مِشالله کا کهناہے:

'' مجھے فقراء میں سے وہ پسند ہے جوہنس مکھ ہو، نرم خواور شگفتہ مزاج ہو، —لیکن ایباشخص کہ جسےتم شگفتہ مزاجی اور خندہ پیٹانی سے ملو، مگروہ تم سے ایسی ترش روئی سے پیش آئے، گویاوہ تم پراحسان کررہاہے، تواللہ ایسے فقراء میں کوئی اضافہ

#### نرم مزاجی ومکنساری:

لوگول کے ساتھ زم مزاجی ،تواضع ،ملنساری اور بے تکلفی کے ساتھ میل جول بھی صوفیاء کرام کا اخلاقی وصف ہے۔اس حوالے ے رسول الله منافیظ کی خوش مزاجی کے چندوا قعات بیان کیے گئے ہیں۔ صوفیاء کرام آپ منافیظ کے اخلاق عالیہ کے پیروکار ہیں۔ للنداان میں اس خوبی کا پایا جانا ضروری ہے، -- رسول اکرم مَثَا اُیْرَام کا فرمان ہے: عمارف المعارف كالمحالات المحالات المحال

'' ہاں! میں مزاح کرتا ہوں مگرحق بات کہتا ہوں''۔

اس حوالے سے ایک واقعہ ندکور ہے کہ ایک بدوی زاہر بن حرام والنظ جب بھی رسول اکرم مَثَاثِیْتِم کی بارگاہ میں حاسر ہوتے تو ہمیشہ ایک نئی چیز تحفہ کے طور پر پیش کرتے ، ایک دن آپ مَنْ اَنْتِمْ نے انہیں مدینہ کے بازار میں پچھٹر یداری کرتے ہوئے دیکھا۔ رسول الله مَنَا الله مَنَا الله عَن ال كو كمرك طرف سے اپنی بانہوں كے حلقے ميں لے ليا۔ انہوں نے بیچھے كى طرف ديكھا تو خودكورسول الله مَا الله مَا الله عَلَى مبارك بانهول ميں يايا - انهول في فورا حضور مَا الله عَلَيْ كم مقدس باتھوں كو بوسدديا - اس وقت آپ مَا الله عَلَم في مايا:

'' ہے کوئی جواس غلام کوخریدے'۔

حفرت زاہر والنفظ نے عرض کیا:

" يارسول الله! اس صورت مين آب مجھے كھوٹا يا كيس كے"۔

آپ مَنَافِيْتُمْ نِے ارشاد فر مایا:

''مگراللہ کے ہاںتم بہت نفع دینے والے ہو'' — اس کے بعدارشادفر مایا:

" برشری کاایک بادیشیں ہے،اورآ ل محد مَثَاثِیْن کا بادیشیں زاہر بن حرام ہے"۔

#### رسول الله مَنْ اللَّهُمْ كَي شَكَّفته مزاجى:

· صحرت انس رِ الفَّيْزُ فر ماتے ہیں کہ رسول اللہ مَنَّافِیْزَم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوا۔اورعرض گز ار ہوا: " يارسول الله مَثَالَيْظُم إلى محصاونت كي سوار كراد يجيّن "..

آب مَالِيُّكُمْ نِي ارشادفر مايا:

''میں تمہیں اونٹنی کے بیچے پر سوار کراؤں گا''۔

اس نے عرض کیا:

"حضور میں نے تو آپ سے اونٹ کی سواری کے لیے عرض کیا ہے، اور آپ مجھے اوٹٹی کے بیچے پر سوار کرارہے ہیں"۔ آب مَالِيُكُمْ نِي ارشادفر مايا:

''اونٹ بھی اونٹنی کا بچہ ہوتا ہے''۔

- 🔾 حضرت صہیب وٹائٹیئاراوی ہیں کہ میں رسول اکرم مَالْقَیْمَ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آ یہ مَالْقِیْمَ کے سامنے محجوریں بڑی تھیں، آپان میں سے تناول فر مار ہے تھے، آپ مَالْقَائِم نے فر مایا: '' آؤ، تم بھی کھاؤ!'' —حسب الارشاد میں بھی کھانے لكا-آب مَثَاثِينَمُ نِ فرمايا:
  - ''تم تھجوریں کھارہے ہو، حالانکہ تمہاری آ تکھیں دُ کھرہی ہیں'۔ میں نے عرض کیا: ' حضور!اب میں دوسری طرف سے چبالوں گا''۔ بين كرآب مَالْيُعُمُ مسكرادية -

# مراف المعارف على المرافع المعارف المرافع المعارف المرافع المعارف المرافع الم

- حضرت انس و التفيَّة فرمات بين كها يك باررسول الله مثلاثيّة منه ايك دن مجهة فرمايا:
   "احدوكان والله!"
- اُم المؤمنین حضرت عائشہ فران شخائے دریافت کیا گیا کہ جب رسول اللہ مَثَافِیْنِ گھر میں تنہا ہوتے تھے تو کیا اس طرح
   (شگفته مزاح) رہتے تھے؟ آپ نے فرمایا:
  - " " پ مَنْ الْمَيْمُ سب سے زیادہ زم خواور ہنس کھ تھے، ہروقت ہنے مسکراتے رہے"۔
- اُم المؤمنین حضرت عائشہ فرا فیٹ ایک اور موقع پریہ واقعہ بیان فر مایا کہ ایک باررسول اکرم مثل فیٹ میرے ساتھ دوڑ
   لگائی۔ پہلی باردوڑ میں، میں آپ ہے آ مے نکل گئی۔ دوسری بار کی دوڑ میں آپ مثل فیٹ آ کے بڑھ گئے۔ اس وقت آپ مثل فیٹ میں آپ مثل فیٹ آپ مثل فیٹ کے ۔ اس وقت آپ مثل فیٹ کے اس وقت آپ مثل فیٹ کے ۔ اس وقت آپ مثل فیٹ کے ارشا دفر مایا:
  - ' ویہلی دوڑ کابدلہ ہے''۔
- صد حضرت انس وٹالٹنیٔ فرماتے ہیں کہ آپ مَاٹیٹی ہم سے باتیں کیا کرتے تھے، آپ خوش طبعی سے میرے چھوٹے بھائی سے فرماتے:

يا أبا عمير! مَا فَعَلَ النَّعُير .

"اے ابو ممیر انتھی چڑیانے کیا کیا" — (رعایت لفظی سے مزاح کی بیاحسن مثال ہے۔)

— اُم المؤمنین حضرت عائشہ وُلِیُّ اُکھا ہے بالا سادروایت ہے، آپ نے فرمایا کہ ایک دن میں نے رسول الله مَالِیُّیْ کے لیے حریرہ پالا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ ایک دن میں نے رسول الله مَالِیْ اُلْمِی کہا: ''تم پکایا۔ اس وقت آپ مَلِی اُلْمِیْ میرے اور حضرت سودہ وُلِیُّ اُلْمَاک درمیان تشریف فرما تھے۔ میں نے حضرت سودہ وَلِیُّ اُلْمَاک کہا : ''تم بھی کھاؤ'' ۔ انہوں نے بھرانکار کیا۔ تب میں نے کہا:

' دختہیں کھانا پڑے گا ،اگرنہیں کھاؤگی تو میں حربرہ تہہارے چہرے پرال دوں گی''۔

انہوں نے تیسری باربھی کھانے سے انکار کیا تو میں نے حریرے میں ہاتھ ڈال کر ہاتھ بھر لیا، اوران کے چہرے پرحریرہ مل
دیا، حضور مَنَافِیْنِ نِیْسِم فر مایا، اوراشارے سے حضرت سودہ رہافیٹنا سے کہا کہتم بھی (حضرت) عائشہ (رہافیٹنا کے منہ پرحریرہ مل
دو، سے چنانچے حضرت سودہ رہافیٹنا نے میرے منہ پر بھی حریرہ مل دیا۔ اتنے میں دروازہ کے پاس حضرت عمر رہافیٹنا تشریف لائے اور
آ واز دی: ''اے عبداللہ! سے عبداللہ!!' سے آپ مَنَافِیْنِ نے خیال کیا کہ شاید حضرت عمر رہافیٹنا اندر آئیں گے۔ چنانچہ آ واز دی: ''اے عبداللہ!

'' دونوں کھڑی ہو جا وَ اوراپنے منہ دھولو''۔

حضرت عائشه طِلْفَهُا فرماتی ہیں:

''اس وفت سے میں حضرت عمر بڑا تھؤے ڈرنے گئی ، کیونکہ رسول الللہ مَثَاثِیْرُ بھی ان کا لحاظ فر ماتے تھے''۔ (ورنہ آپ ہم دونوں سے جلدی جلدی منہ دھونے کے لیے نہ فر ماتے اوراس حالت سے مزیدلطف اُٹھاتے۔)

## عراف المعارف المحالف ا

صحابه كرام فالميلة كى خوش مزاجى:

رسول الله مَنْ الله عَنْ الله عَنْ

— ایک روایت ہے کہ حضرت عمراور حضرت زبیر بن عوام خی آفظ میں دوڑ ہوئی ۔ حضرت زبیر خلافۂ جیت گئے تو آپ نے حضرت م عمر دلافۂ سے کہا:

"رب كعبك فتم إمين تم سي آ مح بره اليا"-

اس کے بعد جب دوبارہم قابلہ ہواتو حضرت عمر دالنی آئے بردھ کئے اور انھوں نے فرمایا:

"رب كعبرى شم إمين تم سي آ كر برو كيا"-

صحفرت عبدالله بن عباس رُقَافِهُ فرمات میں کہ ایک بار حضرت عمر رُقافِقُون نے مجھے فرمایا:
"آ وُ تیرا کی میں مقابلہ ہوجائے کہ ہم میں سے کس کا سانس لمباہے''۔
لانک ماہر مذہب میں وہ مور مان معرف میں سے کس کا سانس لمباہے''۔

حالانکہاس وقت ہم احرام باندھے ہوئے تھے۔

#### تابعين كرام كي خوش مزاجي:

- ے۔۔ کسی نے ابن طاؤس مُونِیا کی مدح میں بیان کیا کہ وہ بچوں کے ساتھ بچے اور بوڑھوں کے ساتھ بوڑھے بن جاتے تھے،اور جب اکیلے ہوتے ، تب بھی خوش مزاج ہوتے۔
- صمعاویہ بن عبدالکریم میں اللہ سے مذکورہے کہ ہم محمد بن سیرین میں سے شاعری کے بار ہے میں باتیں کیا کرتے تھے۔ بھی ہم ان کے ساتھ مذاق کرتے تھے، بھی وہ ہم سے مذاق کرتے تھے۔ ہم عموماً ان کی مجلس سے ہنتے ہوئے نکلتے تھے۔ مگر جب ہم حسن بھری میں جاتے تو وہاں سے روتے ہوئے نکلتے تھے۔

بہرحال جواحادیث اور روایات پیش کی گئیں،ان سے صوفیاء کرام کی خوش مزاجی اور نرم خوئی کا پیتہ چلتا ہے،وہ اپنی خانقاہ میں مجھی شگفتہ مزاج رہتے تھے اور زائرین سے ان کی طبیعتوں کے مطابق سلوک کرتے تھے۔ کیونکہ وہ سمجھتے تھے کہ اللہ کی رحمت وسیع و عریض ہے، ۔۔۔ مگر جب یہ حضرات گوشد شین ہوتے تو ایک مدیر اور بہا در آ دمی کا رویہ اپنا لیستے، اور اعمال واحوال کا لبادہ اوڑھ لیتے۔۔۔ لیتے۔

اس طرح ایک صوفی بھی اگر چاہے تو اعتدال کی راہ اپناسکتا ہے، کیکن وہی:

- O جيائي ٽفس پرقابوهو،
- جےنفس کے رجی نات اوراس کی جباتوں کاعلم ہو،
  - O جونفس کی گلہداشت کرسکتا ہو،

# عراف المعارف المحارف ا

سوسعت علمی کے ذریعے افراط وتفریط سے دامن کو پاک رکھ سکتا ہو۔

## مبتدی مرید مزاح ہے گریز کریں:

جوم پدتربیت کے ابتدائی مراحل میں ہیں، انہیں بکثرت مزاح کے رویے سے گریز کرنا چاہیے، بلکہ اس طرف توجہیں دین چاہیے۔ اس لیے کہ:

- O ان میں علم کی کی ہے،
- نفس کی معرفت سے بخوبی واقف نہیں۔

اس لیے خدشہ ہے کہ وہ اعتدال کی راہ ہے آ مے نہ بڑھ جائیں، -- وجہ یہ ہے کہ ایسے مواقع پرنفس، بہت زیادہ بیجان کا شکار ہوجا تا ہے، جس سے اس میں سرکشی اور بدمستی پیدا ہوجاتی ہے۔ اس لیے:

- عوام کے مزاج کی موافقت کرنا،
- ان کے مزاج کے مطابق ان سے پیش آنا،
- ان نے گفتگوکرنایاان کے ساتھ مزاح میں شریک ہونا،

ہرایک کے بس کی بات نہیں۔اییاصرف انہی کے لیے موزوں ہے جوروحانیت کے بلندمقام پرفائز ہوں، — چنانچہ ایسے موقع پر جب عوام کے مزاج کی موافقت کرنے کے لیے وہ اپنے بلندمقام سے پنچ آتے ہیں تو اپنے علم کی روشی میں اترتے ہیں۔ اور جوصفائے حال کے ساتھ بلندمقام تک نہیں پنچے،ان کی طبیعتوں میں مزاح کا مادہ پایا جاتا ہے، نفس کی سرشی اور طبعی رجحانات کا کچھ حصہ موجود ہے، جو بُرائی کی طرف لے جاسکتا ہے، — تو ایسے لوگ جب عوام کی مخفلوں اور صحبتوں میں شریک ہوں گے تو ان کا فقہ

- 🔾 ان لذتوں ہے لطف اندوز ہوگا،
- اینی مطلب براری گفتیمت سمجھےگا،
- شریعت کے جائز کردہ کا موں سے راحت وسکین حاصل کرےگا،

عالانکہ اس قتم کی رخصت اور سہولت ان کے لیے پیندیدہ ہے جنہوں نے اپنے وقت کا کثیر حصہ مہمات کو سرکرنے میں صرف کیا، مگریہ بات مبتدی کے حب حال ہے نہ موزوں ومناسب۔

الحاصل صوفیاء کرام میں بھواہلی علم حفرات ہیں وہ فہ کورہ بالاصفات واوصاف کے ذریعے اپناول بہلاتے ہیں۔ اس لیے کہ انہیں دل کی ضرورتوں اور تقاضوں کے بارے میں اچھی طرح پتہ ہے۔ انہیں بخو بی علم ہے کہ اپنی ضرورت پوری کرنے کے لیے جب کوئی چیز استعال کی جائے تو سب سے پہلے اپنی ضرورت کا اچھی طرح سے اندازہ کر لینا چاہیے تا کہ افراط و تفریط کا خدشہ نہ رہے۔ ضرورت کا اندازہ لگا نا ایک نہایت باریک بنی کا کام ہے، جو ہر کسی کے بس کی بات نہیں۔

# عواف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

#### ظرافت میں اعتدال:

ریوں تو زندگی کے لیے میانہ روی اور اعتدال و تو از ن حسن کا درجہ رکھتے ہیں ، اسی طرح ظرافت میں بھی اعتدال کو پیش نظر رکھنا جاہیے۔) حضرت سعد بن العاص ڈالٹیئنے نے اپنے فرزند کو نصیحت کرتے ہوئے ارشا دفر مایا:

'' ظرافت ومزاح میں افراط سے بچواوراعتدال رکھو کیونکہ اس کے افراط سے رعب قائم نہیں رہتا۔ یوں بے وقوف افرادتم پر دلیر ہو جاتے ہیں، ۔۔۔ظرافت اورخوش مزاجی کو بالکل ترک کر دینا بھی ٹھیک نہیں۔اس کے ترک کرنے

دوست ناراض ہوجاتے ہیں،

🔾 ــــمصاحبوں کو ہیزاری اور وحشت ہونے گئی ہے۔

مسی نےخوب کہاہے:

"مزاح سے رعب باتی نہیں رہتااور بھائی چارہ ختم ہوجا تاہے" —

جس طرح مزاج میں اعتدال کی پیچان ذرامشکل ہے، اسی طرح مزاح کے اعتدال کو قائم رکھنا بھی دشوار ہے، — مزاح انسانی خصائص کا حصہ ہے جواسے حیوانوں سے متاز کرتا ہے۔ بنسی ہمیشہ کسی عجیب بات پرآتی ہے جبکہ تعجب غور وفکر کے باعث ہوتا ہے۔غور وفکر

○ — وہ کیفیت وحالت ہے جوانسان کے لیے شرافت وہزرگی کاموجب ہے،

○ — انسان کی ایک متازخصوصیت ہے،

مزاح کے اعتدال سے وہی لوگ بخو بی واقف ہو سکتے ہیں، جوعلم میں راسخ اور ثابت قدم ہوں۔اس لیے یہ بات معروف

:4

○ -- بہت زیادہ ہننے سے بچوکہاں سے دل مردہ ہوجاتے ہیں ،

کثرت سے ہنسنا، رعونت کی نشانی ہے۔

حضرت عيسى عليه السلام فرمايا:

الله تعالى اس سے نفرت كرتا ہے جو:

خود پندی کے بغیر بہت زیادہ بننے والا ہو،

بغیر کسی وجہ کے بہت زیادہ چغل خوری کرنے والا ہو،

ظرافت اور مزاح مین فرق:

ظرافت اور مزاح میں بڑا باریک فرق ہے۔اگر ظرافت اور لطیفہ گوئی کو شجیدگی کے ساتھ اپنایا جائے تو اس سے سننے والے کو غصر نہیں آتا، — مزاح کواگر سنجیدگی کے انداز میں بیان کیا جائے تو اس سے غصر آجا تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امام اعظم ابو صنیفہ جلائے نئ

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

نے نماز میں قبقہدلگانے کو گناہ قرار دیاہے، اور بیکہ:

- قہقہدلگانے سے وضو باطل ہوجاتا ہے،
- ۔۔ کس چیز سے (مثلًا وضویا نماز سے ) خارج ہونا گناہ کا قائم مقام ہے۔

#### مزاح اورہنسی میں اعتدال:

مزاح اورہنسی میں اعتدال اس صورت میں قائم رہ سکتا ہے جبکہ اس میں خوف، تنگ دلی اور ہمیت کے تنگ مقامات سے خارج ہو کر ظاہر ہو۔اس طرح کے تنگ مقامات پر اس کا توازن اور اعتدال قائم رہتا ہے ( کیونکہ جہاں کوئی رکاوٹ نہ ہو، وہاں پروہ یا تو افراط کی حدمیں داخل ہوجائے گایا پھر تفریط کی حدکو چھولے گا۔ ) — کیونکہ:

- خوشی اوراُمید، بیدونوں مزاح اور ہنمی پیدا کرتے ہیں،
- 🔾 —خوف اور ہیت ، بیدونوں اسے اعتدال پرر کھتے ہیں۔

## سادگی اور بے <mark>تکلفی</mark> :

صوفیاء کرام کے اخلاق کی دیگر خصوصیات میں سادگی اور بے تعکنی بھی شامل ہیں ،تصنع اور بناوٹ کا دوسرا نام تعکنف ہے۔ یعنی دوسروں کی خاطر نفس پر دباؤ ڈالنا، سے تعکنف ،صوفیاء کرام کے پاکیزہ حالات کے بالکل منافی ہے۔ بلکہ بعض صورتوں میں تقذیر سے تصادم کرنے اور قستام ازل کی رضا کے خلاف چلنے کا شبہ ہوتا ہے۔

حالانکہ تصوف کا دوسرانا مَ ترکِ تکلّف ہے۔ کیونکہ تکلّف سراسر تخلف یعنی تنزل ہے۔ تکلّف ہی کے باعث انسان صادقین یعنی مخلص بندوں کی راہ سے ہٹ جاتا ہے۔

#### عبدرسالت میں سادگی کے مظاہر:

- حضرت جابر والتفيّزے ملنے کے لیے پچھا حباب آئے۔ آپ نے ان کی ضیافت کے لیے ان کے سامنے روٹی اور سر کہ رکھا۔
   اور فرمایا:
  - '' کھاؤ، کیونکہ میں نے رسول الله مَثَالَّةُ عَلَم عصنا ہے کہ سرکہ بہت اچھاسالن ہے''۔
- صحفرت سفیان بن سلمہ ر النفیز کہتے ہیں کہ میں حضرت سلّمان فارسی ر النفیز کے پاس آیا۔انہوں نے نمک اورروٹی لا کرمیرے سامنے رکھوی اور فر مایا:

"رسول الله مَنْ اللهُ عَلَيْهُمُ الرجمين تكلف كرنے سے منع نه فرماتے تو مين يقينا تمہارے ليے (كھانے مين) تكلف كرتا (يعنی الجھے الجھے كھاتا)"۔

۔ اے۔رسول اکرم مَثَالِیَزُمْ نے جباُم المؤمنین حضرت جوہریہ دُوانٹھائے نکاح فر مایا تو اسموقع پرمنعقدہ و کیمہ میں حاضرین کی محض محجوروں سے ضیافت کی مختی ہے۔

# عواف المعارف کی کارگران کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کارگران کی کارگران کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کی کارگران کارگران کی کارگران کارگران کارگران کی کارگران کارگ

تكلّف كرنا بركام ميں نا بنديده ہے۔ جيسے كه:

- لوگوں کے سامنے لباس میں تکلف کرنا خواہ تکلف کی نیت نہ بھی ہو،
  - گفتگومیں تکلف کرنا،
- بہت زیادہ خوشا مرکز نامجھی تکلف کی شکل ہے، جوز مانۂ حال کے لوگوں کا چلن بن گیا ہے، اُ۔

چنانچہاس دور میں چندافراد کے علاوہ کوئی بھی خوشامہ سے محفوظ نہیں۔اب تو بیرحال ہے کہ بہت سے خوشامدی بھی یہ بیں جانتے کہ وہ خوشامد کررہے ہیں۔بعض لوگ خوشامہ میں اس حد تک چلے جاتے ہیں کہ وہ سراسر منافقت بن جاتی ہے۔ بیہ معاملہ ایک صوفی کے احوال کے خلاف ہے۔

حضرت ابوامامه رفالتنوزي بروايت ہے كهرسول اكرم مَنْ النَّفِيْم نے ارشادفر مايا:

''حیا اور عاجزانه گفتگوایمان کی علامت ہے، — اور فخش کلامی اور چرب زبانی ( کثرتِ کلامی ) نفاق کی علامت ہے''۔

یہاں بیان سے مراد کثرت سے بولنا، لوگوں کی بے جاخوشامد و بے جاتعریف کرنا اور اپنی زبان دانی کا اظہار ہے جو اہلِ صدق وصفا کی شان کے لائق نہیں۔

— حضرت ابودائل طالفنے نے اپناواقعہ بیان کرتے ہوئے فر مایا کہ میں اپنے دوست کے ہمراہ ایک بار حضرت سلمان فاری طالفنے استحد کے میں اپنے میں استے کے استحد کیا۔انہوں نے ہمارے سامنے بھو کی روٹی اور بھو کا تمکین دلیا پیش کیا۔میرادوست کہنے لگا: ''اگراس دلیہ کے ساتھ بودینہ بھی ہوتا تو اور زیادہ لذیذ (اور خوشبودار) ہوجا تا''۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔

یان کر حضرت سلمان فارس ولانتیز گھر سے نکلے اور اپنالوٹا رہن رکھ کر بودینه خرید لائے ، جب ہم کھانا کھا چکے تو میرے

"الله كاشكر ب كماس في جميس البي رزق برقناعت بخشى"-

يين كرحضرت سلمان فارسي طالفينك في مايا:

''اگرتم اپنے رزق پرقناعت کرتے تو میر الوٹا گروی نہ ہوتا''۔

### حضرت يونس عليه السلام كاواقعه:

حضرت یونس علیہ السلام کا بیروا قعہ مذکور ہے کہ ایک باران کے بھائی ان سے ملنے کے لیے آئے۔حضرت یونس علیہ السلام نے ان کی مہمان نوازی کے لیے ان کے سامنے بوکی روٹی کے بچھ کلڑے پیش کیے۔اس کے ساتھ وہ ساگ بھی رکھا جوخود کا شت کیا تھا۔ پھر بھائی سے کہنے لگے:

"الله تعالى نے اگر تكلف كرنے والوں پرلعنت نه كى ہوتى تو ميں تمہارے ليے ضرور تكلف كرنا" ـ

ا۔۔۔۔ صاحب کتاب بیچھٹی صدی ہجری کا حال بیان فر مار ہے ہیں ،تو اب پندرھویں صدی میں خوشامدیوں کو جوحال ہے ،وہ کی سےاد جھل نہیں ہے۔

# حال عوارف المعارف المحارف المح

## مهمان نوازی میں تکلّف نه کرو:

ایک بزرگ نے فرمایا ہے کہ جب کوئی تمہارے پاس ملنے کے لیے آئے تو جو پچھ حاضر ہو، وہ مہمان کے لیے پیش کر دو، ۔۔۔ اور جب تم کس سے ملنے کے لیے جاؤ تو پچھ باتی نہ چھوڑ و۔

#### رسول الله مَا الله ما الله ما

حضرت زبير بن عوام طالنيز بيروايت بكرسول الله مَنْ النَّيْمُ في دعافر مائي:

''یااللہ! تو میری امت کے ان لوگوں کی مغفرت فرما جو میری اُمت کے مرحومین کے لیے دعائے خیر کرتے ہیں، — اور (معاشرتی اُمورمیں) تکلّف نہیں کرتے۔ کیونکہ میں اور میری اُمت کے نیک بندے تکلّف سے بیزار ہیں''۔

### حضرت عمر والنفظ كي تكلف سے بيزاري:

روایت ہے کہ ایک بار حضرت عمر شائٹنے نے بیآ یات تلاوت فرما نیں:

فَانُبُتُنَا فِیْهَا حَبّاً وَ عَنباً وَ قَضِباً وَ ذَیْتُوناً وَ نَخلاً وَ حَدَآئِقَ غَلْباً وَ فَا کِهَةً وَ اَبَّا (پ۳،سورؤیس) ''ہم نے اس زمین میں غلہ اور انگور، ترکاریاں، زیتون، مجور کے درخت، گفتے باغات، میوے اور چارہ پیدا کیا''۔ بیآیت پڑھ کرآپ نے فرمایا کہ میں ان سب الفاظ کے معانی معلوم ہیں گر ابّا کے کیامعنی ہیں، اس کاعلم نہیں، — اس وقت آپ کے ہاتھ میں عصاتھا، اسے زمین پر مارتے ہوئے فرمایا:

''خداک قتم! یہ تکلف ہے، ۔۔ چنانچ اے لوگو! جوتم سے بیان کیا جائے اسے قبول کرو، ۔ جوتمہیں معلوم ہے اس پر عمل کرو، ۔۔ اور جوتمہیں معلوم نہ ہواس کاعلم اللہ کے حوالے کردو''۔

# كطے ہاتھ خرچ كرنا، ذخيره نهكرنا:

صوفیاءکرام کی اخلاقی خصوصیات میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ کھلاخرج کیا جائے اور (مال ومنال) جمع نہ کیا جائے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ صوفی اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم کے خزانوں کامشاہدہ کرتا ہے،اس کی مثال یوں سمجھیں جیسے کوئی سمندر کنارے کھڑا ہواورا پنے مشکیز سے اور پکھال میں پانی نہ بھرے، — (صوفیاء کرام کے سامنے مال ومتاع کے ڈھیر لگے ہیں، کیکن وہ جمع کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے۔)

حضرت ابو ہریرہ و التفظیت روایت ہے کہرسول اللہ مَثَا اللّٰهُ عَلَیْ ارشادفر مایا: " دوفر شنے یکارندر ہے ہوں: " کوئی دن ایسانہیں گزرتا کہدوفر شنے یکارندر ہے ہوں:

O — ایک فرشته کہتا ہے کہ الہی! تو سخاوت کرنے والے کو اجرعطافر ما،

دوسرافرشتہ کہتاہے کہ الہی! تو بخیل کو ہلا کت میں ڈال دے'۔

## عواف المعارف المحاول ا

حضرت ابو ہریرہ وٹائٹوئے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَٹَائِیْمُ کل کے لیے ذخیرہ نہیں فرماتے تھے، ۔۔ ایک اور روایت ہے کہ رسول اللہ مَٹَائِیْمُ کی خدمت میں تین پرندے تھے کے طور پر بھیج گئے، آپ کے خادم نے ان میں سے ایک پکا کر آپ مَٹَائِیْمُ کے حضور پیش کیا۔ ایکے دن خادم دوسرا پرندہ پکا کرلایا تو آپ مَٹَائِیْمُ نے ارشاد فرمایا:

"میں نے تمہیں منع کیا تھا کہ کل کے لیے کوئی چیز بچا کرنہ رکھو کیونکہ اللہ تعالیٰ ہر آنے والے دن کا رزق عطا فرما تا ہے'۔

حضرت ابو ہریرہ وٹائٹٹئے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُٹائٹٹی ایک دن حضرت بلال وٹاٹٹٹئے کے ہاں تشریف لائے۔اس وقت ان کے پاس مجوروں کا ایک ڈھیر لگا تھا۔ آپ مُٹائٹی کے بوچھا ''بلال یہ کیا ہے!'' ۔۔عرض کیا:

" يارسول الله مَنْ اللهُ عِنْ إِلَيْ مِن فِي الْهِين وْخِيره كيابٍ".

آپ مَالَيْظُمُ نے ارشادفر مایا:

''اے بلال!اسے ڈروجس نے تنہیں رزق دیا ہے،اسے خرچ کرواور عرش والے رب سے قلت کا اندیشہ نہ رکھو''۔

# حضرت عيسى عليه السلام كى گزراو قات:

حفرت عیسیٰ ابن مریم علیہاالسلام کی گزراوقات کے معاملات اس طرح سے تھے کہ آپ درختوں کے پتے اور جڑی بوٹیاں کھایا کرتے تھےاور بالوں سے بُنا ہوا کپڑا پہنتے تھے، — جہاں کہیں رات ہوجاتی ،اس جگدرات بسر کر لیتے تھے،

- نان کے کوئی اولا دھی کہ جس کی موت کا خدشہ ہو،
  - نه کوئی گھرتھا که دیران ہوجاتا،
  - - نه ی وه آئنده کے لیے کھی بیا کرر کھتے تھے۔

اورصوفی کی حالت یہ ہے کہ اس کا کل سر مایہ اللہ کے خزانے ہیں ،اس لیے اسے اللہ کی ذات پر پوراپورا بھروسہ اور کمل تو کل ہے، — دنیاصوفی کے لیے ایک سرائے کی طرح ہے کہ اسے: نہ اس میں رہنا ہے، نہ اس کے لیے مال بوھانا ہے۔ رسول اکرم مَثَاثِیْزُ نے ارشا دفر مایا:

''اگرتم الله پروییا بی توکل کروجیها که توکل کرنے کاحق ہے۔ تو وہ تمہیں بھی اسی طرح رزق دیتا جس طرح کہ ان پرندوں کورزق دیتا ہے جو مجبح کے وقت بھو کے نکلتے اور شام کے وقت سیر ہوکرلوٹتے ہیں''۔

# نبي بإك سَالَيْظِمُ كَى سَخاوت:

- \_\_\_\_\_ 〇 — حضرت جابر دلالٹنڈے سے روایت ہے کہ جب بھی رسول اللہ مَلَالْیَا کیا سے سوال کیا گیا ، آپ نے سائل کو بھی'' نہ 'نہیں فر مایا۔ 〇 — ابن عیبنہ مِحَدِّلْنَدِ ماتے ہیں کہا گرسوال کے وقت رسول اللہ مَلَالْیَا کیا ہے کے موجود نہ ہوتا تو بھی آپ سائل کا سوال پور ا
- C ابن عیبینہ بوڈانڈیفر ماتے ہیں کہا کرسوال کے وقت رسول اللہ ملاکھ کا سے پھے موجود نہ ہوتا تو بھی آپ سامل کا سوال پورا کرنے کا وعدہ فر ماتے تھے۔
  - امام زہری میشد کے بھتیج کی روایت فدکورہے کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے فرمایا:

# المان المان

''روئے زمین پرکوئی قبیلہ، کوئی خاندان یا کوئی گھر ایبانہیں جہاں میں نہ گیا ہوں، مگر میں نے کسی کورسول اللہ مَثَاثِیْمُ سے بڑھ کراللّٰہ کی راہ میں خرچ کرنے والانہیں پایا''۔

صوفیاء کاایک وصف قناعت بھی ہے:

صوفیاء کرام کے اخلاقی اوصاف میں سے ایک وصف قناعت بھی ہے، یعنی دنیا کی تھوڑی چیز پرگز رکرنا،اسے کافی سمجھنا، —

حضرت ذوالنون مصری مشینفر ماتے ہیں:

"جوقناعت اختياركرتا معوده اليخ زمانے والول سے آرام پاتا ہے اور اليخ ساتھيوں پرغالب رہتا ہے"۔

حضرت بشربن حارث من الله فرماتے ہیں:

'' قناعت کے باعث اگر خود داری اور عزت قائم رہ سکے توایک قناعت پسند کے لیے یہ بھی بہت ہے''۔

بنان الحمال مُشِلَّة كاليقول ہے:

' وطمع آ زاد خص کوبھی اسپر کرڈالتی ہے، جبکہ قناعت اسپر کوبھی آ زاد کرڈالتی ہے''۔

🔾 مسے میں صوفی کاارشادہے:

· · · صطرح تو قصاص کے ذریعے اپنے دشمن سے بدلہ لیتا ہے، اسی طرح قناعت کے ذریعے اپنی حرص سے بدلہ لئ'۔

حضرت شیخ ابو بکر فراغی میشاند فرماتے ہیں:

رب بیدر و استراد کی میسا در سال کی اور سال کی اور سال کی اور حرص اور محلت سے آخرت کے کام سرانجام دے '۔ سرانجام دے'۔

صحفرت یخی بن معاذ مِنالله فرماتے ہیں: O

" جوایئے رزق میں قناعت اختیار کرتاہے، وہ آخرت کو پالیتا ہے، اس کی دنیا کی زندگی بھی خوشگوار ہو جاتی ہے'۔

امیرالمؤمنین حضرت علی کرم الله وجهه الکریم فرماتے ہیں:

'' قناعت اليي ملوار ہے جس كا وار خالى نہيں جاتا''۔

#### قناعت اور فرمان نبوى مَثَاثَيْتُمُ:

🔾 ــعبدالرحمٰن بن ابوسعید راکانتونهٔ فرماتے ہیں :

"میں نے رسول الله مَالَّيْظُم كوريفر مات، سناہے جبكية بمنبر برتشريف فرماتھ:

· قلیل مگر کفالت کرنے والی چیز اس چیز سے بہتر ہے جو کثیر ہوااور اللہ کی یا وسے عافل کردے'۔

🔾 — ایک اورروایت میں رسول الله مَنْ اَلْتُنْظِمُ کا ارشادِ عالی ہے:

· جس فخص نے اسلام قبول کیا اور اس کارزق اس کے لیے کافی ہواوروہ اس پرصبر کرے تو وہ انسان کامیاب ہے'۔

# 

- حضرت ابو ہریرہ وٹائٹیئے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مٹائٹیئے نے یہ دعا فر مائی:
   "یا اللہ! آل محمد مثائلیئے کو اتنارزق عطا فر ماجوگز ارے لائق ہو'۔
  - حضرت جابر والتنفيذ ہے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّ
- حضرت عبدالله بن محصن میشاندای والدصاحب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله مَثَاثِیْنِ نے ارشاد فر مایا:
   "جس کی امن وامان کے ساتھ اپنے گھر میں صبح ہوئی اور وہ تندرست ہے، اور اس کے پاس ایک دن کارزق موجود ہوتو یوں سمجھوساری دنیا اس کی جیب میں ہے'۔
  - ─قرآن کریم میں ارشادِ باری تعالی ہے:

فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيْوةً طَيِّبَةً ۞

''ہم اَسے یا کیزہ اور عمدہ زندگی کے ساتھ زندہ رکھیں گے''۔

حضرت عمر فاروق طالفين في فرمايا:

''لوگو!تم کتاب الله کے ظروف اور حکمت کے سرچشے بن جاؤ ،اورخودکومرحومین میں شار کرو ، — الله سے اپنے رزق روز کے روز مانگا کرو ، — اورا گرتمہیں رزق کثرت سے نہ ملے تو تمہیں اس سے کوئی نقصان نہ ہوگا''۔ مفسرین کرام فرماتے ہیں: اس آیت میں قناعت کی زندگی کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

چنانچے صوفی عمل کے ذریعے اپنے نفس پر قابور کھتا ہے۔ نفس کے رجحانات کے بارے میں جانتا ہے۔ قناعت کے فوائد سے بخوبی واقف ہے۔ اورنفس کی اصلاح کے طریقوں سے آگاہ ہے، اسے معلوم ہو کہ نفس کا مرض کیا ہے اوراس مرض کا علاج کیا ہے۔ شخ ابوسلیمان دارانی عمید یفر ماتے ہیں:

''جس طرح زُہد سے درع اور پر ہیز گاری حاصل ہوتے ہیں ،اسی طرح رضا کے ذریعے قناعت حاصل ہوتی ہے''۔ ر

# حلم اور بُر د باری:

صوفیاءکرام کی ایک اخلاقی خصوصیت حکم اور بُر د باری بھی ہے، ۔۔ یعنی نہ وہ جھگڑا کرتے ہیں اور نہ خواہ مخواہ غصہ کرتے ہیں، جبکہ وہ معاملہ حق کے لیے ہو، د نیا کے لیے نہ ہو، ۔۔ وہ نرمی اور خمل کواختیار کرتے ہیں اور اسی پر بھروسہ کرتے ہیں۔ جھگڑا کرنے والے کے نفس میں بالعموم ہیجان ہریا ہوجاتا ہے،۔

صوفی اپنے کسی مخلص اور دوست کے نفس میں جب بیجان کوظاہر ہوئے دیکھا ہے تواپے حلیم قلب کے ذریعے اس کا مقابلہ کرتا ہے۔ قلب حلیم جب نفس کے مقابل ہوتو اس کی وحشت دور ہوجاتی ہے۔ اس کا فتندمث جاتا ہے، جبیبا کہ ارشاد باری ہے: اِدُفَعْ بِالَّیْتِی هِمَی آخسَنُ فَاِذَا الَّذِی بَیْنَکَ وَ بَیْنَهٔ عَدَاوَةٌ کَانَهٔ وَلِیٌّ حَمِیْمٌ ٥

''تم بہترین طریقے سے مدافعت کروتا کہ جس شخص کے ساتھ تمہاری عدادت ہے، وہ جلدایسے ہوجائے جیسے وہ ایک

عواف المعارف في المعار

جن پاک نفول میں کینہ نہیں رہا،ان کی جبلت بھی کینہ سے پاک ہوجاتی ہے۔اگرنفس میں کینہ موجود ہے تواس کی جبلت سے کینہ کا نکلناممکن نہیں۔ جب باطن سے لڑائی جھڑے کی کھکش دور ہو جائے تو ظاہری طور پر بھی لڑائی جھڑا دور ہو جاتا ہے، ۔ کینہ پیدا ہونے کی کوئی ایک وجوہ ہیں۔ کینہ ایک دوسر سے صدکر نے سے بھی پیدا ہوتا ہے۔لیکن زُہر وتقویٰ کی آگ سے جس کانفس نرم وگداز ہو چکا ہے، اور یہ گداز انتہائی ورجہ کوچھونے گئے تو دل سے کینہ دور کر دیتا ہے۔اس کا باطن صاف ہو جاتا ہے۔ پھرفانی لذات والطاف کے لیے دنیاوی جاہو مال کے لحاظ سے صدمت جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ نے جنت میں پر ہیز گاروں کی بیصفت بیان فرمائی ہے:

وَنَزَعُنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِّنْ غِلِّ ٥ "اورجم نے ان کے دلوں سے کیند دورکر دیا"۔

#### دوطرح کےلوگ:

دنیا کے لوگ دوطرح کے ہیں:

- — ایک طرح کے وہ لوگ ہیں جو اللہ تعالیٰ کے پاس موجود چیز وں کے طالب ہیں۔ یہ اپنے نفس کے ساتھ ساتھ اور وں کو بھی ان چیز وں کی طرف بلاتے ہیں۔ ) ایسے لوگوں کے خلاف اہلِ حق صوفیاء ان چیز وں کی طرف بلاتے ہیں۔ ) ایسے لوگوں کے خلاف اہلِ حق صوفیاء کے دل میں کینہ اور حسد اور رنجش کیونکر ہوں گے۔ اس لیے کہ یہ لوگ اس کے ہمراہ ایک ہی راہ پر اور ایک سمت میں چل رہے ہیں، بلکہ اس کے بھائی اور اس کے مددگار ہیں، سے یہ سب مؤمن ہیں جود یوار کی اینٹوں کی طرح ایک دوسرے کو تقوی اور مدد پہنچاتے ہیں۔
- — دوسری طرح کے وہ لوگ ہیں کہ جو مال کی محبت میں گرفتار ہیں، اور اپنی امارت اور رویئے کو محبوب جانتے ہیں۔ ایسے کم ہمت اور ناکارہ کے ساتھ ایک صوفی کا کیا مقابلہ! کیونکہ جو چیزیں انہیں مرغوب ہیں، صوفی کو ان میں کوئی رغبت نہیں۔ وہ تو ان سے کنارہ کش ہو چکا ہے۔ بلکہ وہ ایسے لوگوں کو رحمت اور شفقت کی نظر سے دیکھتا ہے۔ کیونکہ ان لوگوں کی عقلوں پر پر دہ برخ گیا ہے۔ یہ لوگ فریب کھائے ہوئے ہیں۔ چنانچہ وہ ان کے کہنے پر نہ بیج وتا ب کھاتا ہے اور نہ ان سے کسی چیز پر جھٹڑ اکرتا ہے۔ کیونکہ وہ اچھی طرح سے یہ بات جانتا ہے کہ لڑ ائی جھٹڑ سے سے نفس امارہ غالب آجا تا ہے۔

# اہل حق کی صاف دلی:

## O — شيخ ابوحفص تيفالله غرماتي مين:

''ان قلوب میں کینہ کیسے باقی رہ سکتا ہے جن میں اللہ کی محبت پائی جاتی ہے۔ جواس کی اُلفت میں قدم جمائے ہوئے ہیں، اللہ کی محبت میں جو ڈ گرگانے والے نہیں۔ اس کے ذکر سے مانوس ہیں۔ ان کے دل نفسانی وسوس اور طبعی تاریکیوں سے پاک وصاف ہیں۔ بلکدان کے دل کی آئیسی نوریقین کے سرمہ سے بھی ہیں۔ اس لیے وہ آپس میں تاریکیوں سے پاک وصاف ہیں۔ بلکدان کے دل کی آئیسین نوریقین کے سرمہ سے بھی ہیں۔ اس لیے وہ آپس میں

# عراف المعارف ا

بھائی بھائی ہو گئے ہیں'۔

چنانچہ اہلِ تصوف ایسے پاک وصاف قلوب کے مالک ہیں اور جوا کیے کلمہ پرجمع وشفق ہیں ، وہ طریقت کی شرائط بجالاتے ہیں اور تحقیق کے ساتھ کا مرانی حاصل کررہے ہیں۔

- صده مثل این عباس برای است روایت ہے کہ رسول اکرم مثل ایکٹی نے فر مایا:
  "این بھائی ہے جھکڑامت کراور نہاس سے کوئی ایساد عدہ کر جو پورانہ کرسکؤ'۔
  - ایک اور روایت میں ہے کہرسول اللہ مَا اللّٰہِ مِن اللّٰ مِن اللّٰ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰمِ مَا مَا مَا مَا اللّٰمِ مَا اللّٰمِ مَا اللّٰمِ مَا اللّٰمِ مَا اللّٰمِ

''جس مخف نے باطل پر ہوتے ہوئے جھگڑا کرنا جھوڑ دیا تو اس کے لیے جنت کے کنارے پرایک گھر بنایا جائے گا، —اور جس مخص نے حق پر ہوتے ہوئے جھگڑا کرنا چھوڑ دیا تواپیے خص کے لیے جنت کے درمیان میں ایک گھر بنایا جائے گا، —اور جوخوش اخلاق بھی ہوگا تواپیے خص کے لیے جنت میں بہت بلندی پرمکان بنایا جائے گا''۔

🔾 -- حضرت ابن عباس وللفناسي روايت ہے كه رسول الله مَثَاثِيَّ فِلْمِ نِيْ فَرَمَايا:

· جس مخص نے اس لیے کم حاصل کیا کہ وہ اس کے ذریعے:

- علاء پرفخر ومباہات کرے، یا
- 🔾 اس کے ذریعے نا دانوں سے جھگڑا کرے ، یا
- → اس کی بدولت معززین اس کی طرف متوجه ہوں اور اس کے پاس آئیں ، تو اللہ تعالیٰ اسے دوزخ میں ڈال دیے گا''۔
   اس حدیث مبارک سے اس بات کی وضاحت ہوتی ہے کہ نا دانوں کے ساتھ جھگڑ ہے کا نتیجہ جہنم میں ڈال دیا جانا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ قہر وغلبہ انسان میں پائی جانے والی شیطانی صفات میں وجہ یہ ہے کہ قہر وغلبہ انسان میں پائی جانے والی شیطانی صفات میں سے ایک ہے۔

بعض صوفیاء فرماتے ہیں:

''لڑائی جھگڑا کرنے والا دل میں بیٹھان لیتا ہے کہ نہ وہ کسی کی بات مانے گا اور نہ کسی چیز سے مطمئن ہوگا۔اس لیےوہ قناعت کی طرف راہ نہیں یاسکتا''۔

ضبطِنفس:

صوفی کے نفس کی پست صفات بدل جاتی ہیں۔اس میں شیطا نیت اور درندگی کے رذائل باقی نہیں رہتے بلکہاس میں نرمی ، نُر د باری کے خصائل پیدا ہوجاتے ہیں ، —

رسول الله مَثَاثِثَةُ مَنْ ارشاد فرمایا:

"اس ذات کی شم جی کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے، ۔۔ کوئی مخص اس وقت تک مؤمن نہیں ہوسکتا جب تک اس کا دل اور اس کی زبان درست نہ ہوں، ۔۔ اور نہ کوئی مخص اس وقت تک وَمن سمجھا جاسکتا ہے جب تک اس کے

عواف المعارف ا

پڑوی اس کے شرسے محفوظ نہ ہول'۔

کیسی غورطلب بات ہے کہ رسول اللہ مَنَّ الْقَیْمُ نے مسلمان کی زبان اور دل کے درست ہونے کواسلام کی شرط قرار دیا ہے۔

- ایک اور روایت ہے کہ رسول اللہ مَنَّ الْقَیْمُ کا ایسے لوگوں کے پاس سے گزر ہوا جوایک بھاری پھر کواُٹھانے کی کوشش کرر۔

تھے، آپ مَنَّ الْقِیْمُ نے پوچھا: 'نیر کیا ہے؟'' — انہوں نے عرض کیا: 'نیر بہت بھاری پھر ہے' — آپ مَنَّ الْقَیْمُ نے فر مایا:

''میں تہ ہیں اس سے بھی بھاری اور سخت چیز کے بارے میں بتلاتا ہوں، — اور وہ یہ ہے کہ جو شخص اپنے بھائی سے

ناراض ہو، مگر وہ اپنے شیطان اور اپنے بھائی کے شیطان کو زیر کر کے اس سے بولنا شروع کر دیے'' — (لیعنی یہ کام

اس سے بھی اہم اور بڑا کام ہے جوتم لوگ کررہے ہو۔)

حضرت ابوذ رغفاری ڈاٹٹن کے غلام نے جوان کی بکریاں چرا تا تھا، ان کی ایک بکری کی ٹا نگ تو ڑ دی۔ چرنے کے با
 بکریاں جب واپس آئیں تو انہوں نے ایک بکری کوئنگڑ اتے ہوئے دیکھا۔ آپ نے غلام سے پوچھا:
 "اس بکری کی ٹا نگ کس نے تو ڑی ہے؟"

غلام نے کہا: "میں نے توڑی ہے اور جان بوجھ کرتوڑی ہے "۔

اس کے جواب پر آپ کو بڑی حمرت ہوئی اور پوچھا:'''کیوں تو ڑی ہے؟''

اسنے جواب دیا:

''اس کیے کہ میری اس حرکت ہے آپ کوغصہ آئے ، غصے میں آ کر مجھے ماریں اور مجھے مارکر آپ گناہ گار ہوں''۔ حضرت ابوذ ر ڈلاٹنؤ نے فر مایا:

'' تیرے غصہ دلانے سے میں نہیں کھڑکوں گا، — بے شک جب تو مجھے غصہ دلائے گا تو میں ضرور غصہ کروں گا، — جا! تو آ زاد ہے'۔

○ -- عرب کے مشہور لکھنے والے اسمعی کوایک اعرابی نے ہدایت کی:

''اگر تحجے ایک ساتھ دومشکلات آپڑیں اور تحجے بیمعلوم نہ ہو کہ ان میں سے کون می بات درست ہے تو اس وقت اپنی مرضی کے خلاف جو بات ہواس پڑمل کر، ۔۔۔ کیونکہ عام طور پرخواہش کی بیروی کرنے سے غلطیاں سرز دہوتی ہیں''۔

# ہلاک کرنے والی اور نجات دلانے والی باتیں:

'' تین چیزیں ہلاک کرنے والی ہیں اور تین چیزیں نجات دلانے والی ہیں۔

نجات دلانے والی سے چیزیں ہیں:

- 🔾 ظاہری طور پر اور باطنی طور پر اللہ ہے ڈرنا،
- — رضامندی کی کیفیت ہویا غصہ کی حالت، دونوں حالتوں میں انصاف کرنا،

# حر عبرف المعراف المحلال على المحلال المحلال المحلال المحلال المحلول ال

مفلس اورتو گگری دونو نصورتون میس کفایت شعاری اختیار کرنا،

ہلاک کرنے والی یہ چیزیں ہیں:

🔾 مسطیعی بخل کی پیروی کرنا ،

🔾 ـــخواہش کی پیروی کرنا،

خود پندی اختیار کرنا،

بہر حال غصے اور رضامندی دونوں حالتوں میں وہی انصاف کرسکتا ہے جوعالم رہّانی ،اوراسے اپنفس پراییا قابوہو کہ وہ دل بیدار اور حاضر دیاغی سے کام لے اور فیصلہ کرتے وقت اللّٰہ کی ذات سے اجھے محاہے کی اُمیدر کھے۔

روایت ہے کہ صوفیاء کرام کسی مسلمان کو تکلیف نہیں پہنچاتے تھے، -ایک بزرگ فرماتے ہیں:

''اگر میں ایک بُری بات کہنے سے بچ جاؤں تو یمل عمرہ کھانا کھانے سے بہتر ہے'۔

حضرت عبدالله بن عباس ذالطَهُنانے فر مایا:

" حدث (وضوكا تو ثنا) دوطرح سے ہے:

🔾 — ایک حدث 'پوشیدہ جگہ ہے برآ مدہونے پر (لیعنی پاخانۂ بیثاب وغیرہ)

دوسراحدث وہ ہے جوتمہارے منہ سے نگلے (گالی یا کوئی فحش بات)

#### غيظ وغضب كي حقيقت:

غیظ وغضب سے وقار اور حلم برباد ہوجاتے ہیں۔ اس کی وجہ سے بندہ عدل وانصاف کی حدیں تو ڑ کرظلم وسم کل پہنچ جاتا ہے۔غضب کے مارے دل کا خون جوش مارنے لگتا ہے۔ اگر اپنے سے بالا تر انسان پرغصہ کیا جائے تو انسان پربس نہیں چاتا کہ جس کے سامنے وہ اپنے دل کی بھڑ اس نکال سکے۔ تو غیظ وغضب سے جوش مارنے والا جوش بدن کی باہروالی جلد سے آ کردل میں جمع ہو جاتا ہے، اس سے غم اور رنح کی کیفیت پیدا ہوتی ہے، وہ غم کی گھٹن میں مبتلا ہوجا تا ہے، ۔۔ مگر جوصوفی ہے وہ اس طرح سے بچھ و تا ہنہیں کھاتا، کیونکہ وہ بحضا ہے کہ سب حوادث وواقعات اللہ کی جانب سے رونما ہوتے ہیں، اس لیے وہ رنجید نہیں ہوتا۔ وہ تسلیم ورضا کا پیکر ہے۔ اسے اطمینان ویقین حاصل ہے، ۔۔ اور جیسا کہ رسول اللہ مُثَاثِیَّا فِی فرمایا:

" رنج وغم ، شک اور ناراضگی کی صورت میں پیدا ہوتے ہیں "۔

حضرت عبدالله ابن عباس وللفؤاس غيظ وغضب كے بارے ميں دريا فت كيا كيا تو آب نے فرمايا:

'' دونوں کا سرچشمہ ایک ہے، مگرمفہوم وتعبیر مختلف ہے۔ یعنی:

- اگرطاقت در کمزورے جھگڑا کرے تو غیظ دغضب کا اظہار کرتا ہے،
- اگراپے سے زیادہ طاقت والے سے جھگڑا ہوتو اپنے غضب کوم کی صورت میں چھپالیتا ہے'۔

مُون بھی ایک طرح کاغضب ہے، گریداس وقت ظاہر ہوتا ہے، جب کوئی دوسرااس پرغیظ وغضب کرے۔ لیعنی میں معتوب و

# مراف المعارف المعارف المحارف المعارف ا

مغضوب ہو، ۔ اگر کسی اپنے برابروالے ایسے خص پرغصہ آئے جس سے انقام لینے میں تر در ہوتو اس صورت میں جذبہ انقام کینہ ی شکل اختیار کر لیتا ہے، ۔ جبکہ صوفی کا قلب کینہ سے پاک وصاف ہوتا ہے۔ جبیبا کہ ارشاد باری ہے:

وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِّنُ غِلِّ ٥

"اورجم نے ان کے سینوں سے کینے کونکال دیا ہے"۔

صوفی کے دل کی سلامتی اور اس کے حال کی درستی اس کے سینے سے کینداور دھمنی کے جھا گوں کو اس طرح باہر نکال کرتی ہے جس طرح سمندرا ہے جھا گوں کو باہر نکال کرتا ہے، — اس کی وجہ یہ ہے کہ صوفی کے دل میں انس الہی اوراس کی ہیبت کی موجیس متلاطم ہیں۔ یعنی جس دل میں انس اور ہیبت موجزن ہوں ، وہاں کینداور بغض کے جھاگ باقی نہیں رہتے۔

اگرصورتِ حال ایسی ہوکہ غیظ وغضب کا اظہار کسی ایسے کمتر پر ہوجس سے انتقام لیناممکن ہوتو اس وقت دل کا خون جوش مارتا ہے۔ جب دل کا خون جوش مار ہے تو وہ سرخ اور سخت ہو جاتا ہے۔اس کی رقت اور سفیدی برقر ارنہیں رہتی ۔اس وقت انسان کے رخسارسرخ ہوجاتے ہیں۔ کیونکہ دل کاخون جوش کھا کر جب اوپر کی طرف آتا ہے تورکیس پھول جاتی ہیں۔اوراس کا اثر رخساروں يربهي ظاہر ہوتا ہے۔ايس حالت ميں ايك عام مخص اعتدال كى حد ہے گزركر مار پيٹ اور گالى گلوچ كرنے لگتا ہے، -ليكن صوفى الی گری ہوئی حرکت نہیں کرتا۔ وہ صرف شرعی حدود توڑنے والے پر فقط اللہ کے لیے غضب ناک ہوتا ہے، دیگر معاملات میں وہ غیظ وغضب کی بجائے صرف اللہ کی طرف دیکھتا ہے، اپنے زُہد وتقویٰ کی بدولت وہ حرکات واقوال میں شریعت اور انصاف کے تقاضوں کے پیش نظر توازن کو برقر اررکھتا ہے، —ایسی صورت میں وہ انتہائی تواضع سے اپنے نفس کوہی الزام دیتا ہے کہ قسمت پر شاكرندر بنے كى وجه سے اليي صورت بيش آئى۔

ضبطنفس كون كرسكتا يد:

سی بزرگ سے دریافت کیا گیا کہ سب سے زیادہ ضبطنس کون کرسکتا ہے؟ انہوں نے فرمایا: د'جی خفر مانا:

''جو تخص اپنی قسمت پرسب سے زیادہ شاکر ہے'۔

ایک اور بزرگ ارشا دفر ماتے ہیں:

''میرے لیے صرف قضاء وقد رکے معاملات میں خوشی حاصل ہوتی ہے''۔

غصے کے موقع پر جب صوفی اپنے نفس کوالزام دیتا ہے تواس وقت علم اس کا تدارک کرتا ہے۔۔عِلم کاعکم بلندہونے سے قلب كوتقويت حاصل ہوتى ہے اورنفس كوسكون محسوس ہوتا ہے۔ بلكہ خون كے اپنے اصلى مقام دل ميں پہنچ جانے پرصوفى كى حالت معتدل ہوجاتی ہے۔ رخساروں میں غیظ وغضب سے اُنھرنے والی سرخی بھی جاتی رہتی ہے۔

رسول الله مَنْ الله عَنْ الله عَنْ

''نیک چلنی ، بُر دباری ہے، — اور میاندروی نبوت کے چوہیں مصول میں سے ایک حصہ ہے''۔

# مراف المعارف المعارف المعارف المعارف

''حضور! مجھے مخضر نصیحت فرمائیں تا کہ میں اسے یا در کھ سکول''۔

آپ سَنَا اللَّهِ إِنْ فَيْ مِايا: 'لَا تَغْضَبَ" عُصدنه كر، - ايسا آپ نے كئى بار فرمايا-

🔾 ـــــــــرسول الله مَثَلَثْتِيمُ نِي ارشا وفر مايا:

'' غضب دوزخ کی آگ کا نگاراہے، ۔۔ کیاتم نہیں دیکھتے کہ غضب کے وقت دونوں آ تکھیں سرخ ہو جاتی ہیں، رگیس پھول جاتی ہیں، ۔۔لہذا جبتم میں سے کسی کو غضہ آئے:

🔾 ـــاگراس وقت وہ کھڑ اہوتو بیٹھ جائے ،

🔾 — اگرغصہ کے وقت بیٹھا ہوتولیٹ جائے ،

دو خصاتیں اللہ کو پیند ہیں:

حضرت عبدالله بن عباس ذل الله الله عبدالله من الله عبدالله من الله عبدالله من الله عبدالله من الله من

#### بالهمى ألفت ومحبت:

آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ . (پ٢٦، سورهُ فَحَ ١٣٠) من الله عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ . (پ٢٦، سورهُ فَحَ ١٣٠) من الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى

— لَوُ اَنْفَقُتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

یہ باہمی اُلفت ومحبت روحوں کے باہمی اتحاد اور ان کے مانوس ہونے سے حاصل ہوتی ہے۔ جیسا کہ اس سے پہلے ایک حدیث شریف میں مٰدکور ہواہے:

" روصی جن سے واقف ہوتی ہیں ،ان سے مانوس ہو جاتی ہیں "۔

ارشادِ باری تعالی ہے:

فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخُوانًا ٥
 "اس كى مهر بّا نَى سے تم آپس میں بھائی بھائی بن گئے"۔

نيزفرمايا: وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَّلا تَفَرَّقُوا ٥ (پ٣٠٠)

# عواف المعارف المعارف المحاوف ا

" تم سب مل کراللہ کی رسی کومضبوطی ہے پکڑلو،اور آپس میں پھوٹ نے ڈالو'۔

یا حادیث مبارکہ بھی آسی حوالے سے مذکور ہیں:

○ — دومؤمن بندے جب ایک دوسرے سے ملتے ہیں تو وہ ایسے ہاتھوں کی مانند ہوتے ہیں جوایک دوسرے کو دھوکر صاف
 کرتے ہیں، — اور جب دومؤمن ایک دوسرے سے ملیں گے توایک دوسرے سے بھلائی حاصل کریں گے'۔

حضرت ابوا دریس خولانی میشینے حضرت معاذ طالتین سے فر مایا:

"میں تم سے اللہ کے لیے محبت کرتا ہوں" -- انہوں نے جواب میں فرمایا:

"دجمہیں بشارت ہو،اور مزید بشارت ہوکہ میں نے رسول الله مَنَالَیْمُ کو بیفر ماتے ہوئے سنا:

"قیامت کے دن عرش کے چاروں طرف ایسے لوگوں کے لیے کرسیاں بچھائی جائیں گی جن کے چہرے چودھویں

رات کے چاند کی طرح حمیکتے ہوں گے،اس وقت

🔾 — لوگ گھبرارہے ہوں گے، وہنیں گھبرائیں گے،

🔾 — لوگ خوفز دہ ہوں گے، وہ خوفز دہ نہیں ہوں گے،

وہ اولیاءاللہ ہیں،جنہیں نہ خوف ہوگا، نہ رنج ہوگا'' — لوگوں نے عرض کیا:''حضور! وہ کون لوگ ہیں؟'' — آپ سَلَّاتِیْزَم نے فر مایا:

۔ ' یہ وہ لوگ ہیں جو محض اللہ کے لیے آپس میں محبت کرتے ہیں'۔

#### محبت کے اثرات وثمرات:

🔾 --- رسول الله مَلَا لِيَّامِ نِهِ ارشا دفر مايا:

۔ روں ملد نایو اے اور مار رہیں۔ ''اگرلوگ آپس میں ایک دوسرے سے محبت کرنے لگیں اور ایک دوسرے کے ساتھ محبت کی روش اختیار کریں تو پھر انہیں انصاف وعدالت کی ضرورت ہی نہ رہے''۔ (یعنی آپس میں جھگڑے کی نوبت ہی نہ آئے۔)

رسول اکرم منگانینم نے بیجھی ارشا دفر مایا:

''عدالت ،محبت کی قائم مقام ہے۔عدالت کا استعال تو وہاں ہوتا ہے جہاں محبت نہ ہو''۔

رسول الله مَثَالَثَةِ عَمَا لَيْدَا مَثَالِثَةً كَالِيهِ ارشادمبارك بهي ہے:

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

یہی وجہ ہے کہ صوفیاء کی محبت کا ایک دوسرے پر بڑا اثر پڑتا ہے۔ کیونکہ وہ ایک دوسرے سے محض اللہ کے لیے محبت کرتے ہیں، اور آپس میں محاسنِ اخلاق کی نصیحت کرتے ہیں۔اور اس محبت کے باعث ایک دوسرے کی بات کو مانتے ہیں۔ چنانچیسرید اپنے شخے سے،اورایک روحانی بھائی، دوسرے بھائی سے فائدہ حاصل کرتا ہے۔

د يني فرائض كي باجمي ادائيگي مين حكمت:

يمي وه حكمت ہے كەللەتعالى نے اس قىم كالتحادوا تفاق بيداكرنے كے ليے حكم دياہے:

🔾 مسجدوں میں ایک محلّہ کے جمع ہوں ،

ہوں (یعنی نمازِ جمعہ اداکریں۔)

○ ۔ شہر کے گردونواح میں رہنے والے سال میں دوبارعیدین کے موقع پرجع ہوں۔

🔾 مختلف ملکوں اور شہروں کے رہنے والے عمر بھر میں ایک بار حج کے موقع پر جمع ہوں۔

· ان تمام احکام میں یہی حکمت ہے کہ اس طرح مسلمانوں کے درمیان محبت واُلفت کے تعلقات استوار ہوں ، — رسول اکرم مَثَاثِیَّامِ نے فرمایا:

''ایک مسلمان دوسرے مسلمان کے لیے دیوار کی مانند ہے کہ ایک سے دوسرے کوتقویت بہنچتی ہے''۔

#### صحبت کے اثرات:

حضرت نعمان بن بشير والنيهُ فرمات بين كه مين نے رسول الله مَثَالِيْهُ كابيارشادسا ہے:

'' جان لو کہ مؤمن باہمی اُلفت اور ہمدردی میں ایک بدن کی طرح ہیں۔ بدن کا ایک حصہ (کوئی عضو) بیار ہوجائے تو باقی سب اعضاء بھی بیار ہوکر جاگتے رہتے ہیں (یعنی تکلیف میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔)''

باہمی ربط وضبط سے محبت کے ذرائع اختیار کرنے میں تقویت پہنچی ہے۔ چنانچہ نیک لوگوں کی صحبت بہت فائدہ مند ثابت ہوتی ہے۔ بلکہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ بھائیوں کی ملاقات بھی ثمر باراور نتیجہ خیز ہوتی ہے۔ اس میں کوئی شک وشبہہ کی بات نہیں کہ باطنی فیوض سے باطن فیض پاتے ہیں۔اورایک کو دوسر سے سے تقویت اور مدد حاصل ہوتی ہے۔ بلکہ اہلِ تقوی کو صرف ایک نظر دیکھنا بھی فائدے کا باعث ہے۔ کیونکہ یہ قاعدہ ہے کہ مختلف صورتیں دیکھنے سے دیکھنے والے میں بھی وہی اوصاف پیدا ہو جاتے ہیں جواس کے مشاہدے میں آتے ہیں، جیسے کہ:

- ہیشہ مگین چرے د کھتے رہنے سے انسان رنجیدہ ہوتا ہے ،
- 🔾 بنتے مسکراتے چہرے دیکھنے سے خوشی وشاد مانی محسوں ہوتی ہے،

اسی مناسبت سے بیہ بات معروف ہے:

"جس كاد كھناتمہارے ليے فائده مندنہيں،اس كى تفتگو بھى تمہارے ليے فائده مندنہ ہوگى"۔

یہ بھی عام مشاہدے کی بات ہے کہ اگر بد کے ہوئے اونٹ کوسِد ھائے ہوئے اونٹ کے ساتھ رکھا جائے تو اس کی وحشت

# عوارف المعارف المعارف

جاتی رہتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حیوانات، نباتات اور جمادات پر بھی صحبت کا بڑااثر پڑتا ہے، چنانچہ:

- — یانی اور ہوامر دار چیز ول کی فضامیں خراب ہوجاتے ہیں۔
- ۔۔۔اسی طرح کھیتی کی پیدوار کومختلف قسم کی گھاس اور نبا تات اور ان کی جڑوں سے الگ رکھا جاتا ہے کہ کہیں ان کی صحبت سے خراب نہ ہوجائیں۔

جب ان چیزوں میں صحبت اور ہم نشینی اس قدر مؤثر ہے تو انسانی طبیعتیں جوافضل واشرف المخلوقات ہیں ، صحبت سے کہیں زیادہ متاثر ہوں گی۔ بلکہ انسان کو انسان ہی اس لیے کہا جاتا ہے کہوہ خیروشرکود کھے کراس سے جلد مانوس ہوجاتا ہے۔ اُلفت ومحبت اس میں مزید اضافہ کرتی ہے۔ یہاں یہ بھی اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ گوشند شینی اور تنہائی کواسی لیے پہند کیا جاتا ہے اور اس کی تعریف کی جاتی ہے کہ اس کی بدولت انسان بُرے اور کمینے لوگوں کی صحبت سے محفوظ رہتا ہے۔

#### اہلِ صدق وصفا کی صحبت غنیمت ہے:

جواہلِ صدق وصفا اور پاکیزہ اخلاق حضرات ہیں، ان کی صحبت کوغنیمت سمجھا جائے۔ ان سے مانوس ہونا اور ان سے محبت کرنا، اللہ سے محبت وانس کی مانند ہے۔ اس طرح ان کی محبت سے ایک خدائی تعلق پیدا ہوجا تا ہے جبکہ دوسر بے لوگوں کے ساتھ انس و محبت سے صرف طبعی تعلق قائم ہوتا ہے، — ناجنسوں کے ساتھ صوفیاء کے تعلقات عارضی ہوتے ہیں اور ہم جنسوں کے ساتھ دائی ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک مؤمن دوسرے مؤمن کا آئینہ ہے۔ جب وہ اپنے مؤمن بھائی کے بارے میں غور کرتا ہے تو اسے اس کے اقوال واعمال واحوال کے آئینہ میں تجلیّاتِ الہٰ کی کے وہ اسرار ورموز جلوہ گر ہوتے ہیں جواوروں کی نظروں سے او جھل ہیں، فقط صاحبانِ انوار و بچلی ان سے واقف ہوتے ہیں۔

#### شکرگزاری:

صوفیاء کرام کے اخلاق میں سے ایک وصف شکر گزاری بھی ہے۔ وہ اپنجسن کے احسانات پرشکر گزاری اوراس کے لیے دعا کر ہے ہیں۔ انہیں اپنے رب پر بھر پوراعتاد اور اس کی قدرت پر کامل تو کل ہوتا ہے۔ ان کاعقیدہ کو حید بھی بڑا واضح اور صاف ہے۔ وہ اور وں کی طرف نظر نہیں کرتے ۔ یعنی صوفیاء کرام کو نہ کس سے امداد کی طلب ہوتی ہے نہ کوئی اُمید۔ اس لیے کہ ایسا کرنا عقیدہ تو حید کے خلاف اور تو کل کے برعکس ہے۔ وہ سب نعمتوں کا سرچشمہ عطائے اللی کو سمجھتے ہیں۔ اسی سے رسول اکرم مَنافینِ کم ابتاع بھی ہوتی ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ مَنافینِ کم نے ایک خطبہ میں ارشاد فرمایا:

''انسانوں میں سے ابو بکر بن ابی قحافہ ڈلائٹئے سے زیادہ مجھ پر کسی کے احسانات اور حقوق صحبت نہیں ہیں۔اگر میں کسی کو اپنادوست بنا تا تو ابو بکر کوضر ور دوست بنا تا''۔

اسى حوالے سے آپ مَنْ اللَّهُ عُمْ فِي مَرْ يدفر مايا:

''(حضرت)ابوبكر ﴿اللَّهُ وَ عَالَ ہے زیادہ کسی اور کے مال سے مجھے نفع نہیں پہنچا''۔

کے اوگ خلق خدا کے ساتھ احسان کرنے اور نہ کرنے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ سے خجاب میں رہتے ہیں ، — مگر صوفی کامعمول

# عواف المعارف کی دیا کی دیا

یہ ہے کہ ابتدائے حال میں وہ مخلوق سے قطع تعلق کر لیتا ہے،اور ہر چیز کا تعلق اللہ کی ذات سے جوڑے رکھتا ہے، کیونکہ جونور تو حید اس کی بیشانی پر چیک رہا ہے وہ اس حجاب کو دور کر دیتا ہے، جومخلوق کو خالص تو حید سے روکتا ہے، سے بعنی نہ وہ خودمخلوق کے ساتھ بخشش و کرم کرتا ہے اور نہ خودمنع کرتا ہے۔اس لیے کہ اس صورت میں عطا اور منع کا تعلق بھی غیر اللہ کے ساتھ ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے۔

جب وہ توحید کی چوٹی پہنچ جاتا ہے تو اللہ تعالی کاشکر بجالا نے کے بعد مخلوق کا بھی شکرادا کرتا ہے۔اس وقت وہ منع وعطا کی حقیقت کوتسلیم کر لیتا ہے۔اس سے پہلے وہ صرف مسبب حقیقی کامشاہدہ کیا کرتا تھا، مگراب اپنی وسعتِ علمی اور الیافت کے ذریعے دیگر ذرائع کو بھی جان لیا۔ تا ہم عام لوگوں کی طرح دیگر مخلوق اس کے لیے اللہ کی راہ میں رکاوٹ نہیں بنتی ، نہ ہی اللہ تعالی اسے صاحبانِ ارادہ اور مبتدی سالک کی طرح مخلوق سے حجاب میں رکھتا ہے۔ لے اس طرح وہ اللہ کاشکر بھی ادا کرتا ہے کیونکہ وہ ی نعتوں کا حقیقی سرچشمہ اور اسباب کا پیدا کرنے والا ہے، — اور مخلوق کا شکر بھی ادا کرتا ہے،اس لیے وہ اس کے لیے خالق کا ذریعہ اور واسطہ ہے۔ ثنائے اللہی کی فضیلت:

'' جنت میں سب سے پہلے وہ لوگ بلائے جائیں گے جواللہ کی ثناء بیان کرنے والے ہیں۔خواہ وہ کسی تکلیف میں مبتلا ہوں یاراحت کے عالم میں''۔

🔾 ــــــــرسول اکرم مَثَلَقَیْقِ نے یہ بھی ارشاد فر مایا:

''جو خص چھینکتا ہے یا ڈکارلیتا ہے،اس کے بعد' آئے۔ مُدُ لِللّبِهِ عَلَی کُلِّ حَالٍ'' (ہر حالت میں اللّٰہ کی تعریف ہے) کہتا ہے، تو اللہ تعالی اس سے ستر بیاریاں دورکر دیتا ہے، جن میں سب سے کم درجہ میں جذام ہے' بِ

🔾 — حضرت جابر رہائیڈ سے مروی ہے کہ رسول الله منگافیز کم نے فر مایا:

اس فرمانِ نبوی مَثَالِیْظِ میں حمر کو جوافضل کہا گیا ہے تو اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس شکر کوزیادہ پبند فرمائے گا، —اس سے یہ بھی مراد ہوسکتا ہے کہ بیشکر اس نعمت سے افضل ہے جواسے حاصل ہوتی ہے، —لہذا صوفیاء جب نعمتوں پراپنے منعم حقیقی کا شکرادا کرتے ہیں تو اس وقت وہ اس محسن شخص کا بھی شکرادا کرتے ہیں جو اس نعمت کے لیے واسطہ ہے، اور اس کے لیے دعا بھی

ا \_ صاحب كتاب كا كنح كامقصديه به كرعطائ نعمت كرحوالي سر جب يتسمجما جائك.

—عطاء کرنے والامخلوق میں ہے کوئی شخص ہے تو ایسے میں اللہ کی ذات اس سے حجاب میں ہوجاتی ہے،

🔾 ـــا گرعطا کرنے والا اللہ کی ذات کو مانا جائے تو ایسے دہ ذرائع اس سے ترک ہوجاتے ہیں ادر دہ مخلوق کونظرا نداز کر دیتا ہے۔

لیکن بیرهال غیرصوفی کا ہے۔صاحب طریقت اپنی وسعبِ علمی کی بناء پر پہلے اپنی نعمتوں کے حقیق سرچشمہ کاشکرادا کرتا ہے،اس کے بعد مخلوق کا ، کہ وہ اس مذہب م

تک رسائی کا ایک ذریعہ ہے۔

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری

کرتے ہیں۔

- —حضرت انس طلنی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ سکا فیزم جب کسی کے ہاں روز ہ افطار فرماتے تو ارشاد فرماتے : ''تمہارے پاس روز ہ داروں نے روز ہ افطار کیا اور نیک بندوں نے تمہارا کھانا کھایا ،اوراللہ کی طرف سے تم پُرسکون و اطمینان کانزول ہوا''۔
- صحفرت ابو ہریرہ ظانفیٔ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ مُنَا تَنْیَا نے ارشاد فر مایا: ''جب کوئی اپنے بھائی ہے''جے زاک الله خیرًا'' (الله تنهمیں اچھا صلہ دے) کہتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اس کی بہت تعریف کرتا ہے' کے

#### عاجت روائي:

صوفیاء کے اخلاق میں سے حاجت روائی بھی ایک وصف ہے۔ وہ اپنے برادرانِ طریقت اور دیگر مسلمان بھائیوں کی حاجت روائی کے لیے مالی امداد ہی نہیں کرتے بلکہ اس کے لیے اپنے اثر ورسوخ کو بھی کام میں لاتے ہیں۔ اگر اس جماعت میں کوئی وسیع علم رکھتا ہواورنفس کے عیوب، اس کی آفات اور خواہشوں کے بارے میں جانتا ہوتو وہ اپنے اثر ورسوخ سے مسلمانوں کی حاجت روائی کرے۔ ان کی ضرور تیں پوری کرے اور اصلاحِ حال میں ان کی مدد کرے، — اس معاطے میں صوفی کے لیے وسعتِ علمی در کار ہے۔ چونکہ ان کا موں کا مخلوق کی معاشر تی زندگی ہے تعلق ہے، اس لیے اس مقصد میں ایک بلند پائے کا صوفی اور عالم رتبانی ہی کامیاب ہوسکتا ہے۔

حضرت زید بن اسلم طلائیڈ فرماتے ہیں کہ اللہ کے ایک نبی بادشاہ کے رکاب دار تھے۔ ان کا یہ فل ضلقِ خدا کی حاجتیں بوری
 کرنے کے لیے تھا۔

O — شیخ عطا بیشانی فرماتے ہیں:

''اگر کوئی شخص عرصہ دراز تک غیر مخلصانہ اعمال کی بدولت ایسامقام حاصل کر لے جس کے ذریعے ایک مسلمان خوشگوار زندگی بسر کرسکے ،توبیاس سے کہیں افضل ہے کہاپنی نجات کے لیے مخلصانہ اعمال کیے جائیں'۔

لیکن بڑائی نازک مسئلہ ہے،جس میں جاہلوں اور نام ونمود چاہنے والوں کے بہک جانے کا خدشہ ہے۔اصل میں بیکام وہی کرسکتا ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اس کے باطن اور نفیس کو علم سے نواز اہو۔جس کی بدولت اسے یہ پیۃ لگ جائے کہ جاہ و مال سے رغبت کرناکسی طرح مناسب نہیں ، اور ایسا کرنا احوال کی تباہی کا باعث ہوسکتا ہے۔لہذا اگر ایسے شخص کی خدمت کے لیے تمام روئ زمین کے بادشاہ بھی ٹھان لیس تو بھی وہ کسی قتم کی سرشی نہ کرے گا ، اور نہ کسی طرح کی زیادتی کرے گا اور نہ کسی طرح کی زیادتی کرے گا اور نہ کسی بے راہ راوی کا اظہار کرے گا، یعنی صراطِ مستقیم پر ثابت قدم رہے گا۔ حتیٰ کہ اگر اسے جلتی ہوئی بھٹی میں ڈال دیا جائے تو بھی اس کی استقامت میں فرق نہیں تر کے گا

ایسے اہل اورمخلص حضرات گئے کئے ہی ہیں، جواپنے ارادوں اور اختیارات کوختم کر چکے ہیں ،اس مقام پراللہ ان پرواضح کر

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

دیتا ہے کہ وہ ان سے کیا جا ہتا ہے۔ وہ فقط اللّٰہ کی رضا اور مشیّت کے مطابق کام کرتے ہیں۔اگرانہیں بیلم ہو جائے کہ اللّٰہ یہ جا ہتا

'' وِه لوگوں ہے میل جول رکھیں اورا پنے اثر ورسوخ کو کام میں لائیں''۔

تا کہ دوسروں کے مسائل حل ہوشکیں تو وہ اپنی نفسانی صفات کو پس بیثت ڈال کرلوگوں کی حاجت روائی کے لیےمصروف ہو جاتے ہیں، — بہر حال بیان لوگوں کا کام ہے جنہوں نے اپنی ہستی فنا کر لی ہو،اور فنا کے بعدانہیں، تنام بقامل گیا ہو۔اس طرح وہ اللہ کے حکم سے مکمل دلیل اور ثبوت کے ساتھ ہر مقام پر داخل ہوتے ہیں ،اور پھراسی طرح سے وہاں سے خارج و برآ مدبھی ہوتے ہیں۔انہیں اللہ کی طرف سے مکمل بصیرت حاصل ہے۔ چنانچہ جس صاحب دل کو مکاشفہ اور چھیی گفتگو سے اللہ کی مشتب اور مقصد کا علم ہوجا تا ہے،اس وقت کسی قتم کا شک وشبہ باقی نہیں رہتا، —لہذااس وقت امراء وسلاطین کے ذریعے مخلوق کے مقاصد کی تخمیل کے لیے پوری طرح سے حاوی ہوتے ہیں۔اس کے لیےان میں کسی طرح کی جھجک یا تر درنہیں ہوتا۔وہ اشیاء سے توان کا وقت لے لیتا ہے گراشیاءاس کے وقت سے بچھ ہیں لے سکتیں لیکن ایسے اوصاف کے مالک افراد نہایت قلیل ہیں۔ ہرملک میں ایسے صاحب حال ایک دوہی ہوتے ہیں۔

#### انسان کا کامل ہونا:

ن کا کامل ہونا: شخ ابوعثمان الحمیر نه ہوجائے: نه ہوجائے: تناسب نه موجائے:

- ٥ -- منع،
- 🔾 —عطا،
- 0 -- الأت،
  - ـــزلت

ایباشخص ہی امراء وسلاطین سے دوسروں کی حاجت روائی کراسکتا ہے،اورایسے کام انجام دینے کی صلاحیت رکھتا

#### امارت کی اہلیت:

شیخ سہل بن عبداللہ تستری میں یہ فرماتے ہیں کہ کوئی بھی شخص امارت کا اس وقت تک اہل نہیں ہوتا، جب تک کہ اس کے اندر

- 🔾 لوگوں کی جہالت برداشت کرےاورانہیں اپنی جہالت سے بچائے۔
- — جو کچھ(مال ومتاع) لوگوں کے پاس ہو،وہان کے ایس رہنے دے۔



- جو کھا ہے یاس ہو، وہ دوسروں کے لیے خرچ (صرف) کردے۔

۔ جو پچھاپنے پاس ہو،وہ دوسروں کے لیے خرچ (صرف) کردے۔ یہ وہ امارت وریاست نہیں جو زُمد کے خلاف ہے، اور صدق وسلوک کے لیے جس کا چھوڑ دینا ضروری ہے، — بلکہ یہ وہ

ر ماست ہے جواللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوق کی بھلائی کے لیے قائم کی ہے۔اس لیےصاحبِ طریقت اورصوفی اس صورت میں بھی اللہ

کے ساتھ رہ کراس کا ضروری حق ادا کرتا ہے، اور اللہ کی نعمت کاشکر ادا کرتا ہے۔



# باب تمبراس:

# تصوف کے آ داب اوران کی اہمتیت

رسول ا کرم مَثَاثِیْتِم نے ارشا دفر مایا:

ر دن، رم ن مینوم نے ارشاد فرمایا: ''اللہ تعالیٰ نے مجھے انجھی طرح ادب سکھایا ہے'۔

#### اوب كراهي؟:

ادب کیا ہے،ادب ظاہر وباطن کوآ راستہ کرنے اور تہذیب خلق کا نام ہے۔ جب کسی شخص کا ظاہر و باطن ادب سے آ راستہ ہو جائے تو وہ صوفی بن جاتا ہے، -- دسترخوان کو'' ماد بہ' اس لیے کہا جاتا ہے کہاس میں بہت سی چیزیں شامل ہوتی ہیں۔لہذا کوئی شخص اس وقت سیک مکمل اوبنہیں سیکھ سکتا، جب تک اس میں تمام اخلاقِ حسنہ مکمل طور پر نہ یائے جائیں۔نفس کے مہذب ہونے پر ہی اس میں اخلاق حسنہ کمل طور پر اکٹھے ہوں گے، —

انسان کی شکل وصورت اگراس کی خلقت ہے، تو اخلاق اس کی معنوی و باطنی صورت ہے، ۔۔ جس طرح انسان کی خلقت نہیں بدل عتی ،اسی طرح اس کے اخلاق بھی نہیں بدل سکتے۔

مدیث قدی ہے:

"تمہاراربتمہاری خلقت سے، اخلاق سے، رزق اور اجل سے فارغ ہوگیا ہے۔ (نیعنی اس نے تمہارے لیے بیہ چیزیں مقدر فر مادی ہیں اور تمہیں ان ہے آ راستہ کر دیا۔)

ارشادِ باری ہے:

''اللہ کے پیدا کردہ میں کوئی تبدیلی ہیں''۔ لَا تُبدُيل لِخَلْق اللَّهِ .

صحیح تربات یہ ہے کہانسانی خلقت میں تو تبدیلی ممکن نہیں مگر اخلاق واطوار کا تبدیل ہوناممکن ہے۔ چنانجے رسول الله مَثَاثَیْظِم نے ارشادفر مایا:''اپنے اخلاق درست کرؤ'۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا فر ماکراس میں اصلاح وفساد قبول کرنے کی صلاحیت عطا فر مائی۔اسی طرح اسے ادب اور مکارم اخلاق کا اہل بنا دیا۔ اس کی پیصلاحیت ایس ہے جیسے چقماق میں آگ اور تھجور کی تھھلی میں تھجور کا درخت بننے

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

کی صلاحیت ہوتی ہے،اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت و حکمت سے انسان کو بیصلاحیت اور اہلیت دی ہے کہ تربیت کے ذریعے اپنی اصلاح کر سکے۔جس طرح تربیت سے تھجور کی تنظی درخت بن جائے ، اور چھما ق کورگڑنے سے آگ پیدا ہو جائے۔جس طرح اللہ تعالیٰ نے اصلاح کی شکل میں نیکی کی صلاحیت رکھی ہے، اسی طرح شرکی شکل میں بُر ائی کی اہلیت رکھی ہے، یعنی اس میں بنخ سنور نے اور بگڑنے دونوں طرح کی لیافت یائی جاتی ہے۔جسیا کہ ارشادِ باری ہے:

وَ نَفْسٍ وَّ مَا سَوُّهَا ٥ فَٱلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَ تَقُواهَا ٥ قَدُ ٱفْلَحَ مَنْ زَكُّهَا ٥ وَ قَدُ خَابَ مَنْ دَسُّهَا ٥

(پ۳۰،سورۇنىمس)

''اس نفس کی شم! جسےاس (رب) نے ہموار کیا۔ بدی اور پر ہیز گاری دونوں اس میں پیدا کیس۔ پس جس نے نفس کو یا کیزہ بنایا، وہ کامیاب ہوا،اور جس نے اسے آلودہ کیا، وہ ناکام ہوا''۔

ندکورہ بالا آیت میں نفس کو ہمواراور برابرر کھنے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس میں نیکی و بدی دونوں طرح کی صلاحیتوں کو مساوی اور یکساں رکھا ہے۔ جیسا کہ ارشاو باری: قلد اُفلَحَ مَنْ زَکُھا ہو وَ قَدُ خَابَ مَنْ دَشْھا ہے۔ اس کے اخلاق شائستہ ہو جاتے جب پاکیزہ ہوتا ہے تو وہ عقل کی رہنمائی میں اپنے ظاہری اور باطنی حالاً ت کو درست کر لیتا ہے۔ اس کے اخلاق شائستہ ہو جاتے ہیں۔ اور وہ تہذیب وادب ہے آ راستہ ہو جاتا ہو، ۔ پس ادب ان چیز ول کو ممل میں لاتا ہے جو تحلیقی طور پر اس میں پوشیدہ ہیں۔ یہ اور وہ تہذیب وادب ہے آ راستہ ہو جاتا ہو، ۔ پس ادب ان چیز ول کو ممل میں لاتا ہے جو تحلیقی طور پر اس میں پوشیدہ ہیں۔ یہ اور کو جو دہے، ۔ نیکی کی صلاحیت انسان میں اللہ کی ذات ہی پیدا کر سکتے ہے۔ مس طرح چھماتی سے انسان اپنی حکمت اور فعل انسان کے اس کی بات نہیں کہ وہ کوشش اور طاقت سے ایس صلاحیت پیدا کر سکتے۔ جس طرح چھماتی سے انسان اپنی حکمت اور فعل سے ہے۔ (ہر پھر کو چھماتی بنالینا انسان کے اختیار میں نہیں۔ ) اس طرح ادب و آ داب کا منبع وسر چشمہ صلاحیت پیند طبیعتوں اور اللہ کے فضل سے ہے۔ (ہر پھر کو چھماتی بنالینا انسان کے اختیار میں نہیں۔ ) اس طرح ادب و آ داب کا منبع وسر چشمہ صلاحیت پیند طبیعتوں اور اللہ کے فضل سے ہے۔

### اوب کی فضیلت:

'' مجھےاللّٰہ تعالیٰ نے ادب دیا ادراجھی طرح ادب سکھایا''۔

مگریہ بات انبیاء کرام علیہم السلام کے لیے خاص ہے، ۔۔ مگر بعض لوگوں کی فطرت میں اس کی بڑی کمی ہوتی ہے۔ اور انہیں زیادہ مدت کے لیے تربیت کی ضرورت ہے، اسی لیے مرید شیخ کی صحبت کے محتاج ہوتے ہیں تا کہ ان کی صحبت اور تعلیم سے ان میں پوشیدہ نیکی کواجا گر کیا جا سکے۔ چنانچہ شیخ کی صحبت اور تعلیم مریدین کی پوشیدہ صلاحیتوں کو مملی صورت میں لانے میں بڑی معاون ہے۔ ارشادِ باری ہے:

قُوْا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيْكُمْ نَارًا ٥ ( پ٢٨، سورة تريم)



''اےلوگو!اپنے آپ کواوراپنے گھر والوں کوآگ سے بچاؤ''۔

حضرت عبدالله ابن عباس والفخنان اس آیت کی تشریح میں فرمایا:

''تم انہیں دین کی تعلیم دواورادب سکھاؤ''۔

ایک روایت میں ہے کہ رسول الله مَلَا تَیْزُم نے ارشاد فرمایا:

''میرے رب نے مجھے اے ادب سکھائے ، پھر مجھے اخلاق پڑمل پیرا ہونے کا حکم دیا اور فرمایا: درگز رکیا کرو، نیک کام کرنے کا حکم دو،اور جاہلوں سے کنارہ کشی اختیار کرو''۔

-- شيخ يوسف بن الحسين مثلية في مايا:

''ادب سے علم کی سمجھ آتی ہے، سے علم کے ذریعے عمل میں درسی ہوتی ہے، سے عمل کے ذریعے حکمت ملتی ہے، سے علم کے ذریعے حکمت ملتی ہے، سے مُمرت کے شرح کے شرح کے شرح کے شرح کے شرح کے شرح کے شوق سے اللہ تعالیٰ اپنے قرب کا مقام عطافر ماتا ہے'۔

— مذکور ہے کہ شیخ ابوحفص میں کا عراق جانا ہوا۔ حضرت جنید بغدادی میں سے ملنے کے لیے آئے تو دیکھا کہ شیخ ابوحفص کے مریدین بڑےادب کے ساتھ کھڑے ہیں ،اوران میں سے کوئی بھی کسی غلطی کا مرتکب نہیں ہور ہا۔ یہ منظر دیکھ کر حضرت جنید بغدادی میں نیستانے فرمایا:

''اے شخ ابوحفص! تم نے اپنے مریدین کو بادشا ہوں کے در بارجیساا دب سکھایا ہے''۔

شيخ ابوحفص من في فرمايا:

''اےابوالقاسم! ظاہریادب، باطنی ادب کی پیجان ہے''۔

شخ ابوالحن نوری میشیغر ماتے ہیں:

''اللہ کے بندے کے لیے کوئی ایسا مقام ،روحانی حالت یا کیفیت یا کوئی علم ایسانہیں جوشر بعت کے آ داب کوسا قط کر دے۔اس کے برعکس شرعی آ داب انسان کی ظاہری حالت کا زیور ہیں۔اس لیے اللہ تعالیٰ کو یہ بات پہند نہیں کہ کسی انسان کے اعضاء آ داب کے حسن سے محروم ہوں'۔

 — ﷺ عبدالله بن مبارک میشیفر ماتے ہیں:

"فدمت كة داب،اس خدمت سے بره حكر بين" ـ

 — ﷺ ابونبیدہ قاسم بن سلام میں اللہ نے بیان فر مایا:

''میں جب مکہ معظمہ میں داخل ہوا تو میں بھی خانہ کعبہ کے سامنے بیٹے جاتا، اور بھی لیٹ کر اپنے پاؤں پھیلا لیتا، —عائشہ کمیہ (بلیٹ) جواللہ کی ایک نیک بندی اور ولیتھیں، میرے پاس تشریف لائیں اور مجھے فر مایا: ''سنا ہے کہتم اہلِ علم ہو، — اس لیے میری یہ بات مانو کہ یہاں ادب کے ساتھ بیٹھو، ورنہ تمہارا نام بارگا و الہی کے دفتر سے کاٹ دیا جائے گا''۔

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

۔۔شخ ابن عطا مُثالثہ فر ماتے ہیں:

'' بادنی فطرت اور عادت ہے۔ گربندہ کی گئے گئے ہے کہ وہ ادب اختیار کرے۔ نفس اپنے خمیر اور تخلیق کے باعث ادب کے خلاف چلتا ہے۔ گربندہ اپنی کوشش سے اسے حسن ادب کی طرف لوٹا تا ہے، — اور کوشش اور جدوجہد سے فنس کا رُخ نہیں پھیرتا، (یہ تساہل) اس کے فنس کو مطلق العنان بنا دیتا ہے، — اس کی گرانی سے غفلت برتا ہے تو یفس کو مرکش اور مطلق العنان بنانے میں مدود سے کے برابر ہے۔ اور جس نے فنس کی مدد کی، گویا وہ اس کا شریک کار ہوا''۔

حضرت جبنید بغدادی میشد نے فر مایا:

''جونفس کی خواہش بوری کرنے میں اس کی مدد کرتا ہے، وہ اس کے فعل میں شریک ہے، ۔۔ کیونکہ بندگی کے لیے ادب لازم ہےاورسرکشی ہےاد بی میں شارہوتی ہے'۔

🔾 حضرت جابر بن سمره والتنزير وايت ہے كه رسول الله مَثَالَثُوْمُ نَے فرمایا:

''باپ کا پنے بیٹے کوادب سکھانا ایک صاع کے برابرصدقہ دینے سے بہتر ہے'' — مزید فرمایا: ''ایک باب اینے بیٹے کوادب سے بہتر کوئی اور تحفینہیں دے سکتا''۔

حضرت عائشہ ڈاٹٹٹٹا سے مروی ہے کہ رسول اللہ مٹاٹٹیٹر نے ارشا دفر مایا:

'' بیٹے کا پنے باپ پر بیدن ہے کہ وہ اس کا اچھا نام رکھے،اس کی اچھی طرح تعلیم وتربیت کرے''۔

🔾 ـــشنخ ابوعلی د قاق میشانینظر ماتے ہیں:

''بند ہُ حق اپنی طاعت و بندگی کے ذریعے جنت میں داخل ہوتا ہے،اور طاعت میں ادب اختیار کر کے خدا تک پہنچتا ہے''۔

شخ ابوالقاسم قشیری میسینفر ماتے میں:

"استادابوعلی خیلات کسی چیز کاسہارالے کرنہیں بیٹھا کرتے تھے۔ایک دن وہ ایک مجلس میں تشریف فرما تھے۔میں نے ان کی کمر کے ساتھ تکیہ رکھنا جیاہا تا کہ اس کے ساتھ ٹیک لگالیں۔ مگرانہوں نے تکیہ ہٹا دیا۔ میں نے سیمجھا کہ تکیہ پر چونکہ کوئی خرقہ یا سجاد ، بچھا ہوانہیں ہے، اس لیے آپ نے تکیہ نہیں لگایا۔ بلکہ آپ نے فرمایا:" میں سہارانہیں لینا جیا،" — تب میں نے ان کی بات پرغور کیا کہ وہ بالعموم سہارانہیں لیتے ہیں۔

#### ادب كى الهمتيت وفضيلت:

شخ جلال بقرى مُشِينًا للهِ في مايا:

''ایمان کے لیے تو حید ضروری ہے، جس میں تو حید نہیں اس میں ایمان نہیں، ۔ شریعت کے لیے ایمان ضروری ہے، جہاں ادب جہاں شریعت نہیں وہاں نہ ایمان ہے نہ تو حید، ۔ شریعت کے لیے ادب ضروری ہے، اس لیے جہاں ادب نہیں، وہاں نہ شریعت ہے نہ تو حید ہے''۔

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

- O ایک بزرگ فرماتے ہیں:
- . ''ادب کوظا ہر و باطن دونوں حالتوں میں اختیار کرو، اگر کسی نے ظاہری طور پر بے ادبی کی تواسے ظاہری طور پر سزا ملے گی، — اگر کسی نے باطنی طور پر ہے ادبی کی تواسے باطنی طور پر سزا ملے گی''۔
- ے سے شیخ ابوعلی دقاق میں ہے خادم سے مذکور ہے کہ ایک دن میں ایک امر دکی طرف د کھے رہاتھا۔ اسی دوران شیخ دقاق کی مجھ پر نظر پڑگئی۔ آپ نے فرمایا:

''جہیں اس کی سز اضرور ملے گی ،خواہ وہ کئی سال بعد ملے'' — چنانچہ دس سال مجھے سیسز املی کہ میں قرآن کریم بھول گیا''۔

صد حضرت شیخ سری تقطی میشد فرمات میں کہ میں ایک رات اوراد و و ظائف میں مصروف تھا۔ میں نے اپنے پاؤں محراب کی طرف بھیلار کھے تھے۔ مجھے ایک غیبی آواز آئی:

'' کیااس طرح تم کسی بادشاہ کے سامنے بیٹھ سکتے ہو؟'' ۔ میں نے اس وقت اپنے پاؤں سمیٹ لیے اور کہا: ''الہی! تیری عزت وجلال کی قتم! میں اب مجھی پیز نہیں پھیلاؤں گا''۔

حضرت جنید بغدادی ٹینٹینفر مائتے ہیں کہاس واقعہ کے بعدوہ ساٹھ سال زندہ رہے، لیکن اس دوران انہوں نے رات یادن میں بھی اپنے پاؤل نہیں پھیلائے''۔

حضرت عبدالله بن مبارک میشنیفر ماتے ہیں:

''جوادب سے غفلت کرتا ہے اسے بیسز املتی ہے کہ وہ سنتول سے محروم ہوجا تا ہے، — جوسنتول سے غفلت کرتا ہے، السے سنز اسے سزا کے طور پر فرض سے محروم کر دیا جاتا ہے، — جوفر ائض سے سستی وغفلت کرتا ہے وہ معرفتِ اللّٰہی سے محروم کر دیا جاتا ہے'۔

- صدعفرت سری تقطی مُرِیاللہ سے صبر کے بارے میں کوئی مسئلہ دریافت کیا گیا۔ آپ اسے بیان فرمانے گئے۔ اس دوران ایک بچھوآپ کے پاؤں پر ڈیک مارنے لگا۔ لوگوں نے کہا:''اسے مارکر ہٹادی'' آپ نے فرمایا: ''میں جس مسئلے کے بارے میں بتار ہاہوں ،اس کے خلاف کام کروں''۔
  - صرسول اکرم مَنْ النَّیْمُ کے ادب کا کیامقام تھا، اس کی ایک مثال یہ ہے کہ آپ نے ایک صدیث میں ارشا دفر مایا:
    '' مجھے زمین کے مشرق ومغرب کے حصے دکھائے گئے'' ۔۔۔ مگر ادب کے لحاظ سے آپ نے اللہ تعالی سے یہیں عرض کیا:''میں نے مشرق ومغرب کودیکھا''۔
    - حضرت انس بن ما لک طالتین فر ماتے ہیں:

· ﴿ كَسَيْمُل مِين ادب كاخيال ركهنا عمل قبول مونے كى نشانى ہے' ۔

حضرت شيخ ابن عطاء مِتاللَّه فرماتے ہیں:

''ادب بیہ ہے کہتم پسندیدہ کاموں کی حد تک رہو'' ۔۔۔ پھراس وضاحت پو چھنے پرآپ نے فرمایا:

# عوارف المعارف عداد المعارف الم

'' ظاہری و باطنی طور پراللہ کے ساتھ ادب کا معاملہ رکھو۔اگرتم اس پڑمل کروتو تم صاحبِ ادب ہو،خواہ تم مجمی ہی کیوں نہ ہو'' — پھرآ یہ نے پیشعر پڑھا:

'' تو بولتی ہے تو مٹھاس گھولتی ہے ۔ حیب رہے تو بھی شیریں لگتی ہے''

🔾 - شیخ حربری میشیغر ماتے ہیں:

'' گزشتہ بیں سال سے میں نے اکیلے میں بھی پاؤں نہیں پھیلائے ،اس لیے کہ اللہ کے ساتھ ادب اختیار کرنا افضل و اولی ہے''۔

🔾 -- شخ ابوعلی میشد نے فر مایا:

'' ہے ادبی دھتکارے جانے کا باعث بنتی ہے، — جس سے فرش پر ہے ادبی ہوئی، اسے دروازے کی طرف پھیر دیا جاتا ہے، — جس نے دروازے پر بے ادبی کی ،اسے جانوروں کی طرح سز املتی ہے'۔

-<del>6</del>

# GCEL FAT TO SEE DESC

# بابنمبراس:

# بارگاہ الٰہی کے آداب

#### سرچشمهٔ آ داب:

اسلام میں تمام آ داب رسول اکرم مٹائیٹیم کی ذات ِمبارک سے حاصل ہوئے ہیں۔ کیونکہ ظاہری و باطنی طور پر آپ مٹائیٹیم ہی آ داب کامخزن وسرچشمہ ہیں۔ آپ کے حسنِ ادب کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

مَا زَاخُ الْبَصَرُ وَمَا طَعْلَى ٥

''آپ کی نگاہ نہ بھی اور نہ حدِ ادب ہے آگے بڑھی''۔

ادب کے جن کمالات ہے آپ مُنافِیْرِ مصف تھے، وہ آ داب کے رازوں میں سے خاص ہے۔

الله تعالیٰ نے التفات اور بے التفاق دونوں معاملات میں آپ کے قلبِ اطہر کا اعتدال بیان فر مایا ہے کہ آپ نے بیک جنبش ماسوا الله سے نظر پھیر لی، اور الله کی طرف نظر کی، ۔۔ آپ نے سب زمینوں یعنی اس دارِ فانی کی لذات کوترک فر ما دیا، ۔۔ اس کے ساتھ ساتھ آسانوں اور آخرت کے فوائد سے بھی منہ پھیر لیا، ۔۔ اور جن چیزوں سے آپ نے رُخ پھیر لیا، پھر بھی ان کی طرف رُخ نہیں فر مایا، ۔۔ ان چیزوں سے منہ پھیرتے وقت آپ کوان کے ضیاع کا خیال تک نہ آیا۔ اور نہ ہی بھی میہ گمان ہوا کہ وہ آپ کے ہاتھ سے جاتی ہیں، ۔۔ ارشادِ باری ہے:

لِكَيُلاَ تَأْسُولُ عَلَى مَا فَاتَكُمْ (پ٧٤، سوره الحديد)

'' تا كهتم ان چيزول سے نا أميد نه ہوجوتم سے فوت ہو گئيں'۔

# التفات واعتراض مين شانِ رسول مَالثَيْلِمُ:

یے خطاب توعام ہے گر' مَا ذَا غ الْبَصَرُ" میں آپ کے حال کا خصوصی ذکر ہے، جوا یک خاص وصف ہے۔ یعنی عام خطاب کے لحاظ سے خاص ہے۔ ان الفاظ میں آپ کی شانِ اعراض کا ذکر ہے، اور آپ کی شانِ النفات کا ذکر اس کیفیت سے خاا ہر ہے جو آپ کی روح لطیف اور قلب اطہر کو مقام قساب قبو سینین آؤ آڈنٹی میں حاصل ہوئی۔ اس کے بعد جلال الٰہی اور ہیبت سے حیاء فرماتے ہوئے اس مقام سے اعراض کیا۔ جو آپ کی تواضع وا نکساری کی دلیل ومظہر ہے۔ تاکہ اس مقام پرنفس آپ سے باہر ہوکر مرکش نہ وجانافس کا وصف ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے استغناء کے حوالے سے سرکش نہ وجانافس کا وصف ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے استغناء کے حوالے سے مرکش نہ وجانے۔ کیونکہ بے نیازی کے عالم میں سرکش ہوجانافس کا وصف ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے استغناء کے حوالے سے

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ارشاد فرمایا:

كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطُغْمَى ۞ اَنُ رَّالُهُ اسْتَغُنى ۞ (پ٣٠، سوره علق) ''هِرَّرْنَهِيں!انسان ضرور سرکشی کرتا ہے جبکہ وہ خودکو بے نیاز دیکھے'۔

# نفس کی سرکشی:

یفس کا خاصہ ہے کہ جب روح اور قلب پرعطایات الہی کا نزول ہوتا ہے تو چوری چھپین لیتا ہے، —اس طرح فیوضات کا کے حصہ وہ بھی پالیتا ہے۔ تب اس کی بے نیازی اور سرکثی سے انبساط تو بڑھ جاتی ہے مگر مزید برکات کا دروازہ اس پر بند ہو جاتا ہے۔ نفس کی سرکثی اس لیے ہے کہ فیوضات وعطایات کے لیے اس کا ظرف تنگ اور چھوٹا ہے، —اس لیے بارگا والہی میں حضرت موئی علیہ السلام کی نگاہ مازاغ کا اعراض ایک صدتک درست تھا، وہ معیار پر پوری رہی، انہوں نے ضیاع کی طرف التفات نہ کیا۔ حسن ادب کے باعث ان کانفس سرکش نہ ہوا، کیونکہ آپ فیضِ الہی ہے معمور تھے۔ نفس نے عطایات الہی کے نزول بارے چوری چھپین لیا تھا، اور اس سے بہرہ کیا ہوکروہ بے نیاز ہوگیا۔ اور جو کچھاسے حاصل ہوا، وہ اس کے ظرف سے باہر چھکلنے لگا اور اس کا دائرہ تنگ یڑنے لگا۔ اور جو کچھاسے حاصل ہوا، وہ اس کے ظرف سے باہر چھکلنے لگا اور اس کا دائرہ تنگ یڑنے لگا۔ یہی وجھی کہ حضرت موئی علیہ السلام فرط انبساط میں صدسے آگے بڑھ گئے اور کہدا کھے:

اَرِنِيُ اَنْظُرُ اِلَيْكَ ٥

'' الني ! مجھےا پنا جلوہ دکھا، میں تجھے دیکھنا جا ہتا ہوں''۔

تب انہیں روک دیا گیا اور وہ روحانی فضامیں آ گے نہ بڑھ سکے، سے پہیں وہ فرق واضح ہو گیا جوحبیب (حضرت محمد مصطفیٰ کریم سَلَافِیْزِم)اورکلیم (حضرت موکیٰ علیہ السلام) میں ہے۔

بہر حال بارگاواللی کے مقربین اور صاحبانِ حال کے لیے بیالک بڑے تکتے کی بات ہے۔ کیونکہ ہر قبض (روحانی تنگی) کے

ليسرالازم بـ وواسطرح بوتى بكه:

🔾 ـــقبض کے موقع پر فتو حات کا دروازہ بند ہوجا تاہے،

🔾 — برقبض پرسزا کا متیجہ یہ ہوتا ہے کہ لازمی طور پر بسط (روحانی کشادگی) کی افراط ہوجاتی ہے۔

اگر بسط میں اعتدال ہوتو قبض کی سزاواجب نہ ہو، — بسط میں اعتدال بھی ہوتا ہے جب روح وقلب کے لیے نازل ہونے والے فیوضات میں تھبراؤ آجائے، — بیٹھبراؤ اور تو قف رسول الله مَثَّالَّةُ اِلَّمَ كُو حاصل تھا كہ آپ كانفس مبارك تواضع وائسار کی لیپٹوں میں اوجھل ہوگیا تھا۔ اس طرح اللہ سے حیا کے باعث اعراض فرماتے ہوئے آپ واپس ہوگئے، كمال ادب كابيوہ انتہائی مقام ہے جوصرف آپ مَثَّا اُلِیْ تُلِی اور آپ قَابَ قَوْسَیْنِ یا اس سے پچھزیادہ مقام پرٹھبرے رہے۔

مَا زَاعَ الْبَصَرُ كَى مزيدتشرتَ:

مذكوره بالاتشريح ي ملتي جلتي مزيدتشر يحات وتوضيحات بيربين:

🖒 — شيخ ابوالعباس ابن عطا ومثاللة نے فرمایا:

# عوارف المعارف على المعارف المع

حضرت مهل بن عبدالله تسترى معينا يغر مات بين:

''رسول الله سَنَافِيْزِ نَے اپنے نفس کے مشاہدہ کے ساتھ رجوع نہیں کیا، بلکہ اپنے پروردگار کا ہمہ تن مشاہدہ فرمات رہے،اوراس موقع پر ثبوت کے لیے جو صفات در کارتھیں،انہی کے ساتھ آپ نے ان کامشاہدہ فرمایا''۔

یہ اقوال ہماری تشریح کی تا ئید کرتے ہیں۔ بلکہ شیخ سہل بن عبداللہ تستری ٹیسٹیے کے قول میں اس طرف رمز واشارہ ہے۔ ہماری تشریح کی واضح تا ئیدشنخ ابومحمد جربری ٹیسٹیٹ کے اس قول سے ہوتی ہے۔ جو ہمارے شیوخ سے بالا سنادہم تک پہنچاہے، —وہ فرماتے ہیں:

''علم انقطاع کو حاصل کرنے کے لیے عجلت سے کام لینا ایک وسیلہ ہے، — اور در ماندگی کی حد پر تو قف کرنا نجات ہے، — اور قرب کے علم سے گریز اور اعراض میں بناہ حاصل کرنا وصال ہے، — اور ترک جواب کو اچھا نہ سمجھنا فرخیرہ ہے، — وہ علم جو تو جہ کے مقام میں فہم فرخیرہ ہے، — وہ علم جو تو جہ کے مقام میں فہم کی فصاحت سے لبٹا ہوا، اندیشہ کرنا بُر ائی ہے، — اور جو بات اصل مقام سے جٹ گئی ہو، اسے حاصل کرنے کے لیے سعی کرنا بُعد اور دوری ہے، — اور ملاقات کے وقت تسلیم ورضا اختیار کرنا جرائت ہے، — انس ومجت کے موقع پر انبساط، فریفتگی اور غرور ہے، —''

یہ سب کلمات بارگا والہی کی حضوری کے آ داب کے بارے میں ہیں۔

زیر بحث آیت کی گزشته تشریح و تو تنیح سے لطیف تر تو تنیح یہ ہے کہ مَا ذَاغَ الْبَصَسُو سے مرادیہ ہے کہ وہ مشاہرہ بصیرت سے
الگ تھلگ نہیں تھانہ ہی اس میں کوئی کوتا ہی ہوئی ، —اور وَ مَا طَعٰی سے مرادیہ ہے کہ نگاہ ،بصیرت سے سبقت نہ لے جاسکی اور
اپنی حدوانتہاء سے آ گے نہیں بڑھی بلکہ نگاہِ بصیرت کے ساتھ بھر کا مقام تھا ، —اور ظاہر کے ساتھ باطن ، قالب کے ساتھ قلب اور
نگاہِ پاک بیں قدم کے ساتھ قائم رہی ۔ کیونکہ قدم اگر نظر پر مقدم ہوجا تا تو یہ بھی سرکشی ہوتی ، — یہاں :

- O نظرے مرادعکم ہے،
- تدم سے مراد قالب یعنی جسم کا حال ہے۔

لبندا نظر قدم سے آ گے نہیں بڑھی ورنہ سرکٹی ہوتی، ۔۔ اگر قدم نظر سے پیچھے نہیں رہا، اس لیے کہ یہ کوتا ہی شار ہوتی، ۔۔ چنانچہ بھی احوال معتدل رہے۔اس موقع یر:

- — آپ کا قلب، قالب بن گیااور قالب، قلب کی مانند،
  - -- آپ كا ظاہر، باطن بن گيااور باطن، ظاہر كى مانند،
- - آپ کابھر،بھیرت بن گیااوربھیرت،بھرکی صورت،

# عبرف المعارف كالمحال المحال ال

چنانچہ جہاں تک آپ کی نظراورعلم پہنچا، وہاں ساتھ ساتھ آپ کا قدم وحال بھی پہنچا، —اس لیے معنوی اورنورانی کیفیت آپ کے ظاہر پر بھی منعکس ہوئی۔ آپ مُلَّاتِیْا کی سواری برآق کے قدم وہاں تک پہنچ جہاں تک اس کی نظر کی رسائی تھی۔ براق کے قدم اس کی نظر کے انتہائی مقام سے پیچھے نہیں رہے۔ جیسے کہ حدیث معراج میں ندکور ہے۔ لہذا برآق اپنے قالب (وجود) میں اپنی معنوی خصوصیات وحالات کے مطابق بن گیا تھا اور اس کی قوت حال اس کی معنوی قوت سے متصف ہوگئ تھی۔

# انتهائی ادب:

واقعہ معراج شریف سے متعلقہ حدیث میں پنج بروں کے مقامات کا بھی ذکر ہے کہ آپ سُلُ النِّیْ آب انہیں ان کے مقام پر چھوڑتے علیم السلام کودیکھا تھا۔ اور بات کا بھی اشارہ کیا ہے کہ وہ آپ سُلُلِیْ آب پیچے رہ گئے۔ لین آپ انہیں ان کے مقام پر چھوڑتے ہوئے آگے بڑھتے چلے گئے۔ آپ نے ایک آسان پر حضرت موی (علیہ السلام) کودیکھا۔ حضرت موی (علیہ السلام) کا کسی آسان پر موجود ہونا اسی وجہ سے ہے کہ انہوں نے بارگاہ الہی میں عرض کیا تھا کہ مجھے اپنا جلوہ دکھا! ۔ اس وقت ان کی نظر حدقد م سے آگے بڑھ گئی تھی اور قدم نظر سے پیچے رہ گیا تھا ، اس طرح میا زَاغ البُہ صَدرُ وَ مَا طَعٰی کے دواوصا ف میں سے ایک میں خلل واقع ہوگیا۔ گررسول اکرم مَثَاثِیْرَم کی نظر انور اور قدم مبارک دونوں حیاء اور تواضع کے ساتھ متوازی اور معتدل رہے۔ آپ اپ قدموں کودیکھتے ہوئے اپنی نظر کے مطابق آگے بڑھتے ہے گئے۔ اگر آپ سُلُائِیْرَمُ :

- حیاءاورتواضع کے دائرے سے باہر آ جاتے،
- 🔾 قدوم کی حدے آ گے بڑھ کرنظر کو دراز کردیتے ،تویقیناً قدم پیچےرہ جاتے۔

جس طرح دوسرے پیغیرا آسانوں پرمحدودرہ گئے، اس طرح آپ کوبھی کسی آسان پررکناپر جاتا۔ مگر آپ منافیظم ادب کے محفوظ دائرے میں تشریف فرمارہ، یہاں تک کہ آپ نے آسانوں کے تمام حجابات کوشق کر دیا۔ چنانچ قرب الہی کی تمام کیفیات آپ منافیظم کومہیا ہو گئیں، اور حجابات کے سب بادل آپ کی راہ سے ہٹ گئے ۔ حتیٰ کہ آپ مَا زَاعَ الْبُصَرُ کی راہ پرگامزن ہو گئے، اور برقِ خاطف کی طرح آپ وصل ولطائف کی منزل کی جانب روانہ ہوگئے۔ اس طرح آپ نے انتہائی ادب اور نہایت فہم وہوش مندی کا ثبوت دیا۔

- شخ ابومحد بن رویم میشدی جب مسافر کے اوب کے بارے میں دریافت کیا گیا تو فرمایا:
   "مسافر کا ادب بیہ ہے کہ اس کے قدم اس کی ہمت ہے آگے نہ بڑھنے پائیں، یعنی جہاں اس کا دل تھہر جائے ، وہیں اس کا ٹھکا نہ ہے"۔

"اےمیرے پروردگار! مجھےاپنا جلوہ دکھا تا کہ میں تیرامشاہدہ کرسکوں"۔

آب مَنْ اللَّهُ إِنَّ مَا يَا كُمَاسَ آرزوير الله تعالى في مايا:

حر عبارت المعارف المحر عالم المحر ال

''زنده مخص مجھے دیکھ کرفوت ہو جائے گا، ۔ خشک چیز تباہ ہو جائے گی، ۔ اور تر وتازہ شے جل کررا کھ ہو جائے گی، ۔ اور تر وتازہ شے جل کررا کھ ہو جائے گی، ۔ مجھے صرف اہلِ جنت ہی دیکھ سکتے ہیں جن کی نہ آئکھیں مردہ ہوتی ہیں اور نہان کے اجسام بوسیدہ ہوتے ہیں''۔

#### بارگاوالبی میں حضوری کے آداب:

بارگاوالبی میں حضوری کے آداب میں سے ایک ادب یہی ہے جس کے بارے میں حضرت شبلی میں اللہ نے اللہ اللہ میں حضوری کے آداب میں سے ایک ادب یہ ہی ہے، ۔۔ مگریہ بات بعض حالات اور بعض اشیاء کے ساتھ خاص ہے، ہرموقع محل پراس کا اطلاق نہیں کیا جا سکتا، کیونکہ اللہ تعالی نے ہمیں دعا کا بھی تھم دیا ہے۔ انبساط کے ساتھ گفتگونہ کرنے کا طریقہ وہی ہونا چاہیے، جو حضرت موئ علیہ السلام نے اختیار کیا تھا۔ وہ ذاتی اور دنیاوی حاجوں کے لیے انبساط کے ساتھ گفتگونہ کو اور فرمایا:

کے لیے انبساط کے ساتھ گفتگو کی اور فرمایا:

کے ساتھ گفتگو کی اجازت دی اور فرمایا:

''مجھے مانگو،خواہ دہتمہارے آئے کے لیےنمک ہی کیوں نہ ہو''۔

اس وقت موی علیه السلام نے مجر پورانبساط کے ساتھ گفتگوکرتے ہوئے عرض کیا:

رَبِّ إِنِّى لِمَا أَنْزَلْتُ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيْرٍ ٥ (پاره٢٠، اورة فقس)

''اےمیرے پروردگار! میں اس بھلائی کا مختاج ہوں جوتو نازل فر مائے''۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ حفرت موئی علیہ السلام اس سے پہلے آخرت کی ضرور تیں طلب فرماتے سے ،اور دنیا کی حقیر حاجتوں کو طلب کرنے سے شرم محسوس کرتے سے ۔ اس کی مثال بالکل اس طرح سے ہے کہ جیسے بڑے بادشاہ سے (اس کے شایانِ شان) بڑی بڑی چزیں طلب کی جاتی ہیں۔اور معمولی چیزیں طلب کرنے سے جھجک اور تکلف مجسوس ہوتا ہے، لیکن جب تکلفات کے حجابات اُٹھ گئے اور انہیں مقامِ قرب حاصل ہوگیا، پھروہ بڑی اور خطیر چیزوں کی طرح چھوٹی موثی اور حقیر چیزیں بھی طلب کرنے گئے۔

#### عارف كاادب تمام آداب سے بالا ہے:

O - حضرت ذوالنون مصری میشاند خرماتے ہیں:

"عارف کااوب ہرادب سے بالاتر ہے کیونکہ اس کی نیکی خوداس کے قلب کوادب سکھاتی ہے"۔

O -- ایک اور بزرگ کا قول ہے:

''حق سجانۂ تعالی فرما تاہے جس کے لیے میں اپنے اساء وصفات کے مطابق عمل کرناضروری قرار دیتا ہوں ، اس کے لیے اس ک لیے ادب بھی ضروری قرار دیتا ہوں ، ۔۔ مگر جس پرمیری ذات کی حقیقت منکشف ہو جاتی ہے اسے میں ہلاکت میں ڈال دیتا ہوں ، ۔۔۔ لہٰذاان دونوں میں سے جسے چا ہوا نتخاب کرلؤ'۔

# عبرف المعارف المحارف ا

اس قول میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اساء وصفات لا زمی طور پرادب کے متاج کے ساتھ تھنہرتے ہیں۔ کیونکہ اس میں بشریت کی نشانیاں اور نفسانی لذّات پائی جاتی ہیں۔ جب ذاتِ النہی کی عظمت کا نور چمکتا ہے تو انوارِ النہی سے آداب کے متاج آثار فناہوجاتے ہیں۔ واضح رہے کہ اس قول کے معنی ہلاکت میں ڈالنے کے ہیں: فنافی اللہ ہوجانا، جو ہر عارف کا مقصود ہے۔

#### انبیاءکرام کے آداب:

حضرت شخ ابویلی دقاق مُرسِند نے حضرت ابوب علیہ السلام کے اس قول، جیسا کہ قرآن پاک میں ہے:
 وَ اَیُّوْبَ اِذْ نَادِی رَبَّهُ آنِی مَسَنِی الضَّرُ وَ اَنْتَ اَرْحَمُ الرَّحِمِیْنَ (پ۱، وروانہیاء)
 "اور جب ابوب نے اپنے رہے کو بکار کرکھا: "اے بروردگار! حقیقت یہ سے کہ مجھے بہد تکلف ہماور تہ جمکہ نا

''اور جب ابوب نے اپنے رب کو پکار کر کہا:''اے پروردگار! حقیقت یہ ہے کہ مجھے بہت تکلیف ہے اور تو رحم کرنے والوں میں سب سے بردار حم کرنے والا ہے''۔

کی تشری و توضیح کرتے ہوئے فرمایا کہ حضرت ایوب علیہ السلام نے اس موقع پرینہیں کہا کہ ' تو مجھ پررحم فرما'' ۔ بلکہ یہ کہا: '' تو سب سے بڑھ کررحم کرنے والا ہے'' ۔ کیونکہ انہوں نے کلام کے آداب کی پوری یوری یا بندی فرمائی''۔

□ - ای طرح جب الله تعالی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہے ان کے الوہیت کے دعوے کے بارے میں استفسار فر مایا تو انہوں نے عرض کیا:

إِنْ كُنْتَ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِمَتُهُ ٥ (پ٤، ١٥ مَا كه ٥)

'' یہ بات میں نے کہی ہوتی توالٰہی! تخصے اس کاعلم (ضرور ) ہوتا''۔

حضرت عيسى عليه السلام نے كلام كة واب اور بارگا والني كة واب كولحوظ ركھا اور ينبيس فرمايا:

''میں نے بیہ بات نہیں کہی'' — بلکہ بیکہا:'' یہ بات میں نے کہی ہوتی تو تجھے (ضرور)اس کاعلم ہوتا''۔

#### خواص کے آ داب:

جس طرح انبیاءکرام علیہم السلام بارگاوالٰہی کے آ داب کوملحوظ رکھتے ہیں ،ای طرح اس کےخواص اور دین دار بندے بھی اس کی بارگاہ میں ان آ داب کا خیال رکھتے ہیں۔ شیخ ابونصر سراج میں پینینز ماتے ہیں :

"خواص دیندار حفرات کے آداب یہ ہیں:

○ — ان كے دل يا كيز ه ہوتے ہيں،

🔾 — اسرار کی مگہداشت کرتے ہیں،

O — ایفائے عہد کے پابند ہیں،

وقت کی حفاظت کرتے ہیں،

--- وسوسوں اور عارضی تصورات وخیالات کوکوئی اہمیّت نہیں دیتے ،

🔾 — پوشیده اورعلانیه ہر حالت میں یکسال رہتے ہیں،

# عواف المعارف المحارف ا

─ طلب کے مواقع ، مقاماتِ قرب اور حضوری کے اوقات میں نہایت مؤدب ہوتے ہیں۔

ادب کی دواقسام ہیں:

جو خص ادب بالفعل کے ذریعے اللہ تعالی کا قرب حاصل کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اسے دلوں کی محبت عطاً فرما تا ہے۔

شخ عبدالله بن مبارک میشد فرمات بین:

''ہم کثیرعلم کے اس قدر محتاج نہیں، جس قدرقلیل ادب کے محتاج نہیں۔ عارف کے لیے ادب ایسا ہی ہے جسیا کہ اس شخص کے لیے ادب ایسا ہی ہے جسیا کہ اس شخص کے لیے توبہ ضروری ہے جواز سرنونیکی کا کام کرے'۔

شیخ نوری میشاند فر ماتے ہیں:

''جس نے اپنے وقت کے لیےاد ب اختیار نہیں کیا،اس کا وقت اس کا دشمن ہو گیا''۔

حضرت ذوالنون مصری عثالت فرماتے ہیں:

''مرید جب ادب کی َ مدیے باہر نکل جاتا ہے تو یقیناً وہ اسی طرف کولوٹ جاتا ہے، جس طرح سے وہ آیا تھا، یعنی ابتدائے حال پر پہنچ جاتا ہے۔

 ضغ عبدالله بن مبارك معالی فرمات بین:

''ادب کے بارے میں لوگ بہت کچھ کہہ چکے ہیں کیکن میں کہتا ہوں کہ:

''ادب نفس کی معرفت اوروا تفیت (خود شناس) کانام ہے'۔

آ پ کے اس قول میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ نفس تمام جہالتوں کا سرچشمہ ہے۔اور بے ادبی، جہالت ہی کے باعث واقع ہوتی ہے۔ دور بے ادبی، جہالت ہی کے باعث واقع ہوتی ہے۔ تو جب نفس کی بہچان ہوگئی اور اس کی معرفت حاصل ہوگئی تو اسے نورِعرفان حاصل ہوگیا، ۔ بیجان کینے سے نورِعرفان حاصل ہوتا ہے۔جیسا کہ ارشادِ باری ہے:

مَنْ عَرَفَ نَفُسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ .

"جس نے اپنے نفس کو پہچان لیا،اس نے اپنے رب کو پہچان لیا"۔

یہاس نورعرفان کا کرشمہ ہے کہ جب نفس کسی جہالت کی طرف مائل ہوتا ہے توعلم کے ذریعے اس کا قلع قبع کردیا جاتا ہے،اور وہ باادب ہوجاتا ہے۔ چنانچہ جب کوئی شخص بار گاوالہی کے آداب کا خیال رکھتا ہے تو وہ دوسر بے لوگوں کے آداب کا بھی بدرجہ اولی خیال رکھتا ہے۔

# طہارت کے آ داب

الله تعالى نے اصحاب صفّه كي فضيلت بيان كرتے ہوئے فرمايا:

فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ٥ (ب ١ ١ ، سوره توبه)

''ان میں وہمرد ہیں جو یا ک ہونے کو پسند کرتے ہیں،اوراللہ بھی بہت یا ک رہنے والوں کو پسند کرتا ہے''۔

بعض مفسرین کرام نے اس آیت کی تفسیر میں بیان کیا ہے کہ بیآ بت ان لوگوں کے تن میں ہے جو بے وضویا نایا ک ہونے کی

صورت میں اپن نجاست اور گندگی کو یانی سے دور کرتے ہیں۔

کلبی میلیفرماتے ہیں:

''اس سے مرادیانی سے پیچھے کا حصہ (مقعد ) دھونا ہے''۔

O \_\_ شيخ عطا بين التي نفر مات بين:

۔ سے عطا بھالنہ عرماتے ہیں: ''وہ لوگ پانی سے استنجاء کرتے تھے اور جنابت کی حالت میں رات کوئبیں سوتے تھے''۔ ·

جب بير يت نازل موكى تورسول الله مَالْيَةُ مَن اللِّي قباسع دريافت فرمايا:

"الله تعالى نے اس آیت میں تمہاری جوتعریف كى ہے، وه كيابات ہے"-

انہوں نے عرض کیا: "ہم یانی سے استنجاء کرتے ہیں" -اس سے پہلے رسول الله مَثَالَّةُ مُلِم نے ان سے فر مایا تھا:

'' جبتم میں سے کوئی رفع حاجت کرے تو وہ تین ڈھیلوں سے استنجاء کرے''۔

ابتداء میں استنجاء کا یہی طریقہ تھا جتی کہ اہلِ قباء کے بارے میں بیآ یت نازل ہوئی۔

### رفع حاجت کے آ داب:

حضرت سلمان والفئة سے لوگوں نے كها:

'' تمہارے نبی مَثَاثِیْجُ نے تمہین ہر چیز سکھا دی ہے۔ حتیٰ کر فع حاجت کرنے کے آ داب بھی سکھا دیئے ہیں''۔ حضرت سلمان وللتُؤنف فرمايا: "بان انهول في حكم ديا ہے كه:

- — پاخانداور پیشاب کرتے وقت ہم قبلہ رُخ نہ ہوں ،
  - --سيد هيماته سےاستنجاء نه کريں،
  - 🔾 کوئی استنجاء کر بے تو نین پھروں ہے کم نہ لیں ،
  - استغاء کے لیے گو براور مڈی نہاستعال کریں۔

حضرت ابو ہریرہ ر النین سے روایت ہے کہ رسول الله مَثَاثِیْم نے ارشا دفر مایا:

"میں تمہارے لیے تمہارے باپ کی طرح ہوں اور تمہیں بیعلیم دیتا ہوں کہ:

- جبتم میں سے کوئی رفع حاجت کے لیے جائے تو نہ تو قبلہ رو بیٹھے اور نہ قبلہ کی طرف پیٹھ کرے ،
  - نەدائىن ماتھ سےاستنجاءكرے،

رسول الله مَنَا فَيْمِ نِين وْ صِلْحِ استعال كرنے كا حكم فر مايا ليد ( حوبر ) ور بوسيده مردى سے استنجاء كرنے سے منع فر مايا ـ

# استنجاء كے فرائض:

استنجاء میں دو چیزیں فرض ہیں:

- 🔾 گندگی کودور کرنا،
- 🔾 سے گندگی دور کرنے والی چیز کا یا ک ہونا،

لیمنی استنجاء کے لیے استعال ہونے والی چیز لیدیا کوئی اور دوسری گندگی نہ ہو، — اور پاک کرنے والی چیز پہلے استعال نہ کی گئی ہو، — کسی مردار (مردے) کی ہڈی نہ ہو، — استنجاء میں ڈھیلے طاق عدد میں ہوں، یعنی تین، پانچ یا سات، — پھروں گئی ہو، کے استعال کے بعدیانی کا استعال سُنت ہے۔ (ڈھیلوں) کے استعال کے بعدیانی کا استعال سُنت ہے۔

جب مذکورہ بالا آیات نازل ہوئی تھیں تو ان لوگوں ہے اس بارے میں دریافت کیا گیا کہتم طہارت کس طرح کرتے ہو، —توانہوں نے کہاتھا:''ہم ڈھیلوں کے بعد پانی استعال کرتے ہیں'۔

# استنجاء کی شنیں:

- بائیں ہاتھ سے استنجاء کرناسکت ہے،
- اسی طرح استنجاء کے بعد مٹی سے ہاتھ رگڑ نا (صاف کرنا) بھی سُنت ہے، ۔۔ بیاسی صورت میں ہے کہ استنجاء کرنے والا صحرامیں ہے، ۔۔۔ اور وہاں کی زمین اور مٹی پاک ہو۔

#### استنجاء كاطريقه:

استنجاء کرتے وقت بائیں ہاتھ میں ڈھیلا لے کراہے نجاست لگنے سے پہلے مقعد کے منہ پر رکھ دے۔اورمسے کی طرف سے دھیلے کو گزارے، تاکہ نجاست ایک جگہ سے دوسری جگہ نتقل نہ ہو۔ بیمل اس وقت تک کرے کہ مخرج کے آخر تک پہنچ

v. waseemzivai.com

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

جائے، -- اب دوسرا ڈھیلا لے اور مقعد کے آخری حصے سے لے کر ابتدائی حصہ تک مس کرتا ہوالائے، -- پھر تیسرا ڈھیلا لے کر مقعد پریا برز کے کناروں پرچاروں طرف پھرائے تا کہ اطراف سے بھی نجاست صاف ہوجائے، -- اگر تکونے ڈھیلے یا پھر سے بھی استنجاء کیا جائے تو بھی درست ہے۔

پیٹاب سے استخاء اور اس کی طہارت میں احتیاط ہے کام لے۔ پیٹاب سے فارغ ہونے کے بعد اپنے ذکر کو حشفہ تک آ ہتہ آ ہتہ تین بار کھنچ ، تا کہ بیٹا ب کااگر کوئی قطرہ اندر باقی رہ گیا ہوتو وہ بھی باہر آ جائے۔ پھر ذکر کو تین بار ہلائے ، ۔۔ پیٹاب کے استخاء میں احتیاط کی صورت یہ ہے کہ ذکر کو جھاڑنے سے پہلے تین بار کھنکارے، پھر ذکر کو ہلائے اور جھاڑے۔ اس کی وجہ یہ کہ حلق سے عضوتک رکیں گئی ہوئی ہیں ، کھنکار نے سے رگوں میں حرکت ہوتی ہے۔ پیٹا ب کی نالی میں اگر کوئی قطرے رہ گئے ہوں تو وہ اس جھنگنے اور کھنکار نے سے نکل آتے ہیں ، ۔ مزید احتیاط یہ کہ اس وقت اگر چند قدم شہلے اور چلے اور مزید کھنکارے تو جائز ہے ، مگر علم کی حد کا لحاظ رکھے اور وسو سے کر کے شیطان کوراستہ نہ دے۔ اس سے وقت کا ضیاع ہوگا ، پھر تین باریا اس سے نیا دہ اس وقت تک عضو کی مالش کر ہے ، تاکہ نمی یا تری کا اثر نہ رہے ، ۔ بعض صوفیاء نے ذکر کو پیتان کی مثل کہا ہے کہ جیسے پیتان سے پچھ نہ کچھ دورہ دھ نکلیا رہتا ہے ، اس طرح ذکر میں بھی ہمیشہ پیٹا ہی تری ظاہر رہتی ہے ، ۔۔ بہر حال اس کے لیے مناسب حدطات رکھی ۔ ۔ بہر حال اس کے لیے مناسب حدطات رکھی ۔ ۔ اس میں جائے اس کے اسے مناسب حدطات رکھی ۔ ۔ اس میں جائے ہوئی کہ کوئی اس کے لیے مناسب حدطات رکھی ۔ ۔ اس میں جائے کہ جائے کہ جائے دائی کر بیا کہ جائے کہ جائے کہ جائے کہ جائے دائی کر کر بیا تا کہ جائے کہ کوئی کر کی کا کر میں بھی ہمیشہ پر بیا کہ کہ جائے کہ جائے کہ جائے کہ بیٹ کے کہ کوئی کر کر بیا کہ کوئی کر کر بی کھی کی کر کر بیا گر کے کر بیا کہ کر کر بیٹ بھی کوئی کر کر بیا گر کی کر کر بیا گر کر بیا گر کی کر کر بیا گر کر بیا گر کر بیا گر کی کر کر بیا گر کر کر بیا گر کر کر بیا گر کر کر بیا گر کر بی کر کر بیا گر کر بیا

ذکر کامسے بھی پاک مٹی یا ڈھلے سے ہوتا ہے۔ اگر عضو کے چھوٹا ہونے کے باعث ڈھیلا بکڑنے کی ضرورت محسوں ہوتو اسے دائیں ہاتھ سے بکڑے۔ اور عضو کو بائیں ہاتھ میں بکڑ کر اس پر رگڑے۔ اس میں بید دھیان رہے کہ حرکت بائیں ہاتھ کو ہو، دائیں ہاتھ کونہیں۔ کیونکہ دائیں ہاتھ سے استنجاء کرنا درست نہیں۔

اگر پانی سے استنجاء کرنامقصود ہوتو جگہ بدل لینا چاہیے۔ ڈھیلے یا پھر سے استنجاء اس وقت تک کرتا رہے کہ حثفہ کے سرے پر بیشاب کے قطرے ختم ہوجا کیں۔

#### بیشاب کی طہارت کے حوالے سے وعید:

پییثاب کے سلسلہ میں طہارت کا خیال نہ رکھنے ، پر سخت وعید آئی ہے۔حضرت ابن عباس ڈکھٹھنا سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ مَنَا تَٰکِیْزُم کا دوقبروں کے پاس سے گزر ہوا تو فر مایا :

''ان دونوں پرعذاب نازل ہور ہاہے۔ بیعذاب کسی گناہ کبیرہ کی وجہ سے نہیں ہے، بلکہان میں سے:

- 🔾 ایک مخص بیشاب کے بعداحیمی طرح استنجانہیں کرتاتھا،
- 🔾 ــــ دوسرا شخص شخن چینی (لگائی بجهائی، چغل خوری) کیا کرتا تھا''۔

اس کے بعد آپ مَنْ تَنْتُوْم نے ایک تروتازہ شاخ منگوا کراس کے دو مکڑے کیے، اور دونوں قبروں پرایک ایک مکڑا گاڑ دیا، اور

''جب تک پیکڑیاں خشک نہ ہوں گی ،اس وقت تک شایدوہ ان کے عذاب میں کمی کردیں''۔

# عطرف المعارف المحارف ا

'' تیری بخشش کا طالب ہوں ،سب تعریفیں اس اللہ کے لیے جس نے تکلیف دینے والی چیز مجھ سے دور کی ، اور جو میرے لیے فائدہ مندہے،اس چیز کو باقی رکھا''۔

اُم المؤمنين حضرت عائشہ ڈگا نئیانے اپنے والدمحتر م حضرت ابو بکرصدیق ڈگاٹٹئئے سے روایت کی ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا: ''اللہ تعالیٰ سے شرم کیا کرو، — میں جب بیت الخلاء میں جاتا ہوں تو اپنے رب سے شرم کرتے ہوئے اپنی پیٹے کو جھکا لیتا ہوں اور اپناسر ڈھانپ لیتا ہوں''۔

# ر فع حاجت کے آ داب:

- 🔾 -- رفع حاجت کے لیے بیٹھتے وقت بائیں پاؤں کے بل بیٹھے،
  - O ہاتھ سے پچھٹغل نہ کرے،
  - --- بيت الخلاء كى زمين يا ديواروں پرلكيريں نہ كھنچے،
- O -- اپنی شرم گاه کوبار بارنه دیکھے، البته اگر ضرورت ہوتو دیکھ سکتا ہے،
  - O --- اس وقت بارکرنے سے بازر ہے۔

رسول اكرم مَالَيْكُم كاارشاد،

'' دو مخف قضائے حاجت کے لیے اس حال میں نہ کلیں کہ انہوں نے اپنی شرم گاہیں کھولی ہوئی ہوں اور باتیں کررہے ہوں ، سے بیات اللّٰدکو پسندنہیں''۔

-<del>602</del>-<del>602</del>

# 

# باب تمبر۱۳۳:

# وضوکے آداب

جب وضو کا ارادہ ہوتو اس کا آغاز مسواک ہے کرے، ۔۔ ہمارے شیخ ابونجیب سہرور دی میشند نے بالا سناد حضرت زید بن خالد جہنی ولی شخط سے روایت کی ہے کہ رسول اکرم مَنَّ الْتِیَّا نے ارشا دفر مایا:

''اگر میں اپنی اُمت پر دشوارتر نه بھتا تو عشاء کی نماز کوتنها کی رات تک مؤخر کر دیتا، —اوراسے تھم دیتا کہ ہرفرض نماز ا ذاکرنے ہے پہلے مسواک کیا کرے' کے

- اُم المؤمنین حضرت عائشہ فرایخائے ہے روایت ہے کہ رسواں اللہ مثالی کے فر مایا: ''مسواک منہ کو یاک کرنے والی ہےاوراللہ تعالیٰ کوخوش کرتی ہے'۔
- 🔾 -- حضرت حذیفہ رخالفن ہے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ ات کو جب بیدار ہوتے تو مسواک سے منہ مبارک کو پاک اور صاف فرماتے۔

#### مسواك كے آداب:

- 🔾 ہرنمازاور ہروضو کے وقت مسواک کرنامتخب ہے؛
- سمنہ بندر ہنے سے جب منہ کا ذا انقہ بدل جائے ،اس وقت بھی مسواک کرنا جا ہیے۔ (چاہے وضونہ کرنا ہو) جب دانت اویر تلے چڑھے ہوں تو منہ کاذا نقہ بدل جاتا ہے۔
  - 🔾 ـــروز ہ دار کے لیے زوال کے بعد مسواک کرنا مکروہ ہے ، زوال سے پہلے مستحب ہے۔
    - عسل جعہ کے لیے اورشب کو تہجد کے لیے بیدار ہوئے پرمسواک کر نامستحب ہے۔

#### مسواك كرنے كاطريقه:

مواک کرنے سے پہلے ختک مسواک کو یانی سے ترکرے۔ تر ہونے کے بعداسے دانتوں پرلمبائی رُخ اور چوڑائی رُخ پر ملے یارگڑے،اگرمسواک کو مختصرطور برکرنا ہوتو چوڑائی رُخ میں کرے۔مسواک کرنے کا آغاز دائیں جانب سے کرے۔ مسواک سے فارغ ہو جائے تو اسے دھولے اور وضوکرنے کے لیے بیٹھ جائے۔

# حر عمران المعارف المحروب المحر

وضوكا طريقه اوراس كى دعائيس!

وضوکے لیے جب بیٹھے تو بہتر ہے کہ قبلہ رُخ بیٹھے اور بسم اللہ الرحمٰن الرحیم سے شروع کر کے یہ پڑھے: رَبِّ اَعُودُ ذُبِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِيْنَ وَاَعُودُ ذُبِكَ رَبِّ اَنْ يَتْحُضَرُونَ ٥ ''اے میرے رب! میں شیطانوں کے وسوسوں اور ان کے حاضر ہونے سے تیری پناہ جا ہتا ہوں''۔

🔾 - جب ہاتھ دھونے لگے تو یہ پڑھے:

اَللّٰهُمَّ إِنِّى اَسْنَلُكَ الْيُمْنَ وَالْبَرْكَةَ وَاعُوْذُ بِكَ مِنَ الشُّوْمَ وَالْهَلَكَةِ ٥ "الله إلى جمع سے يمن وبركت كاطالب موں اور نحوست وہلاكت سے تيرى پناه چاہتا مول"۔

🔾 کی کرتے وقت ہے:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاَعْنِى عَلَى تِلاَوَةِ كِتَابِكَ وَكَثْرَةِ الذِّكِ لَكَ وَ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى اللهُ عَلَى تِلاَوَةِ كِتَابِكَ وَكَثْرَةِ الذِّكِ لَكَ وَ اللَّهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل عَلَى اللهُ عَل

ناک میں پانی ڈالتے وقت پہر پڑھے:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَأَوْجِدُنِى رَائِحَةَ الْجَنَّةِ وَاَنْتَ عَنِّى رَاضٍ ٥ "الهي! تو حضرت محمد مَثَاثِيَّةٍ اورآپ كي آل پر دروزهيج ،اور مجھ سے خوش ہوكر مجھے جنت كي خوشبوسنگھادے"۔

ناك صاف كرتے وقت يہ كے:

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاَعُونُهُ بِكَ مِنْ رَوَائِحِ النَّارِ وَ سُوء اللَّارِ ه "الله! تو حضرت محمد مَثَاثِيَّا اور آپ كى آل پر درود بھيجى، اور ميں دوزخ كى بد بواور بُرے گھر سے تيرى پناه كاطالب موں۔

جب منه دهوئ توبيد عاير هنے:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَبَيَّضُ وَجُهِى يَوْمَ تَبَيَّضُ وُجُوهُ اَوْلِيَائِكَ وَلا تَسْوَدِّ وُجُوهُ اَعْدَائِكَ ٥

''اللی! تو حضرت محمد مَثَاثِیْنِمُ اور آپ کی آل پر درو دبھیج ،اور میرے منہ کوروش فرما،اس دن کہ جب تواپنے دوستوں کو چبرے روشن فرمائے گا، — اللی! میراچبرہ سیاہ نہ کرنا جس دن تواپنے دشمنوں کے چبرے سیاہ کرےگا''۔

جبدایان ہاتھ دھوئے توبید عایر ھے:

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاتِنِي كِتَابِي وَبِيَمِيْنِي وَحَاسِبْنِي حِسَابًا يَّسِيْرًا ٥

ا - نوٹ: پیسب دعائیں ماثورہ نہیں ہیں، - ہوسکتا ہے سلسلہ سرورد یہ میں رائح ہوں لیکن اگر یہ پڑھ لی جا کیں تو سچھ مضا تقذیبیں، پڑھ لینا باعث ثواب ہے، - رسول الله منافیج کما وضوکا یہ معمول تھا کہ آپ وضوکی ابتداء تسمیہ ہے فرماتے اور کلمۂ شہادت پرختم فرمادیتے۔

# عبران المعارف المحاول المحاول

''الہی! حضرت محمد مَثَاثِیْنِمُ اور آپ کی آل پر درود بھیجے ،اور میرااعمال نامہ دائیں ہاتھ میں دینااور مجھ سے آسان حساب لینا''۔

جب بایاں ہاتھ دھوئے توبید عا پڑھے:

اَللَّهُمَّ إِنِّى اَعُوْدُ بِكَ اَنْ تُوْتِنِي كِتَّابِي بِشِمَالِي اَوْ مِنْ وَّرَآءِ ظَهْرِیُ ٥ "الهی! میں تیری پناه چاہتا ہوں اس وقت سے کہ جب تو میر ااعمال نامہ میرے بائیں ہاتھ میں دے یامیری پیھے کے پیچھے سے"۔

سرکامسے کرتے وقت بیدد عاپڑھے:

اَللْهُمَّ صَلِّ عَلَى مُ حَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَغَشِينَ بِرَحْمَتِكَ وَانْزِلَ عَلَى مِنْ بَرَكَاتِكَ وَاظَلِّنِي تَحْتَ عَرُشِكَ يَوْم لَاظِلَّ عَرُشِكَ ٥

''الہی! محمد مَنَا ﷺ اور آئپ کی آل پر درو دبھیج ،اور مجھےاپی رحمت میں چھپالےاور مجھ پراپنی برکتیں نازل فرما،اور مجھے اپنے عرش کے سایہ میں سایہ عطافر ما،جس دن تیرے عرش کے سوااور کوئی ساینہیں ہوگا''۔

الله مَ صَلِ عَلَى مُ حَمَدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاجْعَلْنِى مِمَّنُ يَّسْمَعُ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُ آحُسَنَهُ ٥ الله مَ الله مَا الله مِن الله مَا الله م

🔾 —گردن کامسح کرتے وقت بیدد عاپڑھے:

اَللّٰهُمَّ فَكِ رَقَيَتِیْ مِنَ النَّادِ وَاَعُوْذُ بِكَ مِنَ السَّلاَسِلِ وَالْاَغْلالِ ٥ ''النّی!میری گردن کوآگ کے عذاب سے چیڑا دے،اور میں (جہنم کی) بیڑیوں اور زنجیروں سے تیری پناہ مانگنا ہول'۔

دایال یا وک دهوتے وقت بید عار بڑھے:

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ آلِ مُحَمَّدٍ وَثَبَتْ قَدَمِى عَلَى الصِّرَاطِ مَعَ الْأَقْدَامِ الْمُؤْمِنِيْنَ ٥ "اللهي! حضرت محد مَثَلَّ فَيْمُ اورآب كي آل پر درود بھيج، اور ميرے قدم كو بل صراط پر مؤمنوں كے ماتھ قائم ركھنا"۔

بایاں یاؤں دھوتے وقت بید عاربہ ھے:

اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاعُودُ بِكَ أَنْ تَزِلَّ قَلَمِى عَنِ الصِّرَاطِ يَوْمَ تَزِلَّ فِيْهِ اَقُدَامُ اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاعُودُ بِكَ أَنْ تَزِلَّ قَلَمِى عَنِ الصِّرَاطِ يَوْمَ تَزِلَّ فِيْهِ اَقُدَامُ اللهُمَا فِقِيْنَ ٥

"اللى! حفرت محد مَنْ الْفَيْظُ اورآپ كى آل پر دروز ميج، اور ميں تيرى بناه ما تكتابوں، اس بات سے كه بل صراط پرمير ب قدم از كمر ائيں كه جس دن اس پرمنافقوں كے قدم ذركم كائيں ہے"۔

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

جب وضوے فارغ ہوتو آسان کی طرف اپنارُخ کر کے بیدعا پڑھے:

اَشْهَدُ اَنْ لَا اِللهَ اِللّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَاَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ ٥ سُبْحَانَكَ اللّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ لَا اِللهَ اِلّا اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ وَاشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدُ وَاتُوبُ اِلَيْكَ فَاغْفِرْلِى وَتُبْ عَلَى وَبِحَمْدِكَ لَا اِللهَ اِلّا اَنْتَ عَمَلُتُ سُوء وَظَلَمْتُ نَفْسِى اَسْتَغْفِرُكَ وَاتُوبُ اِلَيْكَ فَاغْفِرْلِى وَتُبْ عَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُمَّ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ وَاجْعَلْنِى مِنَ النَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِى صُبُورًا وَشَكُورًا وَجُعَلْنِى اَذْكُرُكَ كَثِيْرًا وَاسَبِّحُكَ بُكُرةً وَآصِيلًا ٥ وَاجْعَلْنِى مُنُورًا وَشَكُورًا وَجُعَلْنِى الْدُكُولُ كَثِيرًا وَاسَبِّحُكَ بُكُرةً وَآصِيلًا ٥ وَاجْعَلْنِى مِنَ الْمُطَهِّرِينَ وَاجْعَلْنِى صُبُورًا وَشَكُورًا وَجُعَلْنِى الْدُكُولُ كَثِيرًا وَاسَبِّحُكَ بُكُرةً وَآصِيلًا ٥

#### وضوك فرائض:

وضوك مندرجه ذيل فرائض بين:

🔾 — منہ دھوتے وقت نیت کرنا ، ع

○ -- مندوهونا، -- منه یا چېر کی دهونے کی حدیس په چیزیس شامل بین:

چہرے کی ابتدائی سطح یعنی پیٹانی سے لے کرتھوڑی کے بنچ تک کا تمام حصہ جس میں گئتی ہوئی داڑھی شامل ہے۔ لے جودونوں
کانوں اور داڑھی کے درمیان ہے، سے پیٹانی کی جگہ جہاں بال نہ ہوں، اور جہاں بالوں سے کھلی ہوئی جگہ ہو، یعنی سرکی
دونوں کنپٹیوں کو بھی چہرہ کے ساتھ دھونا مستحب ہے، سے چہرے کے بالوں، چگی داڑھی، مونچھوں، بھوؤں اور دونوں طرف
کے گل مچھوں تک پانی پہنچا نالازم ہے، سے ان کے علاوہ اور جگہ پانی پہنچا ناوا جب نہیں، سے اگر داڑھی ہلکی ہوتو اس کی کھال
تک پانی پہنچنا ضروری ہے۔ ہلکی ہونے کی پہچان سے ہے کہ اس کے بنچ کی کھال نظر آئے، سے اور اگر داڑھی تھنی ہوتو پہنچا نا صروری نہیں، سے آئھ کے گوشے میں اگر سرمہ جمع ہوتو اسے بھی صاف کرنا جا ہے۔

دونوں ہاتھوں کا کہدیوں تک دھونا۔

دونوں ہاتھوں کے دھونے میں دونوں کہنیاں بھی شامل ہیں، —ہاتھوں کواگر بازوؤں کے نصف جھے تک دھویا جائے تو یہ متحب ہے، —اگر ناخن اس قدر بڑھ گئے ہوں کہ وہ انگلیوں کے سروں سے باہر ہوں تو اس صورت میں صحیح ترین قول یہ ہے کہنا خنوں کا اندرونی رُخ بھی دھونالازم ہے۔

○ --سركامسح كرنا\_

سر کا اتنامسے کافی ہے جہاں تک سے کا اطلاق ہوتا ہے لیے بعنی جھے کہا جاسکے۔ پورے سر کا سے کرناسئت ہے، سے کرنے کا طریقہ بیہ ہے کہ دائیں اور بائیں دونوں ہاتھوں کی انگلیوں کے سرے ملالیں۔ پھرانہیں سرکے اگلے جھے سے شروع کرے اور گدی تک کھینچتا ہوا لائے، پھر گدی سے واپس سر کے اگلے حصہ پر لے آئے، یعنی جہاں سے مسح شروع کیا گیا تھا، ۔۔انگلیوں کے آگے لے جاتے اور پھر پیچھے لاتے وقت دونوں حصوں کی تری آ دھی آ دھی استعال میں لائے، یعنی

ا - فقد فق میں نیت فرض نہیں ، فقد ثافعی میں فرض ہے۔

ع — فقد خفی میں داڑھی کی جومقدار چہرے کا حصہ ہے،اس کا دھونا فرض ہے بھوڑی سے ینچائکا ہوا حصہ دھونا فرض نہیں ایکن افضل ہے۔ ع — فقہ خفی میں چوتھائی سر کامسح فرض ہے۔



آ گے اور پیچھے دونوں جگہ۔

○ — دونوں یا وُں دھونا۔

یہ وضوکا پانچواں فرض ہے۔ پاؤں دھونے میں دونوں شخنے بھی شامل ہیں، —اور اگر دونوں پنڈلیاں آ دھی آ دھی دھولی جا ئیں تو یہ ستحب ہے، — اور اگر صرف نخنوں تک پاؤں دھوئے تو یہ بھی کافی ہے، — دونوں پیروں کی انگلیوں کا خلال کرنا بھی ضروری ہے، —خلال کا طریقہ ہے کہ بائیں ہاتھ کی چھوٹی انگلی سے پاؤں کے اندرونی جھے کا اس طرح خلال کریں کہ دائیں پاؤں کی چھوٹی انگلی سے شروع کیا جائے اور بائیں پاؤں کی چھوٹی انگلی پرختم کیا جائے، —اگر پاؤں پھٹے ہوئے ہوں تو اس پھٹے ہوئے موں تو اس پھٹے ہوئے جھے میں بھی پانی پہنچانا ضروری ہے، —اگر اس پرکوئی چیز مثلاً چربی یا آٹا وغیرہ لگا ہوتو اسے دور کرنا ہوں تا میں بھٹے ہوئے جھے میں بھی پانی پہنچانا ضروری ہے، —اگر اس پرکوئی چیز مثلاً چربی یا آٹا وغیرہ لگا ہوتو اسے دور کرنا میں بھٹے ہوئے حصے میں بھی پانی پہنچانا ضروری ہے، —اگر اس پرکوئی چیز مثلاً چربی یا آٹا وغیرہ لگا ہوتو اسے دور کرنا ہوتی کا میں ہوئے جھالے کی سے بھٹی لازم ہے۔

- → وضواس ترتیب سے کیا جائے جس طرح سے قرآن کریم میں ذکر کیا گیا ہے۔ ل
- ساتواں فرض میہ ہے کہ امام شافعی مجھناتہ کے قدیم قول کے مطابق سب ندکورہ اعضاء کولگا تارکسی وقفہ کے بغیر دھویا جائے۔ معے جس کی حدید ہے کہ معمولی ہوا میں ایک عضو خشک نہ ہونے پائے کہ دوسرا فوراً دھولیا جائے۔

#### وضو کی سنتیں:

وضوكي تيره منتيل بين، جوبيه بين:

- 🔾 ــــ وضوشروع کرتے ہوئے بسم اللّٰدالرحمٰن الرحيم پڑھا جائے ،
  - 🔾 دونوں ہاتھوں کو کلائی تک پہلے دھولیا جائے ،
  - 🔾 کی کرنا،اس طرح کہ یانی حلق تک پہنچ جائے، سے
- ۔ ناک میں پانی ڈالتے وقت اس کی اچھی طرح صفائی کرنا،سانس کے ذریعے ناک میں پانی اس طرح چڑھانا کہوہ نتھنوں تک پہنچے جائے۔
  - 🔾 —گھنی داڑھی کا خلال کرنا ،
  - انگلیاں کھول کرخلال کرنا،
  - خلال کی دائیں جانب سے ابتداء کرنا،
  - 🔾 کہنیو ں اور نخنوں کا (ان کی صدیے زیادہ) آ گے تک دھونا،

لے — فقہ خفی میں ترتیب رکھنا فرض نہیں ، سُقت ہے۔قرآنی ترتیب میں سے کہ پہلے چیرہ دھویا جائے ، پھر ہاتھ ،اس کے بعد سر کامسح اورآ خرمیں پاؤں دھونا

شامل ہے۔

ع ـــ فقه فقى مين لگا تارد مونا فرمن نهيس ـ

۳. — اگرروز بے کی حالت میں ہوتو غرغرہ کرنے میں احتیاط کرے۔

# المراد ال

- پورے سرکامسے کرنا،
  - 🔾 کانوں کامسح کرنا،
- 🔾 ــــ برعضو کوتین بار دھونا،
- امام شافعی میشد کارشاد کے مطابق اعضائے وضوکالگا تاردھوتا،
  - اعضائے دضوکا تین بارے زیادہ نہ دھونا۔

#### وضو كے مستحبات:

وضو کے مستحات میں سے بیہے

- پاتھوں کو جھٹکا نہ جائے ،
- 🔾 وضو کے دوران گفتگونہ کی جائے ،
- یانی طمانیج کی طرح ندمارا جائے،
- 🔾 وضوکا تاز ہ کرلینا بھیمستحب ہے، پہلے وضو ہے جس قدرنمازیں پڑھی جانگتی ہیں ، پڑھ لی جائیں ،ورنہ پیکروہ ہے۔

-<del>600-600</del>-

باب تمبره.

# صوفياءكية داب وضو

وضو کے احکام کاعلم ہونے کے بعد صوفیاء کے آ دابِ وضوجا ننا ضروری ہے۔ان آ داب میں سے ایک بیہ ہے کہ اعضائے وضو دھوتے وقت حضوری قلب کوبھی برقر اررکھنا جاہیے، —اس سلسلے میں ایک بزرگ کا بیارشاد قابلی تو جہہے: ''اگر دضو کے دوران حضوریؑ قلب میسر ہوگی تو نماز میں بھی حضوریؑ قلب میسر ہوگی ، ۔۔اگراس میں کوئی سہو ہوگا تو نماز میں دسوسے پیداہوں گے''۔

#### وضوكي فضيلت:

ہروقت باوضور ہنا بھی صوفیاء کے آ داب میں ہے ہے، — وضومؤمن کا ہتھیار ہے۔اعضاء و جوارح جب وضو کے حصار اور حفاظت میں آجاتے ہیں تو صاحبِ وضوشیطان کے دار سے محفوظ رہتا ہے۔

#### صوفیاء ہروقت باوضور ہتے ہیں:

- صخرت عدى بن حاتم طائى معتلی فراتے میں:
- '' جب سے میں نے اسلام قبول کیا ہے، تب سے ہرنماز کے وقت باوضو ہوتا ہول'۔
- 🔾 ـــحضرت انس بن ما لک ڈکائٹیڈ فر ماتے ہیں کہ رسول اکرم مُٹائٹیؤم جب مدینہ میں رونق افر وز ہوئے تو اس وقت میری عمر آٹھ سال تھی۔اس وقت آپ مُلَاثِيْرُ نے مجھ سے فر مایا:
  - ''اے میرے بیٹے! اگرتم سے ہو سکے تو ہروقت باوضو رہا کرو۔ کیونکہ اگر کسی کواس حالت میں موت آ جائے کہ وہ باوضوموتواسے شہادت کا درجہ حاصل موگا"۔
- 🔾 ایک (صاحب ایمان) اور دانا کاشیوہ ہے کہ وہ موت کے لیے ہروقت تیار رہتا ہے، موت کی تیار کی میں سے ایک چیز یہ بھی ہے کہ ہروقت باوضور ہے۔
  - حضرت شيخ حصري ميشد نے فر مایا:

''میں جب بھی رات کو بیدار ہوتا ہوں تو اس وقت اُٹھ کرتازہ وضو کرتا ہوں۔ جب دوبارہ نیندآ ئے تو میں وضو سے

# مران الماد ا

ہول''۔

- میں نے شخ ابوعلی البیتی مُیشاند کے ایک ساتھی سے بیسنا ہے کہ شخ موصوف ساری رات بیٹے رہتے تھے۔ جب نیند کا غلبہ ہوتا، اس وقت بھی اس طرح بیٹے رہتے، بیٹے بیٹے سو جاتے۔ جب آ کھ کھلتی تو فرماتے: ''میں بے ادبی نہیں کروں گا'' — بیہ کہتے ہوئے اُٹھتے اور تازہ دضوکر کے دور کعت نماز اداکرتے۔
  - حضرت ابو ہریرہ ڈلائٹیئے سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَلَاثینَا نے نما نے فجر کے وقت حضرت بلال ڈلائٹیئے سے فر مایا:
     ''اے بلال! مجھے بتاؤ کہتم نے مسلمان ہوکرسب سے اچھا کیا کام کیا ہے کیونکہ شب معراج میں نے جنت میں اپنے آگے تمہارے جوتے کی آواز سی تھی'۔
     آگے تمہارے جوتے کی آواز سی تھی'۔

حضرت بلال والنفذ في عرض كيا:

'' یارسول الله مَثَلَّا فَیْمُ اِ دائر کا اسلام میں آ کر میں نے جوکام کیے ہیں،ان میں سب سے زیادہ سکین واطمینان کا باعث بیکام ہوسکتا ہے کہ رات یا دن کے کسی حصد میں، میں نے جب بھی وضوکیا تو جہاں تک مجھ سے ممکن ہوا، میں نے نمازیں اداکی ہیں' کیا

## طبارت میں یانی کا کم استعال:

صوفیاءکرام کے طہارت کے سلسلہ میں ایک معمول بیکھی ہے کہ وہ پانی کے استعال میں فضول خرچی نہیں کرتے ،اورا پے علم کی حدیر قائم رہتے ہیں۔

حضرت الى بن كعب ر الله عن روايت ب كدرسول الله منافية في في ارشا وفر مايا:

''وضو کا بھی ایک شیطان ہوتا ہے جس کا نام'' ولہان' ہے، لہٰذاتم پانی کے وسوسوں ہے بچا کرو'۔

شخ عبداللدرود باری میستینفر ماتے ہیں کہ شیطان کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ اولا دِآ دم کے ہرکام میں شریک ہوکرا پنا حصہ وصول کرلے۔اسے اس بات کی کوئی پرواہ ہیں ہوتی کہ اسے یہ حصہ سطرح سے ملتا ہے،احکام الہی میں لوگوں کے زیادتی کرنے سے یا کمی کردینے سے۔

## نفس کشی کی نا درروز گارمثال:

صد حضرت شیخ ابن الکرنی بیناند کے بارے میں لکھا ہے کہ ایک رات انہیں غسل جنابت کی حاجت ہوئی۔اس وقت وہ ایک بہت ہی موٹا پیوندلگا خرقہ پہنے ہوئے تھے۔ دریائے دجلہ پرغسل کے لیے آئے تو سخت سردی تھی۔اس وقت وہ پانی میں داخل ہونے سے بچکچائے۔سخت سردی کے باعث طبیعت غسل کے لیے مائل نہ ہوئی۔ دفعتا خرقہ سمیت پانی میں کود پڑے۔ پھر جب یانی سے نکلے تو فرمایا:

"میں نے پختدارادہ کرلیا ہے کہاس وقت تک پیٹرقہ (گدڑی) نہیں اتاروں گا، جب تک بیمیرے بدن پربی سو کھنہ جائے'۔ اللہ مین جب بھی وضوکیا' وضوکرنے کے بعدوضو کے دونو افل (تحیة الوضو) اواکرنے کواپنا شعار بنالیا۔

# حر عمارف المعارف کی دورات کی د

وہ خرقہ چونکہ کافی موٹا تھا، اس لیے اسے سو کھنے میں ایک مہینہ لگ گیا، اور وہ یونہی ایک ماہ گیلاخرقہ پہنے رہے۔ اس طرح انہوں نے اپنفس کواس کی سرکشی پرسزادی۔

منقول ہے کہ حضرت ہل بن عبداللہ تستری ٹیسٹہ اپنے ساتھیوں کوتا کیدفر مایا کرتے تھے:

''وہ پانی زیادہ پیا کریں اور اسے زمین پرنہ پھینکیں ، — اس سے یہ ہے کہ زیادہ پانی پینے سے نفس کمزور ہوجا تا ہے، نہ صرف اس کی خواہش مردہ ہوجاتی ہے بلکہ اس کی طاقت بھی کم ہوجاتی ہے''۔

#### وضو کے لیے پانی بچا کے رکھنا:

صوفیاء کرام اس بات کی بہت احتیاط کرتے تھے کہ وضو کے لیے پانی بچا کے رکھا جائے۔

- ضرت شیخ ابراہیم خواص مُرالیہ جنگل کے سفر پر جب نکلتے تو اپنے ہمراہ پانی کا ایک مشکیز ہ رکھتے۔ اس میں سے بہت کم پانی پیتے ، تا کہ دضو کے لیے پانی بچا کررکھا جا سکے ، اور جب مکہ معظمہ سے کوفہ جانے کا اتفاق ہوتا تو انہیں تیم کی حاجت نہ رہتی تھی۔ بلکہ دضو کے لیے پانی بچا کررکھتے تھے اور پینے میں پانی بہت کم استعال کرتے تھے۔
- — اہلِ تصوف کا کہنا ہے کہ جب تم کسی صوفی کومشکیزے یا چھا گل کے بغیر سفر میں دیکھوتو سمجھ لو کہاں نے نماز حچھوڑنے کا اراد ہ کرلیا ہے ،خواہ وہ مانے یا نہ مانے ۔

## آ داب طہارت کی تحق سے پابندی:

- — ایک بزرگ نے خودکوطہارت کااس قدر پابند بنالیاتھا کہ وہ ایک جگہ پر کئی گئی دن تک بیٹھے رہتے تھے۔ مگر کوئی یہیں دیکھ سکا کہ وہ کہ بند کی ہے۔
   کہ وہ کسی وقت بیت الخلاء گئے ہوں، ان کامعمول بیتھا کہ جب سب درویش اُٹھ جاتے تب وہ رفع حاجت کے لیے جاتے تھے، اس سے ان کامقصد بیتھا کہ وہ آ دابِ طہارت کے بخت سے یا بندر ہیں۔
- ۔ حضرت شخ ابراہیم الخواص بیت نے رہے کی جامع مسجد کے حوض کے اندروفات پائی۔ انہیں پیٹ کی گوئی تکلیف تھی۔ جب اُٹھتے تو عنسل کی حاجت ہو جاتی۔ ایک دن حسب معمول وہ عنسل کے لیے گئے۔ ابھی حوض میں ہی تھے کہ ان کا وصال ہو گیا، ۔۔۔اس طرح انہوں نے زندگی کے آخری کمحوں تک طہارت کی تختی سے یابندی کی۔
- ندکور ہے ایک رات حضرت ابراہیم بن ادھم میں ادھم میں ادھے کی جاہت ہوئی۔ اس کے باوجود انہوں نے ہرمر تبہ تازہ وضو کیا، اور ہر وضو پر دور کعت نماز (تحیة الوضو) ادا فر مائی۔
- — ایک بزرگ نے خودکوآ داب طہارت کا اتن مختی ہے پابند کر لیاتھا کہ ان کی ریح صرف رفع حاجت کے موقع پر ہی خارج ہوتی تھی۔ وہ مجلس و تنہائی میں طہارت کے آ داب کی مختی ہے پابند کی فرماتے تھے۔

#### وضوکے بعداعضاء کا خٹک کرنا:

وضوکے بعدرو مال یا تولیہ ہے اعضاء کا خشک کرنا بعض حضرات کے نز دیک مکروہ ہے۔ان کا کہنا ہے کہ اعمال کی طرح وضو کا بھی وزن ہوگا، — کچھ حضرات نے ایسا کرنا جائز سمجھا ہے۔اپنے اس خیال کی تائید میں دلیل کے طور پر وہ اُم المؤمنین حضرت

# عواف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

عائشہ فلاظنا کی بیروایت بیان کرتے ہیں کہ:

''رسول اکرم مُنَافِیْنِ کے پاس کپڑے کا ایک مکڑا تھا،جس سے وضو کے بعد آپ اپنے اعضاءمبارک کو پونیچے تھے'۔ حضرت معاذبن جبل مِنافِیْۂ بھی فر ماتے ہیں:

'' میں نے رسول اللہ مَنَا ﷺ کو دیکھا کہ آپ وضو کے بعد اپنے چہر ہُ مبارک کو اپنے کیڑے کے کنارے سے پونچا کرتے تھے''۔

#### ظا هری و باطنی طهارت:

صوفیاء کرام اپنے باطن کو مذموم صفات واخلاق ہے پاک کرنے میں انتہائی کوشش کرتے ہیں ۔لیکن ظاہری طہارت میں اس قدرمبالغنہیں کرتے تھے کیلم شریعت، کی حدہے آگے بڑھ جائیں۔

امیرالمؤمنین حضرت عمر طالفنوٹ ایک بارایک عیسائی کے مطلے سے وضوکیا۔ حالانکہ آپ کو بیلم تھا کہ بیلوگ شراب سے پر ہیز نہیں کرتے ۔لیکن آپ نے ظاہری حالت اور طہارت کی غرض سے وضوکیا۔

ا کشرصحابہ کرام شائش مین پرجاءنماز کے بغیر ہی نماز پڑھ لیا کرتے تھے۔اور راستوں پر ننگے پاؤں چلا کرتے تھے، —ای طرح سوتے وقت (کسی بستر وغیرہ کے بغیر) زمین پر ہی لیٹ جاتے تھے، —استنجاء کے وقت صرف ڈھیلوں پراکتفاء کرتے تھے۔اس طرح وہ ظاہری طہارت کے لیے آسانی،نری اختیار کرتے تھے، مگر باطنی طہارت میں انتہائی کوشش کیا کرتے۔

صوفیاءکرام کابھی یونہی معمول رہا ہے۔ بعض حضرات تو طہارت کے معاملے میں شدت اور بختی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ ان کا ایسا کرنافنس کی رعونت اور سرکشی کی وجہ ہے ہے۔ اگر کیڑے میلے ہوجا ئیں تو نفس کو تگی محسوس ہونے گئی ہے۔ ( یعنی پریثان ہوجا تا ہے ) لیکن اسے اس بات کی کوئی پرواہ نہیں کہ اس کے باطن میں کس قدر بغض ، کینے، حسد، غرور، خود پسندی ، ریا اور نفاق بحرا ہوا ہے، — یعنی میلے کپڑوں ( ظاہری حالت کی ) کی پرواہ تو ہے لیکن باطن کے میل کچیل کی کوئی پرواہ نہیں، — اسی طرح اگر کوئی نے پاؤں چل رہا ہے تو اس پراعتر اض کیا جاتا ہے، حالانکہ شریعت نے اس پرکوئی پابندی نہیں لگائی ، اجازت وی ہے، — لیکن اے کوئی منع نہیں کرتا جوغیبت کے بُر انہیں سمجھتا اور اس کے ذریعے اپنے دین کو خراب اور تباہ و ہربا و کرر ہاہے، —

بيسبال بات كانتيجه

○ —ان کے پاس علم دین کی کمی ہے،

🔾 — انہوں نے مخلص حضرات اور سیچے علماء کی صحبت سے ادبنہیں دیکھا۔

#### رخصت نہیں عزیمت:

طہارت میں صوفیاء کرام جوانتہائی کوشش کرتے ہیں ، اس سلسلہ میں استنجاء کے دوران وہ عضومخصوص کوزیادہ مکنا پسندنہیں فرماتے ، کیونکہ اس ہے:

🔾 — ایک تورگیس کمزوریز جاتی میں،

دوسرایه که پیشاب بار بارآ تا ہے، اور'' قطرے'' گرنے کا عارضہ ہوجا تا ہے۔
 وضواور طہارت کے سلسلے میں صوفیاء کرام نے رخصت نہیں عزیمت یومل کیا:

ے سے شخ ابوعمروز جاجی عمینیا کم معظمہ میں تبیل سال تک قیام پذیر ہے،اس دوران انہوں نے حرم کی حدود میں رفع حاجت نہیں کی ، بلکہ حدود حرم سے باہر جاتے تھے،جس کی کم از کم حدایک فرسخ (تین میل) ہے۔

۔۔ ایک بزرگ کے بارے میں لکھا ہے کہان کے چہرے پر بارہ سال تک زخم رہا۔ وہ زخم اس وجہ سے مندمل نہیں ہوسکا کہ پانی اس کے لیے تازہ وضو کیا کرتے تھے۔

○ -- ایک بزرگ کی آنکھوں میں پانی اتر آیا۔ لوگوں نے ان کے معالیج کے لیے کثیر رقم خرچ کی۔ طبیب نے کہا:
 ۵ -- ایک بزرگ کی آنکھوں میں پانی اتر آیا۔ لوگوں نے ان کے معالیج کے لیے کثیر رقم خرچ کی۔ طبیب نے کہا:

انہوں نے اس کی بات نہ مانی اور وضو جھوڑنے کے مقابلے میں نابینا ہونے ترجیح دی۔

-60-60-60-

# باب تمبر۲۳:

# نماز كى فضيلت

## مؤمنوں کی کامیا بی کاراز:

حضرت عبدالله بن عباس ظلفنات روايت ہے كه رسول الله مَالْيَنْ مَا يَعْ مَايا:

''الله تعالیٰ نے جنت عدن کو جب پیدا فر مایا تو اس میں ایسی چیزیں پیدا فر مائیں،جنہیں نہ کسی آئکھ نے دیکھا، نہ کانوں نے سنا،اور نہ کسی انسان کے دل میں ان کا خیال گزرا، — اللہ تعالی نے فر مایا:

''اے جت عدن!بات کر!''

اس براس نے تین بارید کہا:

قَدُ اَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ٥ (١١٨٠)

'' وہی مؤمن فلاح یانے والے ہیں جواپنی نماز وں میں خشوع وخضوع کرتے ہیں'۔

منقول ہے کہرسول اکرم مَثَلَّ يُتَثِمُ نے ارشادفر مایا:

'' ایک دن جبریل (علیہ اُلسلام) زوال آفتاب کے وقت میرے پاس آئے اورانہوں نے میرے ساتھ ظہر کی نماز ادا

# نمازنفس کی بجی درست کرنے کے لیے ہے:

مذكور ب كرصلوة كالفظ صلى "عنكلاب، جس كمعنى بين: "آ ك!" - جب كس نيرهى لكرى كوسيدها كرنامقصود بوتا ہے تواہے آگ کے پاس لے جاتے ہیں۔ آگ کی تیش ہے وہ ٹیڑھی لکڑی سیدھی ہو جاتی ہے، ---اس طرح انسان میں نفس امارہ کی وجہ ہے بجی یائی جاتی ہے، جو بُرائی کی راہ پر چلاتا ہے۔ ذاتِ الٰہی کے انوار وتجلیّات ایسے ہیں کہا گران کے حجابات دور ہو جائیں تو جہاں تک وہ پہنچیں گے،انہیں جلاڈ الیں گے، -- چنانچہ جب نمازی کوسطوتِ الٰہی اورعظمْتِ ربّانی کے شعلے کی تپش پہنچی ہے تو اس سےنفس کی بھی درست ہو جاتی ہے۔ بلکہا سے روحانی معراج کی دولت حاصل ہو جاتی ہے، —لہذا نمازی بھی اس شخص کی طرح ہوا، جوآ گ تاپ رہا ہو، - چنانچہ جس نے صلوٰ ق کی آ گ ہے تیش یائی ،اس کے ذریعے اس کی بجی درست ہوگئی۔اییا شخص جہنم کی آگ سے محفوظ رہے گا،اسے فقط رسم (قشم) پوری کرنے کے لیے بل صراط پرسے گزرنا پڑے گا۔

# SCALL MAN STEED SE CIPLE TO

# نمازاللداور بندے کے درمیان تعلق ہے:

حضرت ابو ہر رہ ہ ظائفۂ کی روایت ہے کہ رسول اللہ مَنْائِیْزِم نے ارشا دفر مایا کہ اللہ تعالی فر ما تا ہے:

''میں نے نماز کواپنے اور اپنے بندے کے درمیان دوحصوں میں تقسیم کر دیا ہے، چنانچہ:

- جب ميرابنده كهتائه: "بِسْمِ اللَّهِ الوَّحْمَٰنِ الوَّحِيْمِ" توالله تعالى فرما تا ب: "مير بند في ميرى تعظيم
   كن ساور
- جبوه کہتا ہے: 'اَلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعلْمَمِيْنَ '' توالله تعالی فرما تا ہے: 'میرے بندے نے میری حمد کی' اور
  - جبوہ کہتا ہے: 'الوَّحْمٰنِ الوَّحِیْمِ،' تواللہ تعالیٰ فرما تا ہے: 'میرے بندے نے میری تعریف کی' اور
- جبوه کہتا ہے: "منطلِكِ يَوْمِ اللّذِيْنِ ٥" توالله تعالی فرما تا ہے: "میرے بندے نے اپنے سب كام میرے سپر دكر
   دیۓ" اور
- جب میرابنده کہتا ہے: ' اِیّباک نَسْعُبُدُ وَ اِیّاکَ نَسْتَعِینُ نَ '' تواللہ تعالی فرما تا ہے: ' سیمیرے اور میرے بندے کے درمیان (معاملہ ) ہے' اور
- جبوه کہتا ہے: 'اِلْحَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ صِرَّاطَ الَّذِيْنَ أَنْعَمْتَ لاَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ السَّسَآلِيْنَ ٥ صِوَّاطَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلاَ السَّسَآلِيْنَ ٥ صَلَّا الصِّرَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ السَّسَآلِيْنَ ٥ صَلَّا اللَّهُ عَلَيْهِمْ أَنَّا وَهُ لِورَا ہُوگا''۔
   (اسے عطاکیا جائے گا۔)

پس نمازمیرے اورمیرے بندے کے درمیان ایک پیونداور تعلق ہے۔

# خشوع وخضوع كى الهمتيت:

نماز چونکہ اللہ اور بندے کے درمیان تعلق کو جوڑتی ہے،اس لیے بندے کو چاہیے کہ وہ خشوع وخضوع اختیار کرے۔ تا کہ اس کے جذبہ بندگی وعبودیت پررب کی ربوبیت کارعب ودبد بہ قائم رہے۔

ندکورہے کہ جب کسی چیز پرانوارو تجلیّات الہی کا نزول ہوتو وہ خشوع وخضوع اختیار کرلیتی ہے۔اس لیے جس بندے کا نماز میں اللہ سے تعلق قائم ہوجائے تو اس کے لیے اس پرانوارو تجلیّات کا نزول ہوتا ہےاوروہ خشوع وخضوع اختیار کرتا ہے۔ چنانچہ فلاح وکامرانی صرف انہی لوگوں کے لیے ہے، جواپی نماز میں خشوع وخضوع اختیار کرتے ہیں، —اگردل میں خشوع وخضوع نہیں ہوگا تو فلاح وکامرانی بھی نہیں ہوگی۔ کیونکہ ارشادِ باری ہے:

''میرے ذکر کے لیے نماز قائم کرو'' —

چنانچینماز جب الله کے ذکر کے لیے ہوگی تواس میں نسیان اور فراموثی کیے ممکن ہے۔ ارشادِ باری ہے:

"ماز کے قریب نہ جاؤ جبکہ تم نشے میں ہو، یہاں تک کتمہیں یہ معلوم ہو جائے کہ تم کیا کہدر ہے ہو'۔ لے
لے سیآ بت شراب حرام ہونے کا حکم آنے سے پہلے نازل ہوئی تھی۔ شراب حرام ہونے کا حکم آجانے کے بعد نشرکا سوال ہی پیدائیں ہوتا۔

# 

یعنی جے یہ پانہیں کہ وہ کیا کہدر ہاہے، وہ نماز کیے پڑھ سکتا ہے۔اسی لیےاللہ نے اسے اس بات سے منع فرمایا ہے،

جس طرح ایک مے خوار ہوش وحواس کی درستی کے بغیر ہاتیں کرتا ہے ،

اس طرح ایک غافل شخص جونماز پڑھ رہاہے،اس کی عقل بھی حاضر نہیں ،

دونوں غفلت کے اعتبار سے ایک ہوئے ، — اللہ تعالیٰ نے حضرت موی علیہ السلام سے فرمایا:

فَاخْلُعْ نَعْلَيْكَ ۚ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّسِ طُوِّى ٥

"اینے جوتے اتار دو کیونکہ تم ایک مقدس وادی طویٰ میں ہو'۔

''غریب التفاسی''میں''نَسف کینگئ''کی بیتوضیح کی گئی ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ اے موی ٰ!تمہاراارادہ اپنی بیوی اور بھیڑ کریوں کے چرانے کے کام میں مشغول رہنا ہے۔لہذا نماز میں اللہ کے سواکسی اور کی طرف خیال کرنا نشہ (سکر ) کی مانند ہے۔ مذکور ہے کہ (ابتدائے حال میں )رسول اللہ مَثَاثِیَّا کے صحابہ کرام وَثَاثِیَّا نماز میں بھی آسان کی طرف دیکھتے تھے اور بھی دائیں بائیں دیکھا کرتے تھے۔اور بیآییت مبارکہ نازل ہوئی:

ٱلَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمُ خَاشِعُوْنَ ٥

''وہ جواینی نماز میں خشوع وخضوع کرتے''۔

۔ توانہوں نے اپنی نظریں اوراپنے رُخ اس طرف کر لیے، جس طرف وہ سجدہ کرتے تھے۔اس کے بعدیہ بھی نہیں دیکھا گیا کہ وہ آسان کی طرف یا دائیں بائیں دیکھتے ہوں۔

حضرت ابو ہریرہ طالبعندروایت کرتے ہیں کہرسول الله منگانیو ارشاوفر مایا:

'' بندہ جب نماز میں کھڑا ہوتا ہے تو وہ اللہ کے سامنے ہوتا ہے ، جب وہ کسی اور طرف دھیان کرتا ہے تو اللہ تعالی فرما تا

"اے ابن آ دم! جس کی طرف تو دیکے رہا ہے کیاوہ مجھ ہے بہتر ہے؟ ۔۔ میری طرف منہ کر، میل تیرے لیے اس سے کہیں بہتر ہوں، جس کی طرف تو رُخ کررہائے'۔

روایت ہے کہرسول الله مَالِيَّةِ اِ نَا اللهُ مَالِيَّةِ اِ اللهِ مَالِيَّةِ اللهِ مَالِيَّةً اللهِ مَالِيَةً اللهِ مَالِيَّةً اللهِ مَالِيَّةً اللهِ مَالِيَةً اللهِ مَاللهُ مَالِيَّةً اللهِ مَاللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مَاللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن الللهُ مَا مُلِي مِن اللهُ مَاللهُ مِن الللهُ مَاللهُ مِن اللهُ مِن الل

فرمایا:

''اگراس شخص کے دل میں خشوع وخضوع ہوتا تو اس کے اعضاء وجوارح بھی خشوع وخضوع کرتے''۔

رسول الله مَثَالِينَا في في الله عَالَيد فرما في:

''جبتم نماز پڑھوتو اس طرح نماز پڑھو کہ جیسے کوئی رخصت ہونے والانماز پڑھتا ہے۔ کیونکہ نمازی اللہ کی طرف دل سے رواں دواں ہے۔ یعنی وہ اس وقت اپنی خواہشوں، اپنی دنیا اور اس کی سب چیزیں جھوڑ کر اللہ کی طرف متوجہ

## حال عواف المعارف المحال المحال

#### صلوة كمعنى بين: دعاكرنا:

صلوٰۃ کے لغوی معنی ہیں: پکارنا، دعا کرنا، جب کوئی بیار پڑھتا ہے تو وہ اپنے اعضاء وجوارح کے ساتھ اللہ کو پکارتا ہے۔ اس کے سب اعضاء (سراپا) زبان بن جاتے ہیں، جن کے ذریعے بندہ ظاہر وباطن میں اللہ کو پکارتا ہے، —اس کی ظاہری حالت گریہ وزاری اور خضوع اور نیاز مندسائلوں کی طرح گڑگڑ اکر لجا کر مانگنے میں اپنے بیان کی شریک ہے۔ چنانچہ جب وہ سراپا دعا بن کرایئے رب کو پکارے گا تو اس کا رب اپنے بندے کی دعاؤں کو ضرور سنے گا۔ کیونکہ اس نے وعدہ فرمایا ہے:

اُدُعُونِي آستَجِبُ لَكُمُ ٥

" تتم مجھے پکارو! میں تمہاری دعا کوضر ورقبول کروں گا''۔

حضرت خالدالربعي مُمِثَاللَّهُ فِي فَمُ اللَّهُ

'' مجھے ندکورہ بالا آیت بہت ہی پندہے کیونکہ اس میں بندوں کودعا کرنے کا حکم دے کراس نے اس کے قبول کرنے کا وعدہ بھی فر مایا ہے، اوراس کے ساتھ کوئی شرط نہیں رکھی''۔

استجابت اورا جابت کا مطلب ہیہ ہے کہ بندے کی دعا اثر کر ہے، یعنی قبول ہو، کیونکہ مخلص دعا مانکنے والا جواپنے نوریقین کی بدولت پکارے جانے والے کو جانتا ہے، کی دعاسب حجابات کو جائک کرتی ہوئی اللہ کی بارگاہ میں پہنچتی ہے اور اس کی حاجت کو پورا کرنے کا تقاضا کرتی ہے۔

#### سبع مثاني يعنى سورة فاتحه:

الله نے اُمتِ (مرحومہ) پرسور اُ فاتحہ نازل فر ماکر خاص احسان فر مایا ہے۔ کیونکہ اس میں ثناء کو دعا پر فوقیت دی گئی ہے۔ تاکہ ثناء کے بعد جودعا کی جائے وہ جلد قبول ہو جائے ، — الله تعالیٰ نے اپنے بندوں کوسورہ فاتحہ کے ذریعے دعا ما تکنے کا طریقہ سکھایا ہے۔ سور اُ فاتحہ کوسیع مثانی یعنی دہرائی ہوئی سات آیتیں بھی کہا جاتا ہے۔ جیسا کہ ارشادِ باری ہے:
و لَقَدُ النّینَا کَ سَبُعًا مِنَ الْمَثَانِی وَ الْقُرْ آنِ الْعَظِیمِ مَ

"اورہم نے آپ کو میع مثانی اور قر آ نِ عظیم عطافر مایا"۔

بعض محققین نے فرمایا کہ سورہ فاتحہ کا نام مبع مثانی اس لیے رکھ ما گیا کہ وہ رسول الله مَثَاثَةُ فِيم پر دوبارنازل ہوئی:

ایک بارمکه عظمه مین،

🔾 — ایک بارمدینه منوره مین،

جس باربھی نازل ہوئی،رسول اللہ مَنَّاتِیَّا کے لیے اس میں اور ہی فہم و مدعا تھا۔ آپ مَنَّاتِیَّا ہورہ فاتحہ کوجتنی باربھی تلاوت فرماتے، ہر بارایک نیامعنی ومفہوم سامنے آتا، — یہی حال آپ کی امت کے نمازیوں کا ہے۔ اس سورت سے ان پر عجیب و غریب اسرار ورموز کھلتے ہیں۔ ہروقت تلاوت سے معانی کے دریا سے نت نئے موتی ہاتھ آتے ہیں۔ ریکھی مٰدکورہے کہ سورۂ فاتحہ کومثانی اس ۔ لیے کہا گیا ہے کہ بید وسرے رسولوں کوعطانہیں ہوئی اور بیسات آپیتیں ہیں۔

# عوارف المعارف المعارف

#### نماز میں جھومنا اور جھولنا:

حضرت اُم رومان رفاین فاقع با کہ ایک بارحضرت ابو بکرصدیق رفاینیونٹ مجھے نماز میں جھومتے ہوئے دیکھا تو مجھے بہت ڈانٹا۔قریب تھا کہ میری نمازٹوٹ جائے ، — پھرآپ نے فرمایا:

''میں نے رسول اللہ منگافیظ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے: تم میں سے جب کوئی نماز کے لیے کھڑا ہوتو اس کے سب اعضاء پُرسکون ہوں۔ وہ یہود یوں کی طرح جھو منے نہ لگ جائے۔ اعضاء کے پُرسکون ہونے سے ہی نماز کی پیمیل ہوتی ہے''۔

ایک اور حدیث مبارک ہے کہرسول الله سَالِیْنِ مِنْ ارشا وفر مایا:

"منافقانه خشوع وخضوع سے الله کی پناه مانگؤ" - آپ سے دریافت کیا گیا:

" يه منافقانه خشوع وخضوع كيابي " -- آب مَثَلَّقَيْظُ في ارشاد فرمايا:

''بدن پرخشوع طاری ہومگر قلب بدستورمنا فق ہو، —جسم کا جھکنااور جھومنالیکن قلب کی حضوری نہ ہونا''۔

نماز میں یہودیوں کے جھومنے کی وجہ پیتھی کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام ان کی باطنی کوتا ہیوں کی بناء پران کی ظاہری حالت اور ظاہری معاملات پر بہت زور دیتے تھے۔ان کے ہاں ظاہری کاموں کو بڑی اہمتیت حاصل تھی۔اسی لیےان پروحی نازل ہو نَہ تھی کہ وہ تو رات کوسونے ہے آ راستہ کریں۔

اس حوالے سے میری سمجھ میں توضیح آئی ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام پر نماز اور دعا اور مناجات کے موقع پر روحانی وار دات نازل ہوتی تھی۔اس سے ان کا باطن اس طرح جھو منے لگتا تھا جس طرح پُرسکون سمندر میں ہوا چلنے سے لہروں میں تلاظم آ لہذا حضرت موسیٰ علیہ السلام کا جھومنا ایسا تھا جیسے قلب کے سمندر کی لہروں میں تلاظم آجائے ، کیونکہ اس پر فضل الہی کی بادِسیم اٹھکیلیاں کر رہی تھی۔

سمجھی کبھاراییا بھی ہوتا ہے کہ روح بارگاہِ البی کے نظارے کے لیے بلند ہونے کا ارادہ کرتی ہے۔ روح کا اس وقت قلب کے ساتھ گہر اتعلق ہوتا ہے۔ اس لیے بدن بھی روح کے ساتھ لہر میں آ جا تا ہے، ۔۔ یہودیوں نے جب حضرت موی ملیہ السلام کی پہنا ہری حالت دیکھی تو باطنی اسرار کو بغیر سمجھے وہ بھی جھو منے لگے۔ ان کی اس حالت پر رسول الله مَنْ الله عَنْ الله مَانَّة عَمْ الله مَنْ الله عَنْ الله مَنْ الله عَنْ الله مَنْ الله عَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مُنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ ا

#### غافل دل كى نماز قبول نېيى:

اس بندے کی نماز قبول نہیں ہوتی جس کا قلب اللہ کی ذات کو اس طرح نہ تسلیم کرے، جس طرح کہ اس کے بدن نے اسے نسلیم کیا ہے، ۔۔۔ اگر کسی کا دل غافل ہو،خواہ وہ ہمیشہ نماز پڑھنے میں لگا رہے تو اس کے نامۂ اعمال میں قبولیت نہیں لکھی اسے تسلیم کیا ہے، ۔۔۔ اگر کسی کا دل غافل ہو،خواہ وہ ہمیشہ نماز پڑھنے میں لگا رہے تو اس کے نامۂ اعمال میں قبولیت نہیں لکھی

# عوارف المعارف المحارف المحارف المحارف المحارف المعارف المعارف المعارف المعارف المعارف المحارف المحارف

# فرائض کی محمیل نوافل سے ہوتی ہے:

''انسان کوفرائض کی تکمیل کے لیے مؤکدہ سنتوں کی ضرورت ہوتی ہے، ۔۔ جبکہ سُنتوں کی تکمیل نوافل ہے ہوتی ہے، ۔۔ جبکہ سُنتوں کی تکمیل نوافل ہے ہوتی ہے، ۔۔ نوافل کی تکمیل کے لیے آ داب کاعلم ہونا ضروری ہے، ۔۔ ان آ داب میں ترک دنیا بھی شامل ہے'۔ حضرت شیخ سہل بن عبداللہ مُنتائد کے اس ارشاد سے امیر المؤمنین حصرت عمر دلائٹوڈ کے اس ارشاد کی تشریح ہوتی ہے۔ ایک دن آ یہ نے منبر برخطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

'' دائر واکر و اسلام میں رہتے ہوئے بندہ بڑھا ہے کی عمر کو پہنچ جاتا ہے۔اور حالت بیہ وقی ہے کہ (خالصاً) اللہ کے لیے نماز کی تکمیل نہیں کریاتا''۔

لوگوں نے عرض کیا: ''ایساکس لیے ہے؟'' --حضرت عمر مِثْلَّتُمُّةُ نے فر مایا:

''وہ نماز تو پڑھتا ہے لیکن نماز میں اللہ کی ذات کے لیے مطلوبہ خشوع وخضوع نہیں ہوتا ، نہ ہی نماز میں اس کا اللہ کی طرف دھیان ہوتا ہے۔

#### نماز میں فرشتوں کی معیت:

حدیث شریف میں ہے کہرسول الله منگاتیا ہے ارشادفر مایا:

''بندہ جب نماز کے لیے کھڑا ہوتا ہے تواللہ تعالیٰ بندے اوراس کے درمیان حجاب کواُٹھادیتا ہے، ۔ پھراس کی ذات بندے کے سامنے ہوتی ہے۔ فرشتے بھی اس کے شانوں سے ہوا میں پہنچ جاتے ہیں اوراس کے ساتھ ساتھ نماز ادا کرتے ہیں، ۔ اس وقت آسان سے اس پر قبولیت اور رضائے کرتے ہیں، ۔ اس وقت آسان سے اس پر قبولیت اور رضائے اللی نازل ہوتی ہے۔ اس وقت یکارنے والا یکارتا ہے:

اگرنمازی کو پیة چل جائے کہوہ کس کے ساتھ سرگوثی کرر ہاہے تو وہ کسی اور کی طرف خیال نہ کرے اور نہ ہی سلام پھیر کر نمازختم کرے''۔

#### آسان والول كى سارى عبادتيس ايك ركعت ميس:

الله تعالیٰ نے نمازی کی ایک رکعت میں سب آسان والوں کی عبادتیں کیجا کردی ہیں۔ جوان کے لیے علیجد ہلیجد ومقرر فرمائی ہیں،ان میں:

- کھفرشے جب ہے وہ پیدا ہوئے ،رکوع کی حالت میں ہیں، قیامت تک وہ رکوع میں بی رہیں گے،
  - O کھفرشتے سجدے کی حالت میں ہیں،
  - -- کچھ قیام کی حالت میں ہیں،اور کچھ قعدے کی حالت میں ہیں۔

چنانچە:

#### مراف المعارف كالمراف كالمراف

- - جب بنده رکوع کرتا ہے تو وہ'' ملائکہ را تعین'' کی صفت سے متصف ہوتا ہے،
- — جب بنده سحده کرتا ہے تو وہ'' ملا تکہ ساجدین'' کی صفت سے متصف ہوتا ہے،
  - جب قیام کرتا ہے تو'' ملائکہ قیامین'' کی صفت سے متصف ہوتا ہے ،

غرض کہ نماز کی ہر حالت میں ملائکہ کی صفت سے متصف ہو جاتا ہے۔

#### ركوع طويل كرنا:

نمازی کو جاہیے کہ فرائض کے علاوہ دوسری نمازوں ،سُنتوں اورنفلوں میں رکوع طویل کرے، تا کہ رکوع کی لذت سے لطف یائے، بہتنی دیر تک دل لگے، رکوع میں رہے، ۔۔ اگر بوجوہ تکان،ضعف، بڑھایے کے باعث طویل نہ کر سکے تو استغفار یڑھےاوررکوع کی حالت کو برقرارر کھے۔ تا کہاس ہیئت میں خشوع وخضوع کی لذت اُٹھائے۔اوراس کا قلب بھی اس کے قالب ٠ کی طرح اس رنگ میں رنگ جائے۔

تبھی بھی ایبا بھی ہوتا ہے کہ بعض مخلصا ندرکوع کرنے والے نمازی بیمسوں کرتے ہیں کدرکوع یا سجدے سے اُٹھ کرحقیق رکوع پاسجدے کاحت نہیں ادا کررہے۔اس وقت ان کی مکمل تو جہاس طرف ہونی جا ہے کہوہ رکوع کی حالت میں متغرق رہے۔اور دوسری ہیئت میں جانے کی جلدی نہ کرے، —اس طرح اسے ہر ہیئت میں لطف محسوس ہونگا اور بہت زیادہ برکت حاصل ہوگی، جلد بازی فطرت کا غاصہ ہے،اس سے نیبی فتو حات کا در بند ہو جاتا ہے، — ایباشخص نسیم فیض کے جھونکوں کے سامنے تب تک کھڑا رہے گا، جب تک کہوہ مکمل طور پرفیض پاب نہ ہو جائے۔ جب اس انس اور قرب سے وجود کے آثار نہ رہیں گے تو وہ مقام وصال ہے سرفراز ہو سکے گا۔

#### نماز کی حالتیں اوراذ کار:

ں جا عیں اوراذ کار: مذکور ہے کہنماز میں چارحالتیں اور چھاذ کار ہیں، —وہ چارحالتیں یہ ہیں: ) — تیام، نصص — قعود، نصص —رکوع، نصص — جود

اور جھاذ کاریہ ہیں:

○ — تلاوت قرآن، ○ — تبیج، ○ — حمر

رعا، 🔾 — رسول الله منَّاثَيْزُمُ يرِ درود بهيجنا 🗕 ○ —استغفار

اس طرح یہ پوری دس عبادتوں کا مجموعہ بن جاتا ہے۔ یہ دس عبادتیں فرشتوں کی دس جماعتوں میں بانٹ دی گئی ہیں۔ ہر جماعت دس ہزارفرشتوں کی ہے، — اس طرح نمازی کی دورکعتوں میں وہتمام عبادتیں جمع ہوجاتی ہیں جوایک لا کھفرشتوں پر بانٹی گئی ہیں، — چنانچے خشوع وخضوع اور نماز میں استغراق سے بڑھ کراور کیا چیز ہوسکتی ہے۔

# باب نمبر ۲۳:

# مقربين بارگاهِ الهي كي نماز

اس باب میں ہم اپنی عقل سمجھ اور معلومات کے مطابق نماز کی کیفیت اس کی ہیئت اور ظاہری و باطنی آ داب بیان کریں گے۔ اگلے ابواب کی مانند تفصیل سے بیچنے کیلئے اہلِ صدق وصفا اور بزرگانِ دین کے اقوال نہیں پیش کئے جائیں گے۔ کیونکہ وہ اقوال بہت زیادہ ہیں اور اس طرح اختصار باقی ندرہے گا'اور بات بھی کمنی ہوجانے کا امکان ہے۔

## نماز کیلئے تیاری:

نماز کیلئے لازم ہے کہ نماز کا وقت شروع ہونے سے پہلے نماز کی تیاری کرے۔وضوکو نماز کا وقت آ جانے پرمؤخر نہ کرے۔ تا کہ وقت سے پہلے وضوکر کے نماز کے آ داب کی پوری پوری یا بندی ہوسکے۔

#### نماز كاوفت معلوم كرنا:

نماز کا وقت معلوم کرنے کیلئے دوباتوں کا جاننا ضروری ہے:

وقت زوال کی پہچان ہونا' نے سے قدموں کے فرق کاعلم ہونا

كيونكددن چهوڻا برا موتار متاہے۔ زوال كےسلسلدية بمحصالا زم ہےكد:

جب تک اجسام کا ساید گشتار ہے وہ دن کا پہلا پہریا حصہ ہے۔

○ -- جب سابیبر صنے لگے تو وہ دن کا دوسرا پہریا حصہ ہے جسے دو پہر کہتے ہیں۔

اس وقت ہے زوال شروع ہوتا ہے۔

جب زوال شروع ہوجائے اور بیلم ہوجائے کہ آفتاب کتنے قدموں پر ڈھلتا ہے تو اس طرح وقت کا اول اور آخری پہراور عصر کا دفت معلوم ہوجا تا ہے۔لے

اس کے علاوہ چاند کی منزلیں پہچانے کی بھی ضرورت ہے تا کہ طلوع فجر کاعلم ہو سکے اور رات کے اوقات کا بھی پند چل اسے وقت کے اول پہر سے مرادظہر کے وقت کیا بتداءاور آخر پہر سے مرادظہر کے وقت کیا نتہا ہے۔

نوٹ پانچویں چھٹی صدی ہجری میں گھڑیاں ایجادئیں ہوئی تھیں۔وقت صرف سائے کے ذریعے معلوم کیا جاتا تھا۔اس کا طریق کاریے تھا کہ کھلی جگہ پرا کیے لکڑی گاڑ دی جاتی تھی۔اس کے سابد کی مثل ودومثل ہونے کا تیج انداز ولگایا جاتا تھا' — البتہ دمثق کے شاہم کل میں ایک مسلمان ہیئت دان نے گھڑی تیار کر کے نصب کی تھی' جس سے عام بندہ استفادہ نہیں کرسکتا تھا۔ عواف المعارف المحارف ا

سکے۔الیکن پیسب باتیں وضاحت طلب ہیں۔

## نماز کس طرح اداکی جائے:

جب نماز کاوفت ہوجائے تو سب سے پہلے سئت مؤکدہ اداکی جائیں' سسنت مؤکدہ پہلے اداکر نے میں خاص حکمت و مصلحت یہ ہے کہ انسان کی طبیعت میں پراگندگی اور انتثار ہوتا ہے۔ یعنی لوگوں سے میل جول' معاش کے حوالے سے بھاگ دوڑ' بھول چوک' کھانے پینے کی طلب اور سونے کا معمول وعادت' یہ سب انسان کے خیالات میں یکسوئی نہیں رہنے دیے' خیالات کا بھورنا اور پریثان ہونا قدرتی وفطری امر ہے ۔ فرائض کے اداکر نے سے پہلے منتیں اداکر نے سے طبیعت نماز کی طرف راغب ہوگی' اور باطن مناجات الہی اداکر نے کی طرف مائل و آ مادہ ہوجاتا ہے۔ سئت مؤکدہ اداکر نے سے باطن کی کدورت اور ظلمت دور ہوجاتی ہے۔ ساطر ح مناجات کی صلاحیت اجاگر ہوجاتی ہے۔ باطن درست ہوکر فرض اداکر نے کے لائق ہوجاتا ہے۔ اس طرح سے برکتیں نازل ہوتی ہیں اور بندے وفیض کیلئے راہ ملتی ہے۔

مؤکدہ سنتیں اداکرنے کے بعد فرض اداکرتے ہوئے اللہ کی بارگاہ میں چھوٹے بڑے سب گناہوں سے تو بہ کرہے۔ واضح رہے کہ جن صغیرہ کبیرہ گناہوں کی طرف شریعت نے اشارہ فر مایا ہے اور قر آن کریم اورا حادیث میں جن کی صراحت کی گئی ہے وہ گناہ عام شار کئے جاتے ہیں ۔ جبکہ خاص گناہ وہ ہیں جو کئی شخص گناہ عام شار کئے جاتے ہیں ۔ جبکہ خاص گناہ وہ ہیں جو کئی خص کی خاص روحانی حالت سے متعلق ہوں ۔ جبکہ خاص گناہ ہوتے ہیں جن کی ہر کئی کو پہچان کہ ہما کہ بہچان کر سے تعلق رہوں ہے تعلق ہوں کے بہچان کر سے تعلق رہوئے ہیں جن کے ہما کہ بہچان کر سے تعلق رہے تا ہوں ہے ۔

، نیک (ابرار) لوگوں کی نیکیاں مقربین بارگاوالٰہی کے گناہوں میں شارہوتی ہیں'۔

# بإجماعت نماز کی تا کید:

ہر خف کو باجماعت نمازادا کرنی جاہئے۔رسول اللہ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ عَلَيْمَ کاارشادگرامی ہے:

''با جماعت نماز کوا کیلے (منفرد)نماز پڑھنے پرستائیس گنازیادہ فضیلت ہے''۔

#### نماز کس طرح ادا کرے:

جب نمازشروع کرے تو قبلہ روہ واور الله کی بارگاہ میں باطنی طور پر حاضر ہوئ ۔۔۔ اور قُلُ اَعُوٰ ذُ بِرَبِّ النَّاسِ ٥ پڑھے اور دل میں آیت توجہ نماز میں آیت توجہ اِنّے وَجَهُن وَجَهِنَ وَجَهِی لِلَّذِی فَطَرَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ حَنِیْفًا وَّمَا اَنَا مِنَ الْمُشُوِ کِیْنَ ١٤ ہِمَاز میں آیت توجہ نماز کی قبلہ سے پہلے پڑھی جائے۔ تاکہ بظاہر قبلہ کی طرف رُخ کرتے ہوئے الله کی مددشامل حال ہو۔ نماز کی قبلہ ست کے علاوہ رُخ کی جہت بھی خاص ہے۔

ے — فقد حنی میں اس طور پرنماز کیا بتداء کرنا مروج نہیں — واضح رہے کہ صاحب کتاب شافعی فقدے مقلد ہونے کے باعث شافعی فقدے مطابق لکھ رہے ہیں۔

#### عواده المعارف المعارف

آیت توجہ پڑھ کرقبلہ روہونے کے بعد دونوں ہاتھ اس طرح اٹھائے کہ دونوں ہتھیلیاں اس کے کندھے کے برابر ہوں اور دونوں انگوشے دونوں ، نوں کی لوکے پاس ہوں اور انگلیوں کے سرے بھی کانوں کے قریب ہوں۔ اس وقت انگلیاں باہم ملی ہوئی ہوں۔ یا اگروئی کھی رکھے تو بھی جائز ہے گر ملائے رکھنا اولی ہے۔ بعض فقہاء کا کہنا ہے کہ صرف ہتھیلیاں کھولی جائیں انگلیاں نہ کھولی جائیں۔ اس کے بعد تکبیر کے اور یہ خیال رکھے کہ اکبر کی ''ب' اور'' رئے درمیان'' الف'' کو کھینج کر نہ لائے بعنی 'اکبر'' کے درمیان' الف' کو کھینج کر نہ لائے بعنی 'اکبر' بین اکبر کو جزم کے ساتھ پڑھے ۔۔ اور الله کہتے وقت الله کو کھینج کر در پڑھے کی نہ اور جو پیش ہے اسے زیادہ نہ کھینے۔

تکبیراس وقت کیے جب دونوں ہاتھ کندھوں کے برابرآ جا کیں۔ تکبیر کہتے ہوئے دونوں ہاتھ جھٹکا دیئے بغیرچھوڑ دی ۔۔۔ تمکنت اور وقار کا تقاضا ہے کہ جب دل کوسکون وقر ارمیسر ہوتو بدن کے دیگر اعضاء و جوارح بھی اس کی طرح سکون وقر ارسے ہوں ۔ شمکنت اور وقار کا تقاضا ہے کہ جب دل کوسکون وقر ارمیسر ہوتو بدن کے دیگر اعضاء و جوارح بھی اس کی طرح سکون وقر ارسے ہوں ۔ شمکنت اور تکبیر کہتے ہوئے دل میں یہ بات تھہر جائے کہ اس وقت وہ نماز پڑھ رہا ہے '۔۔ حضرت جنید بغدادی جمید نیوں ماتے ہیں :

''ہر چیز کی ایک امتیازی شان ہوتی ہے۔ تکبیر تحریمہ نماز کی امتیازی شان ہے' ۔۔ تکبیر اولی کی امتیازی شان ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس کے ذریعے نیت اور نماز کی ابتدا کی جاتی ہے'۔

شیخ ابونفرسراج میسیغر ماتے ہیں کہ میں نے شیخ سالم میسائیہ سے سنا ہے:

''نیت اللّٰہ کے ساتھ' — اللّٰہ کیلئے' — اور اللّٰہ کی طرف سے ہوتی ہے' — چنانچے نیت کے بعد بند ہے کی نماز میں جو آفتیں داخل ہوتی ہیں وہ سب شیطان کی طرف سے ہوتی ہیں — دشمن کی آفتیں کتی ہی زیادہ کیوں نہ ہوں وہ اس نیت کے برابز ہیں ہوسکتیں جواللّٰہ کیلئے اور اللّٰہ کے ساتھ ہے۔خواہ وہ نیکیاں شار میں کم ہوں'۔

## نماز بندے اور رب کی براہ راست گفتگوہے:

شخ ابوسعیدخز ار بیشت دریافت کیا گیا که نمازکس طرح اداکی جائے۔انہوں نے فرمایا:

''نماز میں تم اللہ کے حضور میں اس طرح کھڑے ہوجس طرح قیامت کے دن اس کے حضور میں کھڑے ہوگئے ۔۔۔
اللہ کے سامنے اس طرح کھڑے ہو کہ تمہارے اور اس کے درمیان کوئی ترجمان نہ ہو ۔۔۔ اللہ کی ذات تمہارے سامنے ہواور تم (براہِ راست) اس سے مناجات کررہے ہو ۔۔۔ لیکن اس وقت یہ بات تمہارے پیشِ نظر رہنی چاہئے کہ تم اس کے سامنے کھڑے ہوجوا یک عظیم الثان بادشاہ ہے'۔۔

# بہلی تکبیر کس طرح کہی جائے:

ندکورے کہ بعض عارفانِ حق سے دریافت کیا گیا کہ پہلی تکبیر کس طرح کہنی جاہئے؟ ۔ انہوں نے فرمایا:

<u>ا</u>ے فق<sup>د خ</sup>فی میں ہاتھ کا نوں تک اٹھائے جاتے ہیں۔

ع. — نقه حفی میں انگلیاں ان کی عام حالت میں چھوڑ دی جائیں' کھیلا کی نہ جا کمیں۔

#### عواف المعارف المحارف المعارف ا

"جبتم الله اكبر كهوتوان باتون كاتصورول ميل لاؤ:

🔾 — الف كوادا كرتے وقت الله كي عظمت

🔾 — لام کے ساتھ اس کی سطوت وہیبت'

O - با كساتهاس كاقرب"-

بعض حفرات صوفیاء کرام جب تکبیر کتے ہیں وہ اس کے عظمت اللی اوراس کی کبریائی کے مطالعہ میں مستفرق ہوجاتے ہیں۔
ان کا باطن انوار اللی سے معمور ہوجاتا ہے۔ اس وقت سارا عالم اس کے دل کی وسعتوں میں یوں سمٹ آتا ہے جیسے وسیح و فراخ میں رائی کا کوئی دانہ ہوئ ۔ جس کی نظر میں دنیارائی کے دانے کی مثل ہوگئ اس صاحب باطن کونفسانی وسواس سے کیا خوف ڈر ہوسکتا ہے ۔ اس لئے وسوسے اور نفسانی خواہشیں اس بندہ حق کی راہ میں رکاوٹ نہیں بن سکتے۔ وہ اپنی روحانی لطافت اور پاکیزگی کے باعث اللہ کی عظمت و جروت کے مطالعہ میں مشغول رہتا ہے۔ روح بھی عظمت اللی کے مطالعہ میں مصروف ہوتی ہے۔ دل نیت میں مشغول ہوتا ہے۔ اس وقت نماز کی نیت اپنی بہترین صفات سمیت عظمتِ اللی کے نور میں اس طرح پوشیدہ طور پر موجود ہوتے ہیں۔
موجود ہوتی ہے جس طرح آفاب کی روشنی میں ستارے پوشیدہ طور پر موجود ہوتے ہیں۔

اس کے بعدا پنادایاں ہاتھ بائیں ہاتھ کے اوپر کھے۔اور دونوں ہاتھوں کوسینے اور ناف کے درمیان رکھے۔ا دایاں ہاتھ اس کی فضیلت کی وجہ سے اوپر رکھا جاتا ہے۔شہادت کی انگلی اور درمیانی انگلی کو کھنچا ہوا کلائی پر رکھے۔ بقیہ تین انگلیوں سے بائیں ہاتھ کی کلائی کو پکڑ لے۔

امیرالمؤمنین حفزت علی کرم الله وجهه الکریم نے آیت مبارکہ فَصَلِّ لِّرَبِّكَ وَانْحَدُ ٥ کَیْفیر میں فر مایا: ''وائیں ہاتھ کوبائیں ہاتھ کے اوپر سینے سے نیچر کھے۔ سینے کے نیچا کیکرگ ہے جسے ناحرکہا جاتا ہے ۔ چنانچہ وَ انْحَدُ کے معنی یہ ہوئے:''اپناہاتھ ناحر کے اوپر رکھو''۔

بعض صوفیاء کرام نے فرمایا:

''وَانْحَدِ کے معنی ہیں:اپنے سینے کوقبلہ کے زُخ پررکھو'' — اس میں بھی ایک راز پوشیدہ ہے جس کا انکشاف پردہ غیب سے ہی ممکن ہے۔

# باتھ باندھنے میں پوشیدہ نکتہ:

نماز میں ہاتھ باندھنے میں جونکتہ پوشیدہ ہے وہ بیہ کراللہ تعالی نے:

🔾 -- انسان کواین لطیف حکمت کے ساتھ پیدا کیا'

🔾 —اپخشرف وبزرگی عطاکی'

اسے اپنی توجہ اور وی کا اہل بنایا'

\_ فقض من نماز كردوران دونو باته ناف كي في باند هے جاتے ہيں۔

## عواف المعارف ا

- اسے زمین وآسان میں اس طرح برگزیدہ بنایا کہاس کی بیبزرگی:
  - روحانی بھی ہےاورجسمانی بھی
    - 🔾 ارضی بھی ہے اور ساوی بھی
  - —اسے اپنی حکمت سے راست قد اور بلندو بالا بنایا۔

دل کی حدے لے کراوپر کا حصہ آسانی اسرار کا مخزن ہے ۔۔ اس کا نچلانصف حصہ زمینی اسرار کا مرکز ہے ۔۔ چنا نچیفس کا مرکزی مقام نچلانصف حصہ ہے اور روحانی جذبات کی نفسانی مرکزی مقام نچلانصف حصہ ہے اور روحانی جذبات کی نفسانی جذبات سے تصادم اور جنگ جاری رہتی ہے ۔۔ اس تصادم اور جنگ کی وجہ سے فرشتوں اور شیطان کے اثر ات کی شکش جاری و ساری رہتی ہے ۔۔ اس وقت ایمان اور طبیعت میں کشاکش پیدا ہوتی ہے۔ اس وقت ایمان اور طبیعت میں کشاکش پیدا ہوتی ہے۔ اس وقت ایمان اور طبیعت میں کشاکش پیدا ہوتی ہے۔ اس وقت نمازی کا قلب آسانی حصہ میں کرفنا اور بقا کے درمیان آمد دوفت کرتا ہے ۔۔ اس پریدا مکشاف ہوتا ہے کہ:

"نفسانی جذبات این مرکز سے اوپر کی طرف چڑ صناحاتے ہیں"۔

چونکہ اعضاء وجوارح کا باطن کی ان کیفیات وتصرفات سے ایک طرح کاتعلق ہے اس لئے دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر دکھ کر نفس کومقیّد کیا جاتا ہے اورنفسانی جذبات کو اوپر جانے سے روک دیا جاتا ہے ۔۔ اس کا اثر اس طرح ظاہر ہوتا ہے کہ اس کے بعد نماز میں وسوسے اورنفسانی تصورات کا از الہ ہوجاتا ہے۔

روحانی جذبات جب غلبهٔ حاصل کرلیں' اور کمال انس ومحبت کے مواقع سرتا پاچھا جائیں' — آئکھوں کوٹھنڈک حاصل ہو جائے اور مشاہدے کا تسلّط مکمل ہوجائے تو:

- نفس مغلوب اورعا جز ہوجائے گا'اس کا مرکز روح کے نور سے روشن ہوگا۔
  - 🔾 —اس وقت نفسانی جذبات منقطع ہوجائیں گے۔

نفسانی مرکز جس قدر روش ہوتا جائے گا' عبادت کی تھکان اسی قدر زائل ہوتی جائے گی۔تا آ تکہ نفس کا مقابلہ کرنے کی ضرورت نمجسوس ہوگی' ۔ کہ دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پرر کھ کرنفسانی جذبات کوروک دیا جائے' بلکہ ہاتھ چھوڑ دیئے جائیں گے۔ اس نکتہ کی تائیدرسول اللہ مَنَا ﷺ سے قل کردہ روایت سے ہوتی ہے:

" بے شک رسول الله منافظیم نے ہاتھ چھوڑ کرنماز پڑھی"۔

بدامام مالك مِنْ الله كامسلك ہے۔

## ول كرزخ كى صفائى كيلية وعا:

اس کے بعد آیت توجہ اِنِّی وَجُهْتُ وَجُهِیَ (مکمل) پڑھے' ۔ نماز شروع کرنے سے پہلے جس توجہ کی ضرورت تھی وہ بدن کے رُخ کی صفائی کیلئے تھی۔مندرجہ ذیل دعاول کے رُخ کی صفائی کیلئے ہے:

اَللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَ تَبَارَكَ اسْمُكَ وَ تَعَالَى جَدُّكَ وَلا اِللَّهَ غَيْرُكَ ٥ اَللَّهُمَّ اَنْتَ الْمَلِكُ لَآ اِللَّهَ اللَّهُمَّ وَبِعَمْدِكَ وَ تَبَارَكَ اسْمُكَ وَ تَعَالَى جَدُّكَ وَلا اِللَّهَ غَيْرُكُ ٥ اَللَّهُمَّ اَنْتَ الْمَلِكُ لآ اِللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لَا اللَّهُ اللَّ

عبرف المعارف المحروب ا

سُبُحَانَكَ وَبِحَمُدِكَ آنْتَ رَبِّى وَآنَا عَبُدُكَ ظَلَمْتُ نَفُسِى وَاعْتَرَفْتُ بِذَنْبِى فَاغْفِرُلِى ذُنُوبِى جَمِيْعًا ٥ إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا آنْتَ وَاهِدُنِى لِآخَسَنُ الْآخُلَاقِ فَإِنَّهُ لَا يَهْدِى لِآخُسَنِهَا إِلَّا آنْتَ وَاصْرِفَ عَنِّى سَيِّنَهَا فَإِنَّهُ لَا يَصُرِفُ عَنِّى سَيِّنَهَا إِلَّا آنْتَ لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ فَالْخَيْرُ كُلَّهُ بِيَدِكَ تَبَارَكُتَ وَتَعَالَيْتَ اَسْتَغْفِرُكَ وَٱتُوبُ إِلَيْكَ٥

#### قیام کے آداب:

- تیام کے وقت سر جھکا ہوا ہو نظر سجدے کے مقام پڑگی ہو۔
- قیام میں ضروری ہے کہ بالکل سیدھا کھڑا ہؤ۔ دونوں گھٹنوں 'کمراور بدن کے دوسرے جوڑوں کی خفیف ی کچک اور جھکاؤ بھی نہ رہے۔ بعنی نماز میں اس طرح کھڑا ہو کہ جیسے وہ اپنے سارے بدن کے ساتھ زمین کود کھے رہا ہے۔ اس طرح نے تمام اعضاء خشوع وخضوع اختیار کر عمیں گے کیونکہ قلب کے خشوع کے ساتھ ساتھ بدن بھی خشوع اختیار کرتا ہے۔
  - 🔾 قیام کے دوران دونوں پاؤل کے درمیان چارانگلیوں کے برابر فاصلہ ہونا چاہئے کیونکہ دونوں مخنوں کوملا نامنع ہے۔
    - 🔾 اس طرح ایک ٹا نگ کودوسری ٹانگ ہے او نجانہ کیا جائے کیونکہ رسول اللہ مَثَاثِیَمُ انے اس مے منع فر مایا ہے۔
    - 🔾 اسی طرح ایک پاؤں پرزوردینا اورایک پرکم زوردینا بھی مناسب ہے بلکہ دونوں پاؤں پر برابرزور ہونا چاہئے۔
      - سینے کی طرف ہاتھ نکا لنا بھی مکروہ ہے۔
      - لباس کے کناروں کوز مین کی طرف ایکا نے (سدل) سے بھی گریز کرنا جاہئے۔اس سے غرور و تکبر جھلکتا ہے۔
- -- اس حکم میں وہ شخص بھی داخل ہے جو کپڑے کواپنے چاروں طرف لیبیٹ کراور کپڑوں کے اندر ہاتھ کر کے رکوع اور سجدہ
   کرے ' -- اسی طرح دونوں ہاتھوں کواپنی میض اور کرتے کے پنچ کرے ' یا سجدے کے وقت اپنے لباس کوا تھائے۔
  - 🔾 اسی طرح کولہوں پرایک یا دونوں ہاتھ رکھنا' اور دونوں باز وؤں کوپسلیوں ہے الگ کرنا بھی منع ہے۔

ان شرائط کے مطابق مکر وہات سے پر ہمیز کر بے تو قیام مکمل ہوگا' ۔۔ اس کے بعد آ ہتِ تو جداور مذکورہ بالا دعا پڑھے۔اس کے بعد تعوذ اَعُوْدُ بِاللّٰهِ مِنَ الشّیطنِ الرّجینیم ہی پڑھر ہررکعت کے شروع میں قر اُت سے پہلے تعوذ پڑھا کر بے' کے بعد تعوذ اَعُودُ اُ بِاللّٰهِ مِنَ الشّیطنِ الرّجینیم و قاب کی ہم آ ہنگی' پھرسورۃ فاتحداور اس کے بعد قر اُت کر بے' ۔۔ سورہ فاتحداور قر اُت دل کی حضوری' دلی اطمینان' میسوئی' زبان وقلب کی ہم آ ہنگی' وصل وقرب' ہیبت' خشوع وخضوع' تقویٰ تقویٰ تعظیم و وقار ان تمام کیفیات کے ساتھ پڑھے۔۔ ان میں مشاہدہ و مناجات کے سب آ داب موجود ہیں' ۔۔ اگرامام ہوتو سورہ فاتحداور قر اُت کے درمیان دوسرے وقفے میں بیدعا پڑھے:

اَللَّهُمَّ بَاعِدُ بَيْنِي وَ بَيْنَ خَطَايَاى كَمَا بَاعَدُتَ بَيْنَ الْمَشُرِقِ وَالْمَغُرِبِ وَنَقَّنِي مِنَ الْخَطَايَا كَمَا يُنَقِّى اللَّهُمَّ اغْسِلُ خَطَايَاى بِالْمَاءِ وَالثَّلُجِ وَالْبَرُدِهِ

اگریده عاپہلے وقفے میں پڑھے تو یہ بھی درست ہے۔رسول الله مَنْ اَنْ اِنْ اِسْ بارے میں بیارشاد فر مایا ہے: ''اگر نمازی اکیلا (منفرد) ہے تو اس دعا کو قر اُت ہے پہلے پڑھے''۔

بندہُ حق کو پیلم ہونا جاہئے کہ اس کی تلاوت اس کی زبان کا بولنا ہے اور اس کے مفہوم کا ادا ہونا اس کے دل کا بولنا ہے ۔۔۔ جس طرح کوئی شخص کسی ہے مخاطب ہوتو وہ اس کے ساتھ اپنی زبان میں بات کرتا ہے اورا پنے دلی خیالات کا اظہار کرتا ہے ' — اور جہاں زبان سے بولے بغیر ہی کسی کو بچھ مجھایا جاسکتا ہے توابیا بھی کیا جاتا ہے۔ لیکن جہاں بات کئے بغیر بچھ مجھاناممکن نہ ہوتو اس وقت زبان ہی سے ترجمانی کا کام لیا جاتا ہے ٔ ۔۔ اور اگر قلب کی موافقت وہم آ ہنگی کے بغیر زبان سے پچھ کہا جائے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس وقت زبان اِس کی ترجمانی نہیں کر رہی۔اور نہ ہی تلاوت کرنے والاسیح معنوں اپنی ضرورت کا اللہ کی ذات کے سامنے اظہار کرتا ہے۔اور نہ ہی اس صورت میں وہ اللہ کی ذات کی طرف متوجہ ہو کراس کی باتیں سمجھتا ہے۔ بلکہ جو پمجھوہ کہدر ہاہے اس کا قلب اس بات سے لاعلم ہے۔ وہ تحض زبان کوحر کت دیتا ہے۔ حالا نکہ مناسب یہی تھا کہ اس کی بات دل سے نکلے یا وہ توجہ

خاصانِ بارگاہِ الٰہی کا کمترین درجہ یہ ہے کہ نماز میں تلاوت کرتے وقت ان کی زبان ان کے دل کا ساتھ دے — خاصانِ بارگاہِ الٰہی کے مقامات واحوال اور بھی ہیں جن کی تفصیل خاصی طویل ہے۔

#### خاصان خدا کی حضوری قلب:

- ایک بزرگ فر ماتے ہیں کہ جب میں نماز پڑھتا ہوں تو جو کچھ میں پڑھتا ہوں میری توجہ صرف اس کی طرف مبذول رہتی
  - جن کانماز میں تمہیں خیال آتا ہے'۔
- — ایک اور بزرگ سے دریافت کیا گیا کہ نماز میں آپ کے دل میں دنیا کے بارے میں کوئی خیال آتا ہے؟ انہوں نے
- ربی '' نه نماز میں اور نه نماز کے علاوہ کسی اور وقت میں دنیا کے کاموں کے بارے میں سوچتا ہوں''۔ اللہ کے کچھ بندے ایسے ہیں جونماز میں اللہ کی طرف رجوع کرتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے تو بہ اور رجوع کرنے کومقدم رکھا ہے۔اورارشادفر مایاہے:
  - مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَاقِيمُوالصَّلُوةَ ٥
  - " تم اس کی طرف رجوع کرواوراس ہے ڈرواور نماز قائم کرو"۔

چنانچہ ایک بندہ حق اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے اور اس سے ڈرتا ہے۔اس کے ماسوا چیز وں سے بیز اری کا اظہار کر کے تقویٰ اختیار کرتاہے۔اور



- 🔾 -- ایسے سینے کے ساتھ جواسلام کی بدولت کشادہ ہے اور
  - ایسے دل کے ساتھ جونو را یمان سے روثن ہے ۔

نماز پڑھتا ہے۔ وہ کلمات اس کی زبان سے قرآن کریم کا جو کلمہ نکلتا ہے اس کا دل اسے سنتا ہے۔ وہ کلمات اس کے دل کی فضامیں اس طرح سے گونجتے ہیں کہ ان کے سواکوئی اور آواز فضامیں سنائی ہی نہیں ویتی۔ تب حسن فہم اور توجہ کی لذیذ نعمت کے باعث وہ کلمات اس کے دل پر چھاجاتے ہیں۔ اس وقت اس کا دل سماعت کی حلاوت اور اور کامل یا دواشت کے ساتھ اسے اپنے اندر جذب کر لیتا ہے۔ بلکہ وہ ان کے لطیف معنی اور اعلیٰ مضامین کو بخو بی سمجھ لیتا ہے۔ حاصل ہونے والے ان معانی کی تفصیل نا قابلِ بیان ہے۔ وہ فقط مخفی غور وفکر کا حاصل ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ

- قرآن کے ظاہری معنی نفس کی غذا ہیں۔ جن کا تعلق عالم حکمت وشہادت سے ہے۔ اس لئے یہ معانی نفس سے بہت قریب
   ہیں۔ جو حکمت کے قواعد قائم کرنے کیلئے بنایا گیا ہے جنہیں نفس مطمئنہ حاصل کر لیتا ہے۔
- — قرآن کے جو باطنی معنی ہیں ان کا انکشاف عالم ملکوت کی طرف سے ہوتا ہے۔ وہ نفس کی بجائے قلب کی غذا ہیں۔ جن کی بدولت روح ' جبروت الٰہی کی عظمت کا مشاہدہ کر کے اس کے مقدس پر دول تک پہنچ جاتی ہے۔ اسے عالم جبروت کے مشاہدہ اور مطالعہ کے ذریعے شوق ومحبت کے جھنور میں رہ کر ہی کامل استغراق نصیب ہوتا ہے۔

حضرت مسلم بن بیار مینینفر ماتے ہیں کہ ایک دن انہوں نے بھر ہ کی مسجد میں نماز پڑھی۔نماز کے دوران مسجد کا ایک ستون گر پڑا۔جس کے گرنے کی آواز باز اروالوں تک پہنچ گئی لیکن استغراق کے باعث انہیں اس کی مطلق خبر نہ ہوئی۔

#### رکوع کے آ داب:

قیام کے بعد جب رکوع کامرحلہ آئے تو قر اُت کے ختم ہونے اور رکوع میں جانے کے درمیان قدرے وقفہ کرئے ۔۔ - رکوع اس طرح کرے کہ بدن کا اوپر کا حصہ جھک جائے مگر نیچے کا حصہ اس طرح سیدھار ہے جس طرح کہ قیام کی حالت میں سیدھا ہوتا ہے ۔۔۔

- 🔾 دونوں گھٹنے جھکے ہوئے نہ ہوں اور نہ ہی کہنیاں پہلوؤں سے الگ ہوں۔
  - -- جس طرح کمرکو جھکا یا ہے گردن کو بھی اسی طرح جھکائے۔
  - دونوں ہتھیلیاں گھٹنوں پراس طرح رکھے کہانگلیاں کھلی ہوئی ہوں۔

حضرت مصعب بن سعد میشاند فر ماتے ہیں کہ میں نے سعد بن مالک میشاند کے برابر کھڑے ہوکرنماز پڑھی ۔۔۔ رکوع کرتے ہوئے میں نے میں اور گھٹنے ملا لئے۔انہوں نے میرے ہاتھ پر ہاتھ مارکر فرمایا: فرمایا:

''اپی ہتھیلیاں گھٹنوں پررکھو' ۔۔۔ اور میرے فرزند! ہم بھی پہلے ایسے ہی کیا کرتے تھے۔لیکن ہمیں حکم دیا گیا کہ ہم ہتھیلیاں گھٹنوں پررکھیں''۔۔

# عوارف المعارف کی کی وی کی دوارد کا کی کی دوارد کا کی کی دوارد کی دوارد کی دوارد کی کی دوارد کی کی دوارد کی کی د

- رکوع میں سُبحان رَبّی الْعَظِیْمِ کم از کم تین بار پڑھی جائے اور زیادہ سے زیادہ گیارہ بار سے یتعدادرکوع میں اچھی طرح جھکنے کے بعد شار کی جائے۔ سراٹھانے سے بہلے یہ بیج ختم کرلی جائے۔ سراٹھانے کے بعد تبیح کہنا شار میں شامل نہ ہوگا۔
  - — رکوع میں جاتے اور سراٹھاتے وقت دونوں ہاتھ اٹھائے جائیں الے
- — رکوع کی حالت میں نگاہ پاؤں کی طرف ہو ٔ ایسا کرنے سے سجدہ کی جگہ پر نگاہ کرنے کی نسبت زیادہ خشوع پیدا ہوتا ہے ' البتہ قیام کی حالت میں سجدے کی جگہ پر نگاہ کرنی چاہئے۔
  - 🔾 رکوع کی سبیج کے بعد بیددعا پڑھے:

اَللَّهُمَّ لَكَ رَكُعَتُ وَلَكَ خَشَعْتُ وَبِكَ اَحْسَنْتُ وَلَكَ اَسْلَمْتُ خَشَعَ لَكَ سَمْعِيْ وَبَصْرِي وَعَظُمِيْ وَ مَخِيُ وَ عَصَبِيْ

رکوع کے وقت حیاہے کہ نمازی کا دل رکوع کے حقیقی مفہوم بعنی عاجزی اور تواضع کے مطابق ہو۔

#### قومه کے آداب:

رکوع مے سراٹھاتے وقت سَبِعَ اللّٰهُ لِمَنْ حَدِدَهُ کَخِ - بیالفاظ دل کے ساتھ اداکرے۔رکوع سے جب اچھی طرح کھڑا ہوجائے توبلند آواز سے پڑھے:

رَبَّنَا لَكَ مَلَا السَّمُوٰتِ وَمَلاَ الْاَرُضِ وَ مَلَاءُ شِنْتَ مِنُ شَىءٍ ٥ اَصَلَ الشَّنَاءِ وَالْمَجُدَ اَحَقَّ مَا قَالَ الْعَبُدُ وَكُلَّنَا لَكَ عَبُدَ لَا مَانِعَ لِمَا اَعْطَيْتَ وَلاَ مُعْطِى لِمَا مَنَعْتَ وَلاَ يَنْفَعُ وَالْجَدِّ عَنْكَ الْجَدِّهِ الْعَبْدُ وَكُلَّنَا لَكَ عَبُدَ لَا مَانِعَ لِمَا اَعْطَيْتَ وَلاَ مُعْطِى لِمَا مَنَعْتَ وَلاَ يَنْفَعُ وَالْجَدِّ عَنْكَ الْجَدِّهِ الْعَالَ الْعَبْدُ وَكُلُولُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْمَالِمَ الْعَلَى الْمَالِمُ الْعَلَى الْ الْعَلَى ا

لِدَبِّیَ الْحَمْدُ ' — کیکن فرض نماز میں قومہ کوطول نہ دے ' — رکوع سے سراٹھانے میں اتنا تو قف کرے کہ بیٹھ کوآ ہتگی کے ساتھ ساتھ سیدھا کرلے۔

رسول اكرم مَنَا تَنْكِيمُ نِهِ فرمايا:

''الله تعالیٰ اس مخص کی طرف نہیں دیکھا جورکوع و بجود کے درمیان اپنی پیٹے سیدھی نہ کرئے'۔

#### سجود کے آداب:

—بعض مجدہ کرنے والوں کو بیکشف حاصل ہوتا ہے کہ وہ مجدے میں زمین کی آخری حدتک پہنچ گئے ہیں۔ان کے دل حیاسے معمور ہیں روحیں اللہ کی عظمت اور کبریائی کومسوس کرتی ہیں جیسا کہ منقول ہے کہ حضرت جرئیل علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے حیا کرتے ہوئے ذودکواینے بازوؤں میں چھیالیا تھا۔

#### عوارف المعارف المحارف المحارف

- -- سجدہ کرنے والوں کوبعض اوقات یہ کشف ہوتا ہے کہ وہ سجدے میں کون و مکان کی بساط کو لپیٹ رہا ہے۔اس کا قلب کشف و
  مشاہدہ کی فضامیں سیر کررہا ہے ۔ چنانچہ جب وہ دل سے سجدے میں گرتا ہے تو:
  - —اس كے ساتھ آسان كے طبق بھى گرجاتے ہيں'
  - 🔾 اس وقت اس کی قوت مشہود کے سامنے کا ئنات کے نقوش مٹ جاتے ہیں'
    - —اس دم و عظمت البي كي حيا در كے ايك گوشه پرسجده ريز ہوتا ہے ً

یبی وہ انتہائی کمال کا مقام ہے جہاں تک ہمت انسانی کے طائر کی پرواز ہے۔ بہرحال مراتب عظمت میں انبیاء کرام میہم السلام اور اولیاء کرام کے درمیان فرق موجود ہے۔ چنانچہ ہرایک کواس حقیقت کی بنا پراپنے اپنے مرتبہ کے مطابق حصہ ملتا ہے۔ اس لئے کہایک اہلِ علم کا درجہ دوسر سے اہلِ علم سے بلند ہوتا ہے۔

- بعض سجدہ کر نیوالے ایسے ہیں جن کا ظرف وسیع ہوتا ہے۔ جبعظمتِ الہی کی روشنی پھیلتی ہے تو مذکورہ بالا دوقسموں سے فیض یاب ہوتا ہے اور دونوں باز ووَل کوکھولتا ہے:
  - 🔾 ایک طرف وہ اللہ کی تعظیم کیلئے قلب کے ذریعے تواضع اختیار کرتا ہے ً
  - دوسری طرف اس کی روح فضل وکرم کی بدولت بلندی تک چنچ جاتی ہے ۔

اس طرح جن لوگوں کے ظرف وسیع نہیں انہیں سجدے کے دوران انس ومحبت کبیب مضوری وغیوبت گریز وقر ار اسرارو اظہار کے تمام مراتب حاصل ہوجاتے ہیں۔ — اس وقت وہ سجد ہے میں دریائے شہود میں شناوری کرتا ہے۔اس کا رویاں رویاں اللّٰہ کی بارگاہ میں سجدہ ریز ہوتا ہے۔ — جس طرح رسول اللّٰہ مَنْ اللّٰہِ کَا اینے سجدہ کے بارے میں ارشاد فرمایا:

> سُجَّدَ لَكَ سَوَادِی وَ خِیَالِی ٥''میراسارابدناورخیال بھی تیرے لئے سجدہ کرتا ہے''۔ قرآن کریم میں ہے:

> > وَ لِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَواتِ وَالْاَرْضِ طَوْعًا وَّ كَرُهًا ٥

'' جوآ سانوں اورز مین میں ہیں'وہ سب چارونا چاراللّٰد کو بحدہ کرتے ہیں'۔

اس آیت کے مطابق روح وقلب فر مانبر داری اوراطاعت کے ساتھ سجدہ کرتے ہیں۔ کیونکہ ان دونوں میں اس کی اہلیت و لیافت پائی جاتی ہے۔ جبکہ نفس میں اجنبیت اور برگا تگی پائی جاتی ہے اس لئے وہ زبردسی 'ناخوشی ونا گواری سے سجدہ کرتا ہے۔

- سجدہ میں اس کی تبییج سُبْحَانَ رَبّی الْاغِلی کم از کم تین باراورزیادہ سے زیادہ دس بار پڑھی جائے۔
  - — سجدہ کے دوران آئکھیں بندنہ کرے بلکہ کھلی رکھے کہ آئکھیں بھی سجدہ کرتی ہیں۔
- صبحدے میں جاتے ہوئے پہلے دونوں گھٹنے زمین پررکھئے پھر دونوں ہاتھ ٹکائے۔اس کے بعد بیشانی اور ناک رکھی ا پائے۔
  - سبحدہ کے دوران اپنی ناک کی چوٹی کی طرف نگاہ رکھے۔اس میں سجدہ کرنے والے کیلئے خشوع وخضوع زیادہ ہے۔

# 

- ۔۔ اپنی ہتھیلیاں کپڑے کے اندرنہ لیٹے کلکہ کپڑے چا دروغیرہ سے نکال کرجائے نماز پرر کھے۔
  - —سر دونوں ہتھیلیوں کے درمیان میں رکھے۔
  - دونوں ہاتھ کندھوں کے مقابل ہونا جا ہئیں نہدائیں طرف ہوں نہ ہائیں طرف
    - O سجدے کی تبیع کے بعدیہ بھے پڑھے:

اَلَلْهُم لَكَ سَجَدْتُ وَبِكَ المَنْتُ وَلَكَ اَسْلَمْتُ سَجَدَ وَجُهِى الَّذِى خَلَقَهُ وَصُوَّرَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ فَتَبَارَكَ اللهُ اَحُسَنُ الْخَالِقِيْنَ ٥

امیر المؤمنین حضرت علی ڈاٹٹیئے سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَّالِیْئِم سجدہ میں یہی دعا پڑھا کرتے تھے ۔ اگریہ پڑھے تو بھی

#### اجھاہے:

سُبُّوْحٌ قُدُّوْسٌ رَبُّ الْمَلْئِكَةُ وَالرُّوْحُ

أم المؤمنين حضرت عا مُنشه وللغَبُّ فرماتي بين كه رسول الله مَثَلِيَّةً عِمْ سجده مين يهي دعا يرا حت تصليل

- صحدے میں اپنی کہنیاں اپنے پہلوؤں سے الگ رکھے ع
- 🔾 ــــانگلیوں کوقبلہ رُخ رکھے۔ دونوں ہاتھوں کی انگلیاں انگو تھے کے ساتھ ملائے رکھے'اور دونوں ہاتھوں کوز مین پر نہ بچھائے۔
- سجدہ کرنے کے بعد تکبیر کہتا ہوا سر کواٹھائے اور بائیں پاؤل کے بل بیٹھے۔اور دائیں پاؤل کواس طرح کھڑا کرے کہاں کی
  انگلیاں قبلہ ژخ ہوں۔
  - ہاتھوں کواپی رانوں پراس طرح رکھے کہانگلیوں کو نہ ملانے اور کھو لنے کیلئے کوئی تکلف کرئے ۔۔ پھر بیدعا پڑھے:
     رَبِّ اغْفِرُ لِی وَارْحَمْنِی وَاهْدِنِی وَجُبِرْنِی وَعَافِنِی وَاعْفُ عَنِی
- ضَمنازوں میں جلسہ استراحت کوطول نہ دے البتہ نظی نمازوں میں جس قدر چاہے طویل کرسکتا ہے۔ نظلی نمازوں
   کے جلسہ استراحت میں رَبِّ اغْفِرْلِی وَارْ حَمْ باربار پڑھتار ہے۔
- ضفیف جلسهٔ استراحت کے بعد تکبیر کہه کر دوسراسجدہ کرئے اس موقع پر اس طرح اکڑوں بیٹھنا کہ دونوں سرین ایڑھیاں سرین پررکھے رہیں۔ مکروہ ہے۔
  - — اس کے بعدا گردوسری رکعت کیلئے اٹھنا ہے تو خفیف جلسہ استراحت کرے۔اس طرح باقی رکعتیں پوری کرے۔

#### تشهّد کے آداب:

اس کے بعدتشہد میں بیٹھے ۔ اگر نماز معراج کاراز ہے اور وہ معراج القلوب ہے تو تشہد قرب کی قرارگاہ ہے ۔ آسانی

ا ـــ بيسب دعائين احناف مين دائج نبين بين البية انبين متحب قر ارديا جاسكتا بـــ

ع — ایباا کیلےنماز پڑھنے کی صورت میں ہے۔ باجماعت نماز میں کہدیاں پہلوؤں کے ساتھ لگائے رکھے تا کہ ساتھ والے نمازی تنگ نہ ہوں اور نماز جماعت کے ساتھ اداکرنے کا مقصد فوت نہ ہو۔ باجماعت نماز میں کہدیاں پہلوؤں کے ساتھ اداکرنے کا مقصد فوت نہ ہو۔

# عمرف المعارف المحاول ا

طبقوں کی درجہ بندی کی طرح تشہد بھی نماز کی مختلف ہیئتوں کے مرحلوں سے گزرنے کے بعداس کی منزل مقصود ہے۔

تشہد میں التحیات کے الفاظ پروردگار عالم پرسلام ہیں — چنانچہ نمازی کو بیز ہمن شین ہونا چاہئے کہ وہ کیا کہہ رہا ہے اور جس سے گفتگو کر رہا ہے اس کے آ داب اختیار کرئے اور بارگا والہی میں عرضِ حال کی کیفیت کو سمجھے۔ رسول اللہ منگا ہے ہے آپ کی ذات والا کودل کی آئکھوں کے سامنے رکھے کچر اللہ کے نیک بندوں پرسلام بھیجے۔ چنانچہ آسان اور زمین میں اللہ کے نیک بندوں میں سے کوئی نیک بندہ ایسابا تی نہ رہے مگر اس کی طرف روحانی تعلق اور فطری خاصیت کی بنا پرسلام ضرور پہنچائے۔

اس وقت نمازی اپنادایاں ہاتھ اپنی دائیں ران پررکھے۔شہادت کی انگلی کے سوااس کی سب انگلیاں ملی ہوئی ہوں' ۔۔ جب التحیات پڑھتے ہوئے لااللہ کے الفاظ کہے تو اس وقت شہادت کی انگلی اٹھائے' ۔۔ کلمہ نفی لا پر نہاٹھائے' ۔۔ یہ انگلی بالکل سیدھی نہا تھائے بلکہ اس کا سران کی طرف جھکا ہو۔ یہ طریقہ خشوع کا ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ قلب کا خشوع انگلیوں تک سرائت کر گیا ہے۔

#### نماز كااختتام:

(التحیات اور درود پڑھ کر) نماز کے آخر میں اپنے اور تمام مسلمانوں کیلئے دعا مانگے۔ نماز پڑھنے والا اگرامام ہے تو صرف اپنے دعا نہ مانگے بلکہ اپنے اور تمام مقتدیوں کیلئے بھی دعا مانگے۔ — بیار مغزامام ایک دربان کی مانندہے جس کے ذمہ سلطان کی خدمت ہے اس کے بیچھے سب ضرورت مندموجود ہیں۔ وہ دربان سلطان سے ان کیلئے سوال کرتا ہے اور ان کی ضرورتیں پیش کرتا ہے۔ اس کے علاوہ تمام مقتدی مسلمان دیوار کی مانند ہیں جس کا ایک حصہ دوسرے حصہ کو مضبوط کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کی یوں تعریف فرمائی ہے:

کَانَّهُمْ بُنْیَانْ مَّرْصُوْصْ نَ '' گویا که ده سیسه پلائی بوئی (مضبوط) دیواری طرح ہیں''۔ گزشته کتابوں میں اس امتِ محمد بیر (مَنْ اَنْتُوْمُ) کی تعریف اس طرح بیان کی گئی ہے: ''ان کی قطاریں نماز میں ایسی ہوتی ہیں جیسے لوگ میدان جنگ میں صفیں باند ھے ہوں''۔

#### توريت مين ذكررسول أكرم مَالَيْظُ:

ہارے شیوخ کرام نے بالا سناد بیان فرمایا ہے کہ معن بن عیسیٰ نے کعب احبار رہائٹیڈ سے یو چھا:

"آپ نے توریت میں رسول الله مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّ

انہوں نے بتایا کہ ہم نے آپ (مَلْ اللّٰهُ اللّٰمِ ) کے بارے میں پڑھاہے:

'' حضرت محمد (مَنْائِیْنِمْ) بن عبدالله مکه میں پیدا ہوں گئے اور مدینه طیبہ کی طرف ہجرت کریں گئے ۔۔۔ ان کی سلطنت شام تک ہوگی۔ وہ نہ تو فخش گوہوں گئے اور نہ بازاروں میں شوروغل کر نیوالے ہوں گئے ۔۔۔ وہ برائی کا بدلہ برائی سے نہیں دیں گئے بلکہ درگز راور معافی سے کام لیس گے۔

ان کی امت اللہ تعالیٰ کی بے عد حمد و ثناء کر ٰ یکی 'ہرخوشی کے موقع پر اللہ کی تعریف کرے گی۔ اور بلند مقام پر تکبیر کہے

Collection of the Market of th

گ' -- وہ وضویں اپنے اعضاء کو دھوئیں گے۔ اپنے کمر پر تہد بند با ندھیں گئ -- وہ نمازوں میں اس طرح صفیں با ندھیں گے جس طرح میدانِ جنگ میں (بابی) صفیں باندھتے ہیں' -- مسجدوں میں ان کی ہلکی اور باریک آوازیں اس طرح گونجیں گی جس طرح شہد کی تھیوں کی جنبھنا ہٹ گونجی ہے' اور فضائے آسانی میں ان کے پکارنے والے (مؤذنوں) کی آواز گونج گئ'۔

#### شیطان سے جنگ:

امام شیطان سے جنگ کرنے میں تمام صفوں سے آگے ہوتا ہے۔ اس لئے اسے چاہئے کہ وہ دیگر نمازیوں کی نسبت زیادہ خشوع وخضوع کرے۔ نماز کے ضروری آ داب کی ظاہری اور باطنی دونوں طرح سے زیادہ پابندی کرتارہ بالکہ ہوشیار نمازی بھی جس قدر ظاہری امور کو انجام دینے میں باہم متفق ہوں گئے اسی قدروہ باطنی امور کو اداکر نے میں اتفاق کریں گے۔ اس باہمی تائید اور تعاون سے ایک کی تجلیّات و برکات دوسرے میں سرائت کر جاتی ہیں، — اس طرح روئے زمین کے سب مسلمانوں میں اسلام کے رشتے کی بدولت تعاون اور دلی اتحاد پیدا ہوجا تا ہے۔ بلکہ یوں کہنا زیادہ مناسب ہوگا کہ اس رشتہ کے ذریعے اللہ تعالی اسلام کے دریعہ ان کی مدوفر ماتا ہے جس طرح اللہ تعالیٰ نے (غزوہ بدر میں) نشانی والے فرشتوں سے مومنوں کی مدوفر مائی میں جنگ کھارسے زیادہ ان فرھٹوں کی امداد کی ضرورت ہے۔ اسی وجہ سے رسول اللہ منافی ہے تھی۔ ' — اسی طرح جنگ شیطان میں جنگ کھارسے زیادہ ان فرھٹوں کی امداد کی ضرورت ہے۔ اسی وجہ سے رسول اللہ منافی ہے ا

''ہم جہاداصغرے فارغ ہوکر جہادا کبر کی طرف واپس آئے ہیں''۔ ان پاک نفسوں کے ساتھ نہ صرف فرشتے ہیں بلکہ انہی پاک نفسوں کی بدولت بیرآ سان بھی قائم ہیں۔ میر

# نمازگی تکیل:

جب کوئی نماز سے فارغ ہونے کاارادہ کرے یعنی جب نماز ختم کرے تو پہلے دائیں طرف سوم پھیر ہے۔ سلام پھیر نے کے ساتھ نماز سے فارغ ہونے کی نیت بھی کرے۔ سلام بھیرتے ہوئے تمام فرشتوں نمام مسلمانوں اور جنت پر بھی سلام بھیجے۔ سلام کے وقت اپنی گردن کواس قدرموڑ ہے کہ دائیں جانب کے نمازیوں کا چیرہ نظر آجائے ، ۔ گردائیں اور بائیں جانب سلام کرتے وقت کسی قدر فاصلہ رکھے دونوں کو ملانے سے منع کیا گیا ہے۔

#### مواصلت سے نہی:

مواصلت (ملانے) کی ممانعت پانچ مواقع پر ہے۔ان میں سے دو کا امام سے تعلق ہے ٔاور دو کا صرف مقتدی سے ٔ اور ایک کا امام ومقتدی دونوں میں مشترک ہے۔

> امام کے لئے ان کی دومواصلت ممنوع ہے: 〇 — امام قر اُت کے ساتھ تکبیر کونہ ملائے'

# GOJE MYL JOSE JOSE Cipal cipa De

○ — نة رأت كے ساتھ ركوع كوملائے۔

مقتر يول كوان دوكي مواصلت منع كيا كياب:

انی تکبیرتحریمه کوامام کی تکبیرتحریمه سے ناملائیں ،

اینے سلام کوا مام کے سلام کے ساتھ نہ ملائیں '

امام اور مفتدی دونوں میں اس مشترک مواصلت سے نہی آئی ہے کہ فرض کے سلام کوفل کے سلام کے ساتھ نہ ملایا جائے۔

سلام کے دیگرآ واب:

سلام کے آخری حرف الله کوساکن پڑھا جائے 'یعنی الله نه کیے بلکہ ھاکوساکن پڑھے۔ زیر کے ساتھ (متحرک) نه
 پڑھے۔

O — لفظ''سلام'' كوبهت ندكينچ\_

اس کے بعد دینی یا دنیاوی کام کے لئے جیسی دل جا ہے دعا مائلے۔ نماز کے اندرسلام سے پہلے بھی دعا پڑھے کیونکہ بید دعا مقبول ہوتی ہے۔

# باجماعت نماز کی نصیلت:

بہرحال جس کسی نے نماز ، بنجگانہ باجماعت اداکی توسمجھ لینا جاہئے کہ اس نے بحرد برکواپنی عبادت سے معمور کر دیا۔اس لئے کہ نخ وقتہ نماز کی باجماعت ادائیگی تمام روحانی مقامات اور روحانی احوال کا خلاصہ ہے جودین کی اصل روح اور مومن کے لئے کفار ہ کی مانند ہے۔اس کے ذریعے گناہ بھی معاف ہوتے ہیں۔

ہارے شیوخ نے بالا سنادحضرت ابو ہریرہ رہائنٹنے سے مروی بیصدیث بیان کی ہے کہرسول اکرم مَثَّاثِیْتُمْ نے ارشاد فرمایا: ''نماز • بنجگانہ گنا ہوں کا کفارہ ہے''۔

اس موقع پربيآيت بھي پرهني چاہيے:

إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُلْهِبُنَ السَّيِّئاتِ ٥ (١٢٥/١ وروبود)

'' در حقیقت نیکیاں برائیوں کو دور کرتی ہیں۔اس میں نصیحت کرنے دالوں کے لئے نصیحت ہے''۔

# بابنمبر۳۸:

# نماز کے آ داب واسرار

#### نمازی کے بہترین آ داب:

نمازی کے بہترین آ داب میں سے باتیں شامل ہیں:

- ضماز کے دفت نمازی کے دل میں کسی چیز کا خیال نہ ہو،خواہ وہ چیز معمولی ہویاا ہم ہو۔اہلِ دانش وخرد نے دنیا بوترک کر کے نماز کواختیار کیا ہے، ورنہ دنیا اوراس کے کام تو دلوں کواپنی طرف کھینچتے ہیں۔اس لیےانہوں نے دینی غیرت کے باعث دنیا کو چھوڑ دیا۔تا کہ:
  - -- الله تعالى سے مناجات كے مقام يعنى كى حفاظت كى جاسكے،
    - 🔾 ـــقربِالِبی کی طرف رغبت کی جاسکے،
    - پوردگارِ عالم کے باطنی طور پرمطیع رہیں۔
- نماز میں بظاہر حاضر ہونے سے نہ صرف ظاہری اطاعت کا اظہار ہوتا ہے بلکہ اس سے دل ماسوااللہ سے فارغ ہوجا تا ہے
  اور اس کی باطنی اطاعت کا ثبوت بھی ملتا ہے، یہی وجہ ہے کہ خاصانِ خدا اس بات کواچھا نہیں سجھٹے کہ نما زمیں محض ظاہری طور پر حاضر نہ ہو۔ اس طرح سے ان کے ایمان اور اطاعت میں خلل واقع ہوتا ہے۔
  اور عبودیت کی شان بھی متاثر ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اس بات سے ہمیشہ اجتناب کرتے ہیں کہ ان کا دل کسی کام میں ان کا ہواوراُن کی نماز میں خلل آر ہا ہو۔
  - ناور ہے کہ نماز سے پہلے بیشاب، پا خانے کی اگر حاجت ہوتو انسان رفع حاجت کرلے۔
  - ۔۔۔ یہی کہا گیا ہے کہ جب رات کا کھانا تیار ہوا ورعشاء کی نماز کا وقت ہوجائے تو نماز سے پہلے کھانا کھا لے۔
- ای طرح اگر نگ موز ہ پہنے ہوئے ہوتو اسے اُتار کرنماز پڑھے، کیونکہ اس کا دل اس میں لگار ہے گا اور دل کوحضوری میسر نہ
   آئے گی۔

اس کے کہا گیا ہے کہ جو پریشان حال و پریشان خیال ہو،اس کی کوئی رائے صائب نہیں ہوتی۔

نمازكة داب كاتقاضا:

نماز کے آ داب کے تقاضوں میں سے باتیں شامل ہیں:

# عمرف المعارف على المحال المحال

- انسان ایسی حالت میں نمازند پڑھے جبکہ اس کی طبیعت و مزاج معتدل نہ ہوجیسا کہ ابھی ہم نے ابھی ذکر کمیا کہ باطنی و دلی طور پرمنتشر ہونے پرنمازند پڑھے۔
- صدیث شریف میں ہے کہتم میں سے کوئی ترش روی کی حالت میں نماز نہ پڑھے، اسی طرح غیظ کوغضب کے عالم میں
   بھی نماز نہ پڑھے۔
- کی شخص کے لیے بیمناسب نہیں ہے کہ کوئی شخص مکمل ہیئت اختیار کیے بغیر نماز پڑھنے لگے۔ بہترین طریقہ یہ ہے کہ نماز کے دوران سب اعضاء سکون سے ہوں۔
  - نماز کے دوران إ دھراُ دھرنہ دیکھے،اس کی نظر کسی اور طرف نہ ہو۔
- نماز کے لیے گھڑا ہوتو دایاں ہاتھ بائیں ہاتھ کے او پر رکھے۔ ایک صاحب عزت بادشاہ کے حضور ایک ذلیل و ناچیز بندے
   کھڑے ہونے کا یہی ایک بہترین طریقہ ہے۔

# نماز کے دوران حرکتیں کرنا:

شریعت نے نماز کے دوران لگا تارتین بارحرکت کرنے کی اجازت دی ہے۔ لے مگراہلِ ہمت وعزیمت نماز میں ایک بھی حرکت کے روادارنہیں۔ایک مرتبہ نماز کے دوران میں نے اپنے ہاتھ کوحرکت دی تھی۔نماز سے فارغ ہونے کے بعدا یک بزرگ نے میری اس حرکت پرنا گواری کا اظہار کیا اور فر مایا:

'' ہمارے مسلک میں نماز پڑھنے کا بیطریقہ ہے کہ جب کوئی بندہ نماز کے لیے کھڑا ہوتو وہ بالکل منجمد ہواور ذرا بھی حرکت نہ کرے''۔

#### نماز میں شیطانی حرکات:

صدیث شریف میں ہے کہ نماز میں سات چیزیں شیطانی حرکات ہیں:

- 🔾 نگسیر پھوٹنا،
  - 🔾 --- اوتگھنا،
  - 🔾 وسوسے،
- O جمائی لینا،
  - O کھجلانا،
- 🔾 إدهرأدهرد يكهنا،
- O کسی چیزے کھیانا،

بعض کے نزد یک مہواور شک بھی شیطانی کاموں میں شامل ہیں۔

ا نقه حنی میں بامر مجوری دوبار حرکت کرنے کی اجازت ہے، تیسری حرکت پرنماز جاتی رہتی ہے۔ ا

# حال الماد ال

خشوع كياهي؟:

🔾 -- حضرت عبدالله ابن عباس نطخط فر ماتے ہیں:

"نماز میں خشوع اس امر کانام ہے کہ نمازی کواہنے دائیں بائیں کی پھے خبر نہ ہو"۔

حفرت سفیان توری میشد نے ارشاد فر مایا:

"جونماز میں خشوع اختیار نہیں کرتا،اس کی نماز فاسد ہوجاتی ہے"۔

حضرت معاذبن جبل دلالفؤنے اس سے بھی سخت الفاظ ارشاد فرمائے ہیں:

''جوکوئی نماز میں اراد تابیم علوم کرے کہ اس کے دائیں بائیں کیاہے،اس کی نماز نہیں ہوئی''۔

بعض علاء نے بیفر مایا:

'' جو شخص نماز کی حالت میں دیواریا فرش پر لکھا ہوا کچھ پڑلے تو اس کی نماز بھی جاتی رہتی ہے'' — (اس لیے کہ پیمل نماز کے خلاف ہے)

ارشادِ باری ہے:

وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآئِمُونَ ٥

''یہوہ لوگ ہیں جواپنی نماز میں دوام (ہیشکی) اختیار کرتے ہیں''۔

اس کی تفسیر میں بیکہا گیا ہے کہ اس سے مراداعضاء کامطمئن اور پُرسکون رہناہے، - ندکور ہے:

''جب نماز میں تم پہلی تکبیر کہوتو سمجھ لو کہ اللہ تمہاری طرف دیکھ رہا ہے، اور جو پچھ تمہارے دل میں ہے اسے جانتا ہے، ۔۔۔ تم اپنی نماز میں جنت کواینے دائیں طرف اور دوزخ کو بائیں طرف خیال کرؤ'۔

یہ بات اس لیے بیان کی ہے کہ جب تمہارا دل آخرت کے ذکر میں مشغول ہوگا تو اس سے سب وسوسے دور ہو جا تیں گے۔ بیسوچ اور خیال دل سے وسوسے دورکرنے کی ایک تدبیر ہے۔

ہمارے شیخ ابونجیب سہرور دی میشانند نے بالا سنا دحصرت شیخ سہل نستری میشاند کا یہ قول ذکر فر مایا ہے:

''جس کا دل آخرت کے ذکر سے خالی ہو، وہ شیطانی وسوسوں میں گرفتار ہوجا تا ہے، کیکن جس کا دل صفائے باطن اور نورِمعرفت سے معمور ہو،اسے کسی مشاہدے اور تصور کی ضرورت نہیں''۔

#### ركوع كي داب كا تقاضا:

شخ ابوسعیدخراز مُعَالَمَةً عَرِمات مِي كد: "جب كوئى ركوع كرے توادب كا تقاضايہ ہےكد:

○ — وہ رکوع میں اس طرح جھے کہ اس کا ایک ایک عضو رکوع کی حالت میں ہو، گویا کہ وہ عرش عظیم کی طرف جھکا ہوا
 □ ہے، — اس وقت وہ اللہ تعالیٰ کی اس قدر تعظیم کرے کہ اس کے دل میں اللہ سے بڑھ کرکوئی چیزعظمت والی نہ ہو۔

○ -- اپنے آپ کواس قدرادنی اور حقیر سمجے کہ اس سے کم ترکسی چیز کا تصور ہی نہ کیا جاسکے۔

# مواف المعارف ا

جبرکوع سے سراٹھائے اور' رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ" كِهِ توبيشجهے كەاللەتغالى اس كى تىپىچ كوئن رہاہے، — اس وقت اس پر
 الله كا ڈراورخوف اس قدرطارى موكەاس كى بدولت وه سرايا سوز وگداز بن جائے۔

#### تلاوت کے آداب:

شیخ سراج میشند فرماتے ہیں کہ نمازی جب تلاوت شروع کرے تو اس کے آداب میں سے یہ ہے کہ اس کا دل اس بات کا مشاہدہ کرے اور اس تلاوت کو اس طرح سنے، کو یاوہ قرآن پاکواللہ تعالیٰ کی طرف سے من رہا ہے، — یاوہ اللہ تعالیٰ کے سامنے قرآن پڑھ رہا ہے۔

#### نمازے پہلے کے آداب:

شیخ سراج بین کارشاد ہے کہ نمازشروع کرنے سے پہلے کے آداب میں یہ ہے کہ اپنے دل کو وسوسوں اور دوسر ہے خیالوں سے پاک کرے، اور ماسوااللہ ہرشے کودل سے مٹادے، حضوری قلب سے وہ جب نماز کے لیے کھڑا ہوگا تو اسے ایسا لگے گا کہ جیسے وہ ایک نماز اداکرنے کے بعد دوسری نماز کے لیے کھڑا ہوا ہے۔ تب وہ نماز میں اپنے نفس اور عقل کے ساتھ گریہ زاری کرتا ہے، اور جب نماز سے فارغ ہوجا تا ہے تو حضوری قلب کی ابتدائی حالت پر آجا تا ہے، جس کے ساتھ نماز کی ابتدائی حالت بر آجا تا ہے، جس کے ساتھ نماز کی ابتداء کی تھی، سے بہی نماز کا دب ہے۔

مذکورہے کہ آ دابِنماز میں سے یہ بھی ہے کہ نماز کو کمال استغراق کی بدولت رکعتوں کے شار کا ہوش ندرہے، ان کا کوئی ساتھی شار کرتارہے کہ کتنی رکعتیں ادا کر لی گئی ہیں۔

#### نماز کے شعبے:

نماز کے مندرجہ ذیل چارشعبے بیان کیے گئے ہیں:

🔾 —محراب میں بدن کا حاضر وموجود ہونا،

بارگاوالی میں ہوش وحواس قائم رکھ کر حاضر ہونا،

🔾 — دل میں خشوع وخضوع کا ہونا،

🔾 — نماز کے ارکان میں خضوع کا ہونا۔

#### حضوري قلب:

حضوری قلب سے حجابات اُٹھ جاتے ہیں، اور عقل وہوش کے حاضر ہونے میں عتاب سے نجات مل جاتی ہے، --حضوری نفس سے رحمت وکرم کے در دازے کھل جاتے ہیں، اور ارکانِ نماز میں خضوع کی بدولت اجروثو اب سے نو از اجاتا ہے۔

# نمازيون كى اقسام:

○ -- جونمازی حضوری قلب کے بغیرنمازاداکرتاہے، وہ غفلت کا شکارہے،

# عوارف المعارف کی کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کی کارگری کی ک

- —اور جونمازی حضوری وشہود عقل کے بغیر نمازادا کرتا ہے، وہ لا برواہی میں مبتلا ہے،
  - جوخضوع نفس کے بغیر نماز ادا کرتا ہے، وہ خطا کارنمازی ہے،
  - جوار کان نماز کے خضوع کے بغیر نماز اداکر تاہوہ غلط کاروبد تمیز نمازی ہے،
- — اور جوان سب مذکورہ بالا اوصاف کے ساتھ نماز ادا کرتا ہے، وہ کامل نمازی ہے۔

#### گناہوں سے برأت وطہارت:

رسول الله منَا فَيْمُ فِي ارشا دفر مايا:

"بندہ جب اللہ کی طرف دل سے متوجہ ہوکراور سراپا چیثم وگوش بن کر (فرض) نماز اداکر تا ہے تو نماز سے فارغ ہونے کے بعد وہ گنا ہوں سے ایسا پاک وصاف ہوجا تا ہے، جبیا کہ وہ اپنی پیدائش کے وقت تھا، — اللہ تعالی ایسے بندے کے فقط ہاتھ پاؤں دھونے سے ہی اس کے سب گناہ معاف کر دیتا ہے، — اور جب وہ نماز شروع کرتا ہے تو اس وقت وہ گنا ہوں سے پاک وصاف ہوجا تا ہے'۔

#### سب سے بری چوری:

ایک باررسول الله مَنَافِیْنِم کے سامنے چوری کا ذکر ہواتو آپ مَنَافِیْنِم نے دریا فت فرمایا:

"چور يول ميں سب سے بُري چوري كون سى ہے؟" - صحابة كرام في النزائے عرض كيا:

''الله اوراس كارسول مَلْالْيَا عِلَمْ بي بهتر جانع بي'' —

حضور مَنَافِيْتُمُ نِ فر مايا: "سب سے بُری چوری نماز کی چوری ہے"۔

صحابه کرام رُخَالِنَهُ عرض گزار ہوئے: ' نماز میں کوئی چوری کیسے کرسکتا ہے؟''

رسول الله مَثَالِثِيمَ نِے ارشا دفر مایا: ' نماز میں و شخص چوری کرتا ہے، جو:

- 🔾 اپنے رکوع و ہجود کو مکمل نہیں کرتا،
  - — جوقرائت کی تکمیل نہیں کرتا،
- 🔿 جس کی نماز میں خشوع نه ہو'' ۔

## امانت اک بارگرال ہے:

حضرت ابوعمر بن علاء بُرِ الله سے ایک بارا مامت کرنے کے لیے گزارش کی گئی تو فر مایا: ''میں اس لائق نہیں ہوں'' ۔۔ لوگوں نے بہت اصرار کیا تو آپ امامت کے لیے کھڑے ہوگئے ۔لیکن جب آپ نے تکبیر کہی تو غش کھا کر گر پڑے، ۔۔ بادل نخو استہ دوسرا امام کھڑا کیا گیا اور نماز پڑھی گئی۔ جب حضرت ابوعمر و مُراسلت ہوش میں آئے تو ان سے دریافت کیا گیا کہ انہیں کیا ہوا تھا، ۔۔ انہوں نے کہا:

### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

''جب میں نے نمازیوں سے کہا:''سید ھے کھڑے ہوجاؤ'' ۔۔ توہا تفنی غیبی نے پکارا: ''کیاتم بھی اللہ کے ساتھ سید ھے کھڑے ہوئ ہو'' ۔۔ اس استفسار پر مجھے ش آگیا۔

#### نمازی کے لیے دعا اور بددعا:

رسول الله مَنَا يُنْفِظُ فِي ارشاد فرمايا:

'' بندہ جب اچھی طرح وضوکر کے نماز کواس کے وقت پر ادا کرتا ہے، —اور رکوع و ہجود کوان کے اوقات میں ادا کرتا ہے، تو نماز اینے نمازی کو دعادیت ہے:

"الله تعالى تيرى اس طرح حفاظت فرمائے جس طرح تونے ميرى حفاظت كى ہے"۔

اس کے بعدوہ نمازا سے نور کے ساتھ بلند ہوتی ہے،اورآ۔ سان پر پہنچنے کے بعداللہ تعالی سے اپنے نمازی کی سفارش کرتی ہے۔ اور جب نمازی اسے تجے طریقے سے ادانہیں کرتا تو وہ بددعا دیتی ہے اور کہتی ہے:

"الله تعالى تحجه اس طرح ضائع كرے جس طرح تونے مجھے ضائع كياہے"-

اس کے بعد وہ نمازی کے لیے تاریکی لے کراوپر چڑھتی ہےاور آسان کے درواز دں کے پاس پہنچ کران درواز وں میں بند ہوجاتی ہے، ۔۔۔ پھراس نماز کو پرانے کپڑے کی طرح لپیٹ کرنمازی کے منہ پر ماردیا جا تاہے''۔

#### الله اور بندے کے درمیان حجاب:

شخ ابوسلیمان دارانی میشد فرماتے ہیں کہ بندہ حق جب نماز میں کھڑ اہوتا ہے تو اللہ تعالی ارشاد فرما تا ہے:

''میرے اور میرے بندے کے درمیان جو حجاب ہے، اسے اٹھا دؤ'۔ ( )

جب وهنماز میں إدهرأدهرد كيمتاہے توالله تعالی ارشاد فرماتاہے:

''اس حجاب کومیرے اور اس کے درمیان میں گرادو، اور اسے اس کی پسندیدہ چیز کے لیے کھلا حجبوڑ دو''۔

#### غايت درج كي حياء:

میشخ ابو بکر وراق میشاند فرماتے ہیں:

''بعض اوقات میں دورکعت نماز پڑھتا ہوں ،اور جب اس سے فارغ ہوتا ہوں تو اس وقت اپنے رب سے بول شرم محسوس کرتا ہوں جیسے کوئی زنا سے فارغ ہوا ہو''۔

ان کی اس بات شے انتہائی ادب کاعلم ہوتا ہے،حقیقت بھی بیہ ہے کہ جسے اللہ تعالیٰ کا جس قدر قرب حاصل ہوگا،وہ نماز کے آ داب کا اس قدر خیال رکھے گا۔

قربِ الهي يريقينِ كامل:

حضرت موی کاظم بن جعفر میشاند سے لوگوں نے عرض کیا:

# عواف المعارف المحارف ا

" کھے بندوں نے نماز میں آپ کے سامنے گزر کر آپ کی نماز خراب کردی "۔

آپنے فرمایا:

"میں جس ذات کے لیے نماز پڑھ رہا ہوں، وہ ال شخص سے زیادہ قریب ہے جومیرے سامنے سے گزراہے"۔

#### نماز مين خثيت ِ الهي :

ندکور ہے کہ حضرت زین العابدین علی بن امام حسین ڈاٹھ نیاجب نماز کے لیے جانے کا ارادہ کرتے تو اس وقت ان کے چبرے کا رنگ اتنابدل جاتا کہ انہیں بہچاننامشکل ہو جاتا، — اُن سے اس تغیر کا سب دریافت کیا گیا تو فر مایا: '' کیاتمہیں نہیں معلوم کہ میں کس ذات کے سامنے کھڑا ہونے کا ارادہ کرر ہا ہوں''۔

#### حساب میں شار ہونے والی نماز:

حضرت عمار بن ماسر والتوني سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَنَافَیْنِم نے فرمایا:

"نمازی کے حساب میں وہی نمازلکھی جاتی ہے جسے وہ سمجھ کرادا کرتا ہے"۔

ایک اور مقام پراس حدیث شریف میں یہ بھی مذکور ہے:

''تم میں سے پچھلوگ ایسے بیں جو پوری نماز پڑھتے ہیں اور پچھ آ دھی، اور پچھ تہائی، اور پچھ چوتھائی، اور پچھاس کا یا نچواں حصہ ادا کرتے ہیں، —حتی کہ بعض لوگوں کی نماز ان کی نماز کا دسواں حصہ ادا ہوتی ہے'۔

#### نوافل كومعمولى نه جانو:

حضرت شيخ خواص مِينالله في التي بين:

''انسان کوچاہیے کہ وہ نوافل کی نیت کرے تا کہ اس کے فرائض کی کمی پوری ہوسکے، —اوراگراس نے الیمی نیت نہیں کی تو پھراس کے حساب میں اس کی نماز سے پچھشامل نہ ہوگا، —اور جب تک فرائض ادانہ کر لیے جائیں، نوافل قبول نہیں کیے جائے'۔

حدیث قدس ہے کہ اللہ تعالی ایسے بندوں کے بارے میں ارشاد فرما تاہے:

"تہاری مثال اس بُرے بندے کی ہے جوقرض اداکرنے سے پہلے مدید (تحفہ) پیش کرتا ہے"۔

#### الله يعدوري كي وجوه:

حضرت شخ خواص مِعْ الله فرماتے میں کہ لوگ دو وجہ سے اللہ تعالی سے دور ہوگئے ہیں:

پہلی وجہتویہ ہے کہ نوافل ادا کرتے ہیں اور فرائض کوچھوڑ دیتے ہیں ،

ے دوسری وجہ یہ ہے کہ ظاہری طور پڑمل کرتے ہیں مگران میں خلوص اور سچائی پیدانہیں ہوتے ، حالانکہ قق وصدافت کے بغیر اللہ تعالیٰ کوئی عمل قبول نہیں فر ماتا''۔



#### نماز میں خشوع وخضوع:

- نماز میں آئکھیں بندر کھنے کی بجائے کھلی رکھنا بہتر ہے، لیکن اگر آئکھیں کھلی رکھنے سے نظر کے منتشر ہونے کے باعث خیالات بھی منتشر ہونے لگیں تو خشوع وخضوع کے لیے آئکھیں بند کی جا کتی ہیں۔
  - — اگرنماز میں جمائی آئے توجہاں تک ممکن ہو، ہونٹ بند کرلے،
    - - ٹھوڑی کوسینے کے ساتھ نہ ملائے،
- نماز میں کسی دوسر نے نمازی کے ساتھ مزاحمت نہ کی جائے ،اس کے لیے کسی طرح کی تنگی نہ پیدا کی جائے ، ندکور ہے کہ مزاحمت کرنے والی نماز اس مزاحمت سے ضائع ہو جاتی ہے ، اسی بناء پر کہا گیا ہے کہا گرکوئی پہلی صف کواس لیے چھوڑ دے کہاس کی وجہ سے لوگوں کو تکلیف ہوگی ،اور دوسری صف میں کھڑا ہو جائے تو اللہ تعالی اس کے ایثار پراُس کے لیے پہلی صف کا تو اب عطافر مائے گا۔
- ندکور ہے کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام جب نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو ان کے دل کی دھڑ کن ایک میل کے فاصلے سے سائی دیتے تھی۔
- اُم المؤمنین حضرت عا کشد طلاق این میں که رسول الله مثلاثیم کے سینه مبارک سے ایسی آ وازنکلی تھی کہ جیسے کوئی ہنڈیا جوش مارر ہی ہو۔ حتیٰ کہ بیہ آ واز مدینه منورہ کی بعض گلیوں تک پہنچ جاتی تھی۔
  - − حضرت جینید بغدادی میشد سے دریافت کیا گیا کہ نماز کے فرائض کیا ہیں، ۔ آپ نے فر مایا:
    - اسواالله مع تعلق،
    - 🔾 ہمت کوجمع کرنا لعنی میسوئی،
    - 🔾 --- الله کی بارگاہ میں دل وجان کے ساتھ حاضر ہونا۔
- 🔾 حضرت حسن طالعیٰ فر ماتے ہیں کہتمہاری نظر میں جب نماز کی کوئی قدرنہیں تو پھرتمہیں دین کی اور کون سی چیزعزیز ہوسکتی ہے؟
  - - فدكور ہے كماللەتغالى نے اپنے ایك پنیمبرعلیہ السلام پریدوحی ارسال فرمائی:

"جبتم نماز پڑھوتو مجھےنذر میں اپنے قلب کاخشوع وخضوع ،اپنے بدن کی نیاز مندی اور اپنی آئکھوں کے آنسو پیش کرو، —اس وقت تم مجھے اپنے قریب پاؤگے'۔

#### نماز کی پابندی کا حاصل:

حضرت ابوالخيرالاقطع مِتَّالِيَّةُ مات بين كه مجھے خواب ميں رسول اكرم مَثَاثِيْمُ كى زيارت كاشرف حاصل ہوا۔ ميں نے عرض كيا: ''يارسول الله مَثَاثِيَّةً إِيَّ بِ مجھے بچھ ہدايت فرما كيں''۔

رسول الله مَنَا لَيْهِمُ فِي أَرْضًا وَفُر مايا:

"نماز کی پابندی کیا کرو، ب کیونکہ میں نے جب بھی اللہ تعالی سے ہدایت کے لیے التماس کی تو اس نے مجھے نماز کی

# 

مدایت فرمائی اور فرمایا: "میس نمازی حالت میستم سے قریب تر ہوں"۔

حضرت ابن عباس ولي في ارشا وفر مايا:

"سوچ سمجھ کر دورکعت نمازادا کرنارات بھر جاگنے سے بہتر ہے"۔

شيخ حاتم الاصم ميسة كي مثالي نماز:

ایک مرتبه محمد بن پوسف الفرغانی میشندن و یکھا کہ شنخ حاتم الاصم میشاند لوگوں کو وعظ فر مار ہے ہیں۔انہوں نے شنخ حاتم الاصم سے دریافت کیا:

"اے حاتم! میں دیکھر ہاہوں کہتم لوگوں کو وعظ ونفیحت فرمارہے ہو، کیاتم نماز بھی اچھی طرح پڑھ سکتے ہو؟" شخ حاتم الاصم نے جواب دیا:" ہاں پڑھ لیتا ہوں" — شخ فرغانی نے پھر پوچھا:" تم کیسے نماز پڑھتے ہو"۔ شخ حاتم الاصم رُواللہ نے جواب دیا:

''میں اس کے تھم کے ساتھ کھڑا ہوتا ہوں اور حشیب الہی کے ساتھ چاتا ہوں، ۔۔ نماز میں ہیبت کے ساتھ داخل ہوتا ہوں اور عظمتِ الہی کوسا منے رکھتے ہوئے تکبیر کہتا ہوں، ۔۔ خوب تھہر تھہر کر قرآن کریم پڑھتا ہوں، ۔۔ خشوع و خضوع کے ساتھ تجدہ کرتا ہوں، ۔۔ تشہد کے لیے مکمل طریقے سے بیٹھتا ہوں، اور سُنت کے مطابق سلام پھیرتا ہوں، ۔۔ اس کے بعدا پنی نماز کواللہ کے سپر دکر دیتا ہوں۔ بیٹھتا ہوں، اور سُنت کے مطابق سلام پھیرتا ہوں، ۔۔ اس کے بعدا پنی نماز کواللہ کے سپر دکر دیتا ہوں۔ ذرندگی بھراس کی حفاظت کرتا ہوں اور اپنے آپ کے ملامت کرتا ہوں کہ میں نے اپنے فرض میں کوتا ہی کی، ۔۔ اور ڈرتا رہتا ہوں کہ شاید میری نماز قبول نہ ہو، مگر پھر بھی بیتو قع رکھتا ہوں کہ (شاید) قبول ہو،ی جائے، ۔۔ اس طرح خوف اور اُمید کے بچ میں رہتا ہوں، ۔۔ اس رب کا شکر گز ار رہتا ہوں جس نے جھے نماز سکھائی، ۔۔ اور جو جھے سے نماز سکھائی، ۔۔ اور جب میر اپرور دگار جھے تو فیق عطافر ماتا ہے تو میں اس کی حمہ میں لگ جاتا ہوں''۔۔

بیسب کچھن کرمحمد بن بوسف الفرغانی میشاند نے فر مایا:
دون میشاند نے فر مایا:

" تمہار ہے جبیاشخص ہی واعظ بننے کا اہل ہے"۔

### نشه کی حالت میں نماز کی ممانعت:

ارشادِ باری ہے:

كَا تَقُرَبُوا الصَّلْوٰةَ وَٱنْتُمُ سُكَارِى \_

''نماز کے قریب مت جاؤجب تم نشہ کی حالت میں ہو'۔

مثائخ کرام نے فرمایا: ''نشہ سے مراد کب وُنیا ہے، ۔۔بعض کے خیال میں اس سے مراد دنیا کی فکر ہے، ۔۔ رسول

اكرم مَنَا لَيْنَا لَم الله الله الماليا:

# عمارف المعارف بالمعارف بالمعار

"جس نے دورکعت نمازاس طرح پڑھی کہ نماز کے دوران کسی دنیاوی بات کا خیال نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کے پچھلے گناہ معاف فرمادیتا ہے۔

نمازسرا پامسکینی، تواضع وانکساری، گریدوزاری، ندامت اور دونوں ہاتھ اُٹھا کراللہ کو یا دکرنا ہے، —اور جو شخص ایسانہ کرے،اس کی نماز ناقص ہے''۔

#### مؤمن کی نماز:

ندکورہ کہ جب مؤمن نماز کے لیے وضوکرتا ہے تو شیطان اس کے ڈرسے دوڑ کر دور بھاگ جاتا ہے۔اس وقت بندہ خداوند عالم کے پاس جانے کی تیاری میں لگا ہوتا ہے، —اور جب وہ تکبیر کہتا ہے تو شیطان اس سے چھپ جاتا ہے، —مؤمن اور ابلیس کے درمیان پر دے ڈال دیئے جاتے ہیں، جن کی وجہ سے ابلیس اس سے چھپ جاتا ہے، مگر جب خداوند قد وس اس کی طرف دیکھتا ہے اور جب بندہ اللہ اکبر کہتا ہے تو فرشتہ اس کے دل میں جھانکتا ہے۔اس کے دل میں اللہ سے بڑی اور کوئی چیز نہیں ہوتی ۔ تو وہ فرشتہ کہتا ہے:

"توسیح کہتاہے، تیرے کہنے کے مطابق اللہ تیرے دل میں موجود ہے"۔

اس وفت اس کے قلب سے نورانی شعاعیں نکل کرعرشِ الٰہی تک پہنچ جاتی ہیں۔اس نور کے ذریعے اس پرزمین وآ سان کے سب ملکوت روشن ومنور ہوجاتے ہیں۔اوراس نور کے اندراس کے لیے نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں۔

#### جابل وغافل کی نماز:

اگرنمازی جہالت اورغفلت کے ساتھ نماز کے لیے کھڑا ہوتا ہے توشیاطین اس پراس طرح اُمنڈ پڑتے ہیں جس طرح کھیاں شہد کے قطرے پرجمع ہوجاتی ہیں۔ جب وہ تکبیر کہتا ہے تو اللہ تعالی اس کے دل کے اندر جھانکتا ہے۔ اگر اس کے دل میں اللہ سے بڑھ کرکوئی چیز جاگزیں ہوتی ہے تو فرشتہ اسے کہتا ہے:

''تو جھوٹ کہتا ہے، تیرے کہنے کے مطابق تیرے دل میں اللّٰہ سے برُ ھے کرکوئی اور ہے'۔

اس وقت اس کے قلب سے وسوسے کا دھواں اُٹھتا ہے۔ جو آسان تک پہنچ کراس کے قلب کے لیے عالم ملکوت کی راہ میں ایک حجاب بن جاتا ہے۔ اس حجاب کی سطح موٹی ہوتی جاتی ہے۔ شیطان اس کے قلب کا گھیراؤ کر کے اس میں برابر پھونکتا اور دم کرتا رہتا ہے۔ اس کے دل میں وسوسے پیدا کر کے انہیں خوشنما دکھا تا ہے۔ حتیٰ کہ جب وہ نماز سے فارغ ہوتا ہے تو اسے پچھ خبر نہیں ہوتی کہ نماز میں کیا پچھ تھا۔

حدیث شریف میں ہے کہ اگر شیاطین اولا دِ آ دم کے دلوں پر نہ چھائے ہوتے تو وہ آسان کے عالم ملکوٹ کوضرور دیکھ لیتے۔ نہ میں سید نہ میں

#### صافی قلوب ہی آسانی قلوب ہیں:

جوقلب کمال ادب سے آ راستہ ہیں، یعنی جسم کی اصلاح کے باعث جن کی تکمیل ہو چکی ہے۔ وہی قلوب صافی ہیں،اور آسانی ہیں۔ جب وہ تکبیر کہہ کرنماز شروع کرتے ہیں تو اس وقت وہ آسان میں داخل ہوجاتے ہیں۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے آسان کو شیاطین کے تصرف سے محفوظ کررکھاہے،اس طرح آسانی قلب بھی شیطان کی پہنچ سے محفوظ رہتا ہے، — البتہ نفسانی وسوسے اس میں باقی رہتے ہیں جوآسانی قلعہ بندی کے باوجو دمنقطع نہیں ہوتے۔

بارگاہِ اللّٰہ کے مقرّبین کے قلوب مرحلہ وار قرب کی منزل کی طرف بڑھتے ہیں اور آسان کے مختلف طبقوں میں بلند ہوتے جاتے ہیں، ہرآسانی طبقے میں نفس کی پچھنہ پچھ ظلمت چھوڑتے جاتے ہیں، جرآسانی طبقے میں نفس کی پچھنہ پچھ ظلمت چھوڑتے جاتے ہیں، اوراسی قد رنفسانی وسوسے بھی کم ہوتے جاتے ہیں۔ حتیٰ کہ جب وہ سب آسانوں سے گزر کر عرش کے سامنے بہنچتے ہیں توعرش کی تیز روشنی کے سامنے تمام نفسانی وسوسے بالکل فنا ہوجاتے ہیں۔ یعنی نفس کی وہ تاریکیاں نورِقلب میں اس طرح غائب ہوجاتی ہیں جس طرح رات دن میں غائب ہوجاتی ہے، — اس مقام پر چنچنے کے بعد آدابِ نماز کے تمام حقوق مکمل ادا ہوتے ہیں۔

#### حاصلِ كلام:

بہرحال ہم نے نماز کے جوحقوق و آ داب بیان کیے ہیں، وہ بہت ہی کم ہیں۔ نماز کی شان ہماری وضاحت وصراحت سے کہیں زیادہ ہے، — جس نے ذکر کرلیا، یا جوذ کر میں کہیں زیادہ ہے، — جس نے ذکر کرلیا، یا جوذ کر میں مشغول ہے، اس کے لیے نماز کی کیا ضرورت ہے، — ایسا خیال کرنے والے گمراہی کی راہ پر چل رہے ہیں اور باطل خیالات کا شکار ہیں۔ اور تمام رسوم واحکام کوچھوڑ کر حلال وحرام سے منہ موڑ رہے ہیں۔

ندکورہ بالاگروہ کےعلاوہ ایک گروہ بھی ہے جس نے ایسی راہ اختیار کی ہے جس سے انہیں روحانی طور پرنقصان پہنچا۔ لیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ گمراہی سے محفوظ رہے ہیں، — یہی وہ لوگ ہیں جو فرائض کا تو اقر ارکرتے ہیں مگر نوافل کی فضیلت سے منکر ہیں۔اس کی بجائے ذکر کو اہمیّت دیتے ہیں، — انہوں نے ادنیٰ روحانی حال پر تکیہ کر کے اعمال کی فضیلت کو پس پشت ڈال دیا ہے، — کیاوہ اس بات سے بے خبر ہیں کہ ہر ہیئت اور ہر حرکت میں جو اسرار اور حکمتیں چھپی ہیں، جواذ کارکی کسی چیز میں نہیں پائی حاتیں۔

یادرہے کہ احوال واعمال، روح اورجسم کی طرح ہیں، —انسان جب تک دنیا میں موجود ہے، اس کا اعمال سے کنارہ کرنا سراسرسرکشی ہے، — جس طرح اعمال، احوال سے تزکیہ پاتے ہیں، —اس طرح احوال، اعمال کے ذریعے پروان چڑھتے ہیں۔

احوال کا پیداہونا کیوں کرممکن ہے۔البتہ جب اعمال کے ذریعے احوال پیدا ہوجا ئیں تو احوال سے ان اعمال کا تزکیہ کرنا چاہیے۔

# باب نمبروس:

# روز بے کی فضیلت اور اثر ات

### جسعمل كاجرضا ئعنہيں ہوتا:

رسول اكرم مَثَالَيْظِ مِنْ الرشادفر مايا:

"مبرايمان كانصف حصه ب،اورروز وصبر كانصف حصه ب" ـ

انسان کا ہر مل مظالم کے بدیلے میں ضائع ہوجا تا ہے، مگر روزہ ایک ایساعمل ہے جس کا اجرضا نع نہیں ہوتا، ب قیامت کے دن ارشادِ باری ہوگا:

" روز ہمرے لیے ہے،اس کے بدلے کوئی اپنابدائیس لےسکتا"۔

#### روزے کی فضیلت:

صدیث قدی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فر مایا:

''روزهمیرے لیے ہے اور میں ہی اس کی جزادوں گا''۔

روزہ کے مل کواللہ تعالی نے اپنی ذات کے لیے اس لیے خاص کیا کہ روزے میں شانِ بے نیازی اور صدیت پائی جاتی ہے۔ روزہ ایک ایسا پوشیدہ عمل ہے جس کا اللہ کے سواکسی کوعلم نہیں ہوتا۔ اسی لیے بعض حضرات نے قرآن کریم میں مذکور لفظ ''اکسیانے محوق ن' سے روزہ دار مراد لیا ہے۔ کیونکہ روزے دارا پنی بھوک اور پیاس کے ذریعے اللہ کی طرف سیروسیاحت کرتے ہیں۔

ترآن کریم میں ایک اور مقام پرارشادِ باری ہے:

إِنَّمَا يُوكَّى الصَّابِرُونَ آجُرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ( بِ٢٢، وروزر)

" بے شک صبر کرنے والوں کو بے حساب اجردیا جائے گا"۔

اس آیت کی تفسیر میں مشائخ کرام نے ارشادفر مایا ہے کہ' صَابِرُونی''سے مرادروزہ دار ہیں۔ کیونکہ صبرروزہ کا دوسرانام ہے۔ چنانچے روزہ داروں کواندازہ کے بغیر بہت ثواب ملے گا۔

─ ایک اورآیت میں ارشادِ باری ہے:

عوارف المعارف المعارف

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ آغَيُنِ عَجَزَآءً إِيمَا كَانُوُا يَعْمَلُوْنَ ٥ (ب١٦،سوره السجده) "كسى نفس كونبيس معلوم كهان كے ليے آئھوں كى يسى ٹھنڈك چھپا كرر كھى گئى ہے، جو پچھوہ كرتے تھے، يہاس كاصلہ ہے''۔

اس کی توضیح میں بیکہا گیاہے کمل سے مرادروزہ ہے۔

#### ایک نفس ہزار بُرائیاں:

شيخ يحيىٰ بن معاذ رمينالله في مايا:

"جب کوئی مرید بسیارخور ہو جائے تو از راہِ شفقت و محبت فرشتے اس کی حالت پر اشکبار ہوتے ہیں۔ جس شخص کو کھانے کی حرص ہوجاتی ہے، شہوت کی آگ اسے جلاڈ التی ہے۔ ایک نفس میں ہزار طرح کی بُرائیاں ہیں، اور وہ سب کی سب شیطان کے ہاتھوں میں ہیں، — چنانچہ جب انسان پیٹ کو بھوکا رکھتا ہے اور غذا کو اپنے حلق میں اتر نے سے روک کرنفس سے ریاضت کرواتا ہے، تو وہ سب بُرائیاں مردہ ہوجاتی ہیں یا بھوک کی آگ میں جل کرفنا ہوجاتی ہیں۔ اس وقت شیطان بھی اس کے سائے سے بھا گتا ہے۔

اس کے برعکس جب پییٹ خوب بھر جاتا ہے،اور مریدا پنے حلق کولذتوں کی خاطر کھلا چھوڑ دیتا ہے توبدی کے اجزاء کوتازگی مل جاتی ہے اور شیطان اسے قابوکر لیتا ہے'۔

#### شكم پُرى اور بھوك:

شکم پُری یاشکم سیری نفس کی ایسی نہر ہے جس سے شیطان کا گز رہوتا ہے اور بھوک ایسی نہر ہے جس پر فرشتوں کا گز رہوتا ہے، — چنانچہ:

- 🔾 شیطان ایک خوابیدہ بھو کے انسان ہے بھی زیر ہوجا تا ہے چہ جائیکہ وہ عبادت میں مشغول ہو۔
- 🔾 —کیکن شیطان شکم سیرانسان پر حاوی ہوجا تا ہے، یعنی قابو پالیتا ہے۔ جا ہے وہ عبادت میں مشغول ہو، 🔾

اگروہ خوابیدہ ہوتو نہ جانے شیطان کیا حال کرے، — چنانچہ ایک مرید صادق کانفس جب کھانا پینا طلب کرتا ہے تو اللہ ک بارگاہ میں فریاد کرتا ہے۔

#### شيخ طيالسي كي غذا:

ایک شخص شیخ طیالی میشند سے ملنے کے لیے آیا۔اس نے دیکھا کہ وہ اس وقت سوکھی روٹی کو پانی میں بھگو کر کھارہے ہیں۔ کھانے سے پہلے بھیگی روٹی کونمک لگالیتے ہیں ، — وہ مخص کہنے لگا:

"الطرح سے آپ شکم سیر کیسے ہوتے ہوں گے" ۔ آپ نے فر مایا:

''میں اتناعرصہ تک کھانا کھانا حجبوڑ دیتا ہوں کہ مجھے پھراس کی رغبت ہو جاتی ہے''۔

جو خص کھانے پینے میں فضول خرجی کرتا ہے،اسے آخرت سے پہلے دنیا میں جلد ہی ذلت وخواری سے دو چار ہونا پڑتا ہے۔

# عوارف المعارف المحارف المحارف

#### كم خورى ابلِ صدق وصفا كاشيوه:

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

"وہ بردادروازہ جس کے ذریعے بارگا والہی میں داخل ہوا جاسکتا ہے، ترک غذاہے"۔

حضرت شیخ بشرحا فی میشیغر ماتے ہیں:

'' بھوک کدورت سے دل کوصاف اور خواہشوں کومر دہ کردیتی ہے، کم کے اسرار کھول دیتی ہے''۔

حضرت ذوالنون مصری مشتشت نے فرمایا:

''میں نے جب بیٹ بھر کر کھانا کھایا یاسیر ہوکر پانی پیاتو یقیناً میں نے اللہ کی نافر مانی کی یااس کاارادہ کیا''۔

صحفرت قاسم بن محمد ﴿النَّهُ أَنْ اللَّهُ عَلَى مَعْمِدِ مِنْ النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَل عَلَى اللّهُ عَلَى

بین کرمیں نے تعجب سے سجان اللہ کہااور پھرعرض کیا:

" پُھرآ ڀگزربسر کيسے کرتے تھے" - آپ رُفَائِنانے فر مايا:

'' تھجوروں اور پانی پرگز ربسر ہوتی تھی ، — اس کے علاوہ ہمارے کچھانصاری پڑوتی اکثر ہمیں اپنی اونٹنیوں کا دودھ بھیج دیا کرتے تھے''۔

— اُم المؤمنین حضرت حفصه و النفخانے اپنے والد (حضرت عمر بن خطاب و النفظ ) سے عرض کیا :
'' اللّٰہ تعالیٰ نے اب رزق میں وسعت عطا فر ما دی ہے، لہٰذا آپ بھی موجودہ کھانے کی مقدار بڑھا دیں ، — اوراپنے
ان معمولی کپڑوں سے بہتر لباس پہنیں'۔

يين كرامير المؤمنين حضرت عمر فاروق والنيئة نے ارشا دفر مایا:

" میں تمہارے اس سوال کا جواب تنہی ہے بوچھتا ہوں، — کیارسول الله مَثَلَّقَیْمُ کا بیرحال نہ تھا؟".

ا پ سے بیا تعاط کا بارد ہوائے۔ ان پوس رف سعہ روب سوک کے اور ان کی میں شامل ہونانہیں چھوڑوں گا، سے ہوسکتا ہے کہ در میں تمہیں آگاہ کرتا ہوں کہ میں رسول اکرم مَثَّا تَثَیْرُم کی سخت زندگی میں شامل ہونانہیں چھوڑوں گا، سے ہوسکتا ہے کہ اس کی بدولت مجھے آخرت میں آسائش کی زندگی نصیب ہوجائے''۔

امہات المؤمنین میں ہے کسی کاارشاد ہے:

''اگر مجمی میں نے آٹا چھانااوراس میں سے بھوی نکالی تو آپ مَالَّیْمُ نے ایسا کرنے کو ناپند فرمایا''۔

🔾 — أم المؤمنين حضرت عا ئشه رنطخهًا فر ما قي ہيں:

'' بہلی ایسا اتفاق نہیں ہوا کہ رسول اللہ مَثَالِیَّا اللہ مَثَالِیَّا مِسلسل تین دن گیہوں کی روٹی تناول فر مائی ہو۔ یہاں تک کہ آپ وصال فر ما گئے''۔اگرتم ہمیشہ ملکوت کا درواز ہ کھٹکھٹاتے رہوتو وہ ایک دن تمہارے لیے کھل جائے گا''۔ عوارف المعارف المعارف

حاضرین نے عرض کیا:''ایہا ہونا کیونگرمکن ہے؟'' — ارشاد فر مایا:''بھوک اور سخت پیاس ہے''۔

مكالمه حضرت يجيٰ عليه السلام اورابليس تعين:

ایک مرتبہ حضرت بیجیٰ بن زکر یاعلیہاالسلام کے سامنے ابلیس نمودار ہوا۔ اس کے پاس بہت سے پھندے اور کانٹے بتھے۔ آپ نے اس سے دریافت فرمایا:'' یہ کیا ہیں'' — ابلیس نے کہا:

''یددنیا کی خواہشات ہیں جن کے ذریعے میں ابن آ دم کو پھانستا ہول'۔

حضرت يحيى عليه السلام في دريافت كيا:

" کیا تونے مجھے بھی کسی خواہش میں مبتلا پایا"۔

ابليس كهني لكا:

''ایک رات آپ نے خوب پیٹ بھر کر کھانا کھالیا تھا۔اس وقت میں نے آپ کونماز اور ذکر سے غافل کر دیا تھا''۔

حضرت یخی علیه السلالم نے فرمایا:

'' آئنده میں بھی پیپے بھر کرکھا نانہیں کھاؤں گا''۔

يين كرابليس كهني لكا:

'' آئندہ میں بھی کسی کی خیرخواہی نہیں کروں گا''۔

عبادت اور بھوك:

· صحفرت شفق بلخي مُناتِد فرمات مين:

"عبادت بھی ایک حرفت اور پیشہ ہے، -خلوت اس کی دکان ہے اور بھوک اس حرفت کے آلات ہیں '۔

حکیم لقمان نے آپ بیٹے سے فرمایا:

''جب معدہ کو جائے تو اس وقت فکر کی لذت خوابیدہ ہو جاتی ہے، ۔۔دانش و حکمت گویائی جھوڑ دیتے ہیں،۔۔اعضاء بدنی عبادت کرنے سے جی جرانے لگتے ہیں'۔

حفرت حسن بھری میشاند ارشادفر ماتے ہیں:

"اینے دسترخوان پر دوسالن نہ جمع کرو، کیونکہ بیمنافقوں کا کھاناہے"۔

○ — ایک بزرگ کابیان ہے:

"میں ایسے زاہد سے بناہ جا ہتا ہوں، طرح طرح کے کھانوں سے جس کامعدہ خراب ہوگیا ہو"۔

پیپکازُمد:

# عواف المعارف ا

جاتا ہے، بعنی مجاہدے اور ریاضت کے ذریعے اس کی جواصلاح کی گئی تھی، وہ ضائع جائے گی، ۔۔ وہ پھرخواہشوں کی طلب کرنے لگتا ہے، بلکہ اس کی طلب اور وسعت اختیار کرلے گئی'۔

O — ایک بزرگ ارشادفر ماتے ہیں:

'' دنیاتمہارے پیٹ کی طرح ہے، ہے، ارے اندرجس قدر پیٹ کا زُہد ہوگا تمہیں اسی قدرز اہد سمجھا جائے گا''۔

رسول اکرم مَلَّ شَیْنِم کاارشادِگرامی ہے:

''انسان نے کوئی ظرف ایبانہیں بھراجو پیٹ سے زیادہ بڑا ہو، — حالا نکہ ابنِ آ دم کی کمرکوسیدھار کھنے کے لیے چند لقمے ہی کافی ہیں، — اگر بہت ہی ضرورت ہوتو اس ظرف شکم کے لیے:

○ — ایک تہائی حصہ کھانے کے لیے،

O — ایک تہائی حصہ پینے کے لیے،

O — ایک تہائی حصہ سانس لینے کے لیے۔

كثيرً مشائخ كرام كي نفيحت:

شخ فتح موصلی میں نفر ماتے ہیں کہ میں تمیں مشائخ کرام کی صحبت میں رہا۔ میں جب ان سے رخصت ہوا تو ہرایک نے مجھے یہی نفید حت فرمائی:

''میں اُمردوں (نوعمرلژ کوں) کی صحبت سے گریز اں رہوں اور کم کھایا کروں''۔

--

# باب تمبر ۴۶۰:

# . صوم وافطار كے مختلف انداز

سفر ہوخواہ حضر ہو، کچھ مشائخ کرام کامعمول تھا کہوہ ہمیشہ روزے سے رہتے تھے جتی کہ اللہ کی بارگاہ میں حاضر ہو گئے۔ ا نہی میں سے ایک شنخ عبداللہ بن جبار میشانیہ تھے،جنہوں نے بچاس سال سے زیادہ عرصہ تک روزے رکھے۔سفر ہوخواہ حضر ہو، وہ بھی افطار نہیں کرتے تھے، — ایک روزان کے ساتھیوں نے بہت اصرار کیا توانہوں نے (بادلِنخواستہ)افطار کرلیا، مگر ہوا یہ

مرید جب محسوس کرے کہ لگا تارروزے رکھنے سے اس کے دل کی اصلاح ہوتی ہے تو وہ لگا تارروزے رکھے لیکن اس تو اتر میں افطار کی حکمت وافا دیت کو بھی ترک نہ کر ہے ،ایبا کرنے سے اسے اپنے مقصد میں کامیا بی ہوگی۔

#### لگاتارروزے رکھنا:

حضرت ابوموی اشعری دانشهٔ سے روایت ہے کہ رسول اللہ منگافیوم نے فرمایا:

"جس نے لگا تارروزے رکھے،اس پرجہنم تک کردی جائے گئا۔

مزيد برآ لآپ سَالْيَعْ أن اس كي تشريح كرت موع فرمايا:

"جس نے نوے دن تک لگا تارروزے رکھے،اس کے لیے جہنم میں کوئی جگہیں"۔

🔾 —بعض حضرات نے لگا تارروز ہےر کھنے کومکروہ قرار دیا ہے۔اس حوالے سے حضرت ابوقیا دہ رٹالٹنڈ کی روایت مذکور ہے کہ رسول اكرم مَنْ فَيْمُ عَلَيْهُمْ مِنْ عَدِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

"استخص کے بارے میں کیا تھم ہے جولگا تارروزے رکھے"۔

آپ مَنْ لِمُنْتِكُمُ نِے فرمایا:

"اس نے نہروزہ رکھانہ افطار کیا"۔

اس حدیث مبارک کی تاویل میں بیکہا گیا ہے کہ لگا تارروز ہ رکھنے سے مرادیہ ہے کہ جوعیدین اورایام تشریق میں بھی افطار نہ کیا جائے ،اس قتم کے روزے مکروہ ہیں، ۔۔لیکن جس نے ان دنوں میں روز نے ہیں رکھے، وہ ان روز ہ داروں میں شار نہ ہو گا

# عراف المال الم

جن کے روز وں کورسول اللہ مَنَا لَیْمُ نے مکر وہ ارشا دفر مایا تھا۔

حضرت داؤ دعلیه السلام کے روز ہے:

۔ بعض مشائخ کرام کا بیمعمول رہاہے کہ وہ ایک دن چھوڑ کرروز ہ رکھتے تھے، یعنی ایک دن روز ہ رکھتے تھے اور ایک دن نہیں رکھتے تھے، — حدیث شریف میں آیا ہے:

"بہترین روزے میرے بھائی (حضرت) داؤد (علیہ السلام) کے تھے۔ وہ ایک دن روزہ رکھتے تھے اور ایک دن افطار کرتے تھے"۔

روزے رکھنے کا بیانداز ایک بڑی جماعت نے پند کیا ہے تا کہ انسان صبر وشکر دونوں حالتوں میں رہے۔

#### روز ہ رکھنے کے پچھاورانداز:

- کھ حضرات دودن روز ورکھتے ہیں اور ایک دن روز وہیں رکھتے ،
  - 🔾 ـــا ایک دن روز ه رکھتے ہیں اور دودن روز ہیں رکھتے۔
- 🔾 ـــ کچھ حضرات صرف پیر، جمعرات اور جمعہ کے دن روز ہ رکھتے ہیں۔
- ے نہ کور ہے کہ شیخ سہل بن عبداللہ مین اللہ پندرہ دن میں صرف ایک بار پھھ کھاتے تھے، باقی دن میں لگا تار روزے سے رہتے، ۔۔۔ ماہِ رمضان میں صرف ایک بار کھاتے تھے اور اتباع سُنت میں سادہ پانی سے افطار کرتے تھے۔
- صحفرت جنید بغدادی میشد مسائم الدهر تھے یعنی لگا تارروزے رکھتے تھے۔البتہ جب کوئی برا درطریقت ان کے پاس ملنے آتا تواس کے ساتھ افطار کرتے تھے،اورارشادفر مایا کرتے:

" بھائيوں كاساتھ دينا، روزے كى فسيلت سے كم نبيں -"

مگراس طرح کے افطار کے لئے علم شریعت وطریقت پرعبور ہونا چاہئے۔ کیونکہ بعض اوقات ایسے افطار میں نفسانی خواہش کا عمل دخل بھی ہوسکتا ہے، محض برادران طریقت کی موافقت کی نیت ہی نہیں ہوتی ۔ لہذا نفسانی خواہش کے ہوتے ہوئے محض موافقت کی نیت کا خالص رہنا خاصامشکل ہے۔

#### تشكيم ورضا:

ہارے شیخ ابونجیب سہرور دی میں اندینر مایا کرتے تھے:

'' مجھے کی سال ہو گئے، میں نے اپی خواہش پر فر مائش کر کے بھی پھنہیں کھایا، بلکہ جب کوئی چیز مجھے چیش کی جاتی ہوتو میں اسے اللہ کا فضل و کرم سجھتا ہوں اور اس کا خاص فعل جانتے ہوئے اس کے فعل کی موافقت کرتا ہوں'' — مزید فر مایا:''ایک دن مجھے کھانے کی خواہش ہوئی۔ جو محض روز انہ کھانا لے کر آتا تھامعمول کے مطابق وہ نہیں آیا — چنا نچہ جس کو ٹھڑی میں کھانا رکھا ہوتا تھا، اسے میں نے خود کھول کر وہاں پڑا ایک انارا ٹھالیا، — اسے میں ایک بلی آئی اور اس نے وہاں کی ایک مرغی کو پکڑلیا — اس پر

عوارف المعارف المعارف

میں نے اپنے دل میں کہا کہ بیاس انار لینے کی سزاہے۔''

میں نے شخ ابوم سعود مُیشنت کود یکھا، وہ رات دن میں کی بار کھانا کھاتے تھے۔اور جس وقت ان کے سامنے کھانے کے لئے

پھلا یا جاتا، وہ اس میں سے پھے نہ پچھ ضرور کھا لیتے۔ان کا کہنا تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی موافقت میں پچھ نہ پچھ کھا لیتے ہیں، — اس
طرح انہوں نے کھانے پینے اور پہننے کے سارے معاملات میں اپنی مرضی اور اپنے اختیارات کو بالکل ترک کر دیا تھا اور اپنے سب
معاملات میں اللہ کفعل پر انحصار کر لیا تھا، — چنا نچا پی ضروریات کے حصول کے لئے انہوں نے بھی کوئی کا منہیں کیا اور نہ پچھ
معاملات میں اللہ کوئی ذریعہ اختیار کیا۔ بلکہ اللہ کی طرف سے جو پچھانظام ہوجاتا اس پر اکتفاکرتے — اس طرح ایک باروہ کی دن

یا نے کے لئے کوئی ذریعہ اختیار کیا۔ بلکہ اللہ کی طرف سے جو پچھانظام ہوجاتا تا ہی پر اکتفاکرتے — اس طرح ایک باروہ کی دن

یک بھو کے رہے۔رزق بہنچانے کے لئے اللہ تعالیٰ کے فعل کے منتظر رہے کی کوبھی ان کے اس حال کا پیتہ نہ چلا ۔اور نہ انہوں نے
اپنے نفس کے لئے پچھکام کیا تا کہ اس کے موض پچھ کھانے کومیسر آجاتا — کئی دنوں کے بعد جاکر لوگوں کو ان کے فقر و فاقہ کا علم
موا۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے گئی شاگر دول اور ساتھیوں کو ان کی خدمت پر مامور فرما دیا۔وہ ان کے لئے پر تکلف کھانے تیار
کر کے لاتے اور اسے اللہ کافضل و کرم بچھ کر کھالیت تھے، — میں نے انہیں یوفرماتے ہوئے ساتے:
مرکون کو دورہ سے ہونا بچھے محبوب ہے، لیکن جب اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے روز سے کی محبت کوختم فرما دیتا ہے تو میں
اس حالت میں بھی اللہ کی موافقت کرتا ہوں۔''

#### ريا كارى كالمان:

○ — واسط کے ایک مخلص اہل اللہ کے بارے میں مذکور ہے کہ وہ کئی سال تک روزے رکھتے رہے مگر ماہ رمضان کے روزوں کے علاوہ اپنا ہرروزہ غروب آ فتاب سے پہلے کھول لیتے تھے۔

— شیخ ابونفر سراج عمینی فرماتے ہیں کہ بغض حضرات صدق وصفانے اس شرعی مخالفت کونا پسند کیا ہے، جبکہ وہ روز نے فلی ہی ہوتے ہیں، سبعض ارباب طریقت نے اس معمول کواس لئے سراہا ہے کہ سالک اس طرح بھو کے رہ کرنفس کی اصلاح کرنا جا ہے ہیں، محض روزہ سمجھ کراس کے اجرکی نیت سے لطف اندوز نہیں ہونا چاہئے۔

گر مجھے یہ خیال آتا ہے کہ جیسے ان کا مقصد روز ہے کے گمان ہے لطف اٹھا ٹانہیں۔ ویسے ہی ان کا روز ہے کے تصور سے لطف اندوز نہ ہونا بھی لطف اٹھانے کے برابر ہے — اس طرح یہ سلسلہ چاتا چلا جائے گا، — چنانچہ بہتریہ ہے کہ شرعی تقاضوں کے مطابق روزہ کوکمل کیا جائے ، وقت سے پہلے افطار نہ کیا جائے ، جیسا کہ ارشاد باری ہے:

وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمُ ٥ م " "اورتم اليخ اعمال كوباطل ندكرو-"

بہر حال اہل حق کا ہر کام خلوص اور نیک نیتی پر مبنی ہوتا ہے۔اس لئے وہ صدافت کے خلاف نہیں کرتے 'کیونکہ صدافت ہر صورت اور ہر حال میں مسلمہ ہے۔صادق ہمیشہ صدق کی جارد یواری کے اندر رہتا ہے وہ اس سے کیسے باہر نکل سکتا ہے۔

#### حوصلہ افزائی کے لئے مرید کی رفاقت:

ا کی بزرگ نے فرمایا کہا گرتم کسی صوفی کونفلی روز ہے رکھتے ہوئے پاؤ تو اسے عار دلاؤ، کیونکہ اس صورت میں وہ دنیا داری

بں مبتلا ہے۔

— اگرایک ہی خیال کے سالکوں کی جماعت میں کوئی مرید راہ طریقت کے ابتدائی مرحلے میں ہوتو سب ساتھی اسے روز ہے کی طرف مائل کریں اوراس کی (حوصلہ افز ائی کے لئے ) موافقت میں روز ہے دکھیں، ۔۔۔ فرض محال اگراس کا ساتھ نہ دے سکیں تو اس کے افظار کا اہتمام ضرور کریں۔اس کے ساتھی از راہِ لطف و کرم اس کے لئے تکلیف برداشت کریں گراس کی روحانی حالت کا پنی روحانی حالت پر قیاس نہ کریں (کیونکہ وہ تو ابھی ابتدائی مرحلے میں ہے۔)

اگرکوئی شیخ یا پیرومرشد بھی اس جماعت کے ساتھ ہوتو سب ساتھی اس کے ساتھ روزہ رکھیں اور اس کے ساتھ افطار
 کریں ۔ سوائے اس شخص کے جمیے شیخ صاحب نے کوئی مختلف کام سپر دکیا ہو۔ بہر حال اس پر لازم ہے کہ شیخ کے حکم کی اطاعت
 کرے۔

ای اصول کی بناء پرایک شخ نے فقط اپنے مرید کی تربیت کے لئے لگا تارگئی سال روز نے رکھے تا کہ مرید انہیں دیکھ کرخود بھی روز نے رکھے تا کہ مرید انہیں دیکھ کرخود بھی روز نے رکھنے لگے (یعنی ان کی پیروک کرے)، — شخ ابوالحن کی بھی انہوں نے بارے میں لکھا ہے کہ جب وہ بھرہ میں یام پذیر تھے تو انہوں نے لگا تارروز نے رکھے۔ آپ جمعہ کی شب میں کھانا کھاتے تھے۔ اس طرح ان کی خوراک کا خرچ صرف چاردانق لے ہوتا تھا۔ وہ چھال کی رسیاں تیار کرکے بیچ دیتے اور اس کے ذریعے اپنا خرچ چلاتے۔

فیخ ابوالحن سالم مُراثید کافیخ کی مُراثید کے بارے میں کہنا تھا:

''میں انہیں تب شیخ تشلیم کروں گاجب وہ افطار کر کے کھایا کریں۔''

شیخ سالم کے خیال میں شیخ کی نفسانی خواہش میں مبتلا تھے۔ کیونکہ دہ اپنے لگا تارروزوں کی وجہ سے لوگوں میں مشہور تھے۔
ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ جو محض حق کے لئے مخلص ہوتا ہے، اس کی بیتمنا ہوتی ہے کہ وہ ایسے رہے جیسے کوئی کنوئیں میں بند
ہو۔ جہاں کوئی اسے پہچا نتا نہ ہو کیونکہ شہرت اخلاص کے منافی ہے، <sup>ع</sup>سب پھر بیہ بات بھی ہے کہ جو (طلب سے ) زیادہ کھا تا ہے، وہ
باتیں بھی زیادہ بنا تا ہے۔

يشخ ابوالحن كاعجيب وغريب واقعه:

ندکور ہے کہ ایک بارشخ ابوالحن میزاند نے اپنے مریدوں کے ساتھ حرم شریف میں سات دن تک قیام کیا۔ اس عرصے میں کی نے کھونہ کھایا ۔۔ ان کا ایک مرید طہارت کی غرض سے نکلا۔ اس نے خربوزے کا چھلکا پڑادیکھا تو اسے اٹھا کر کھالیا، ۔۔ کس نے اسے ایسا کرتے دیکھ لیا تو ان کا ٹھکا نہ دیکھنے کے لئے اس کے پیچھے گیا۔ پھر (خاطر و مدارات کی خاطر) کچھ کھانالا کران کے سامنے پیش کیا۔ ٹیش کیا۔ ٹی

لے درہم کا چھنا حصد دانق کہلاتا ہے۔ایک دانق تین پیے کے برابر ہوتا ہے۔

ت جيسا كمعروف صوفى شاعراورولى الله سيّرعبدالله شاه المعروف بلص شاه مُعَنَّلُة في فرمايا:

نەكوئى ساۋى ذات چچانے' نەكوئى ساہنوں مَنے

ے چل بُھیااوتھ وسیئے جھے دیجدے سارے اُنھے

# عواف المعارف ا

''تم میں سے کس نے بیہ جرم کیا ہے جس کی وجہ سے جمیں کھانا بھیجا گیا ہے۔'' اس مرید نے عرض کیا

'' بیکوتا ہی مجھ سے ہوئی ہے۔ میں نے خربوزے کا چھلکا پڑاد یکھا تو اٹھا کر کھالیا۔'' بین کرشنے نے فرمایا:

> ''ابتمایئ جرم کے ساتھ رہو، ہم سے الگ ہوجاؤ۔'' بین کرمرید نے استدعاکی:

> > ''میں پی کوتا ہی اور گناہ سے تائب ہوتا ہوں۔'' اس پرشنے نے فر مایا:

''جب توبه ہی کر لی تو پھر کچھ کہنے کا موقع نہیں۔''

روزه کے حوالے سے کچھاور معمولات شیوخ:

- ۔ بہت ہے مشائخ کرام ایا م بیض کے روز ہے رکھا کرتے تھے، یعنی تیرہ، چودہ اور پندرہ تاریخ کے روز ہے، ۔ روایت ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام کو جنت ہے جب زمین پراتا را گیا تو اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کے باعث ان کا سارا بدن سیاہ ہو گیا ۔ ۔ آپ نے اللہ کی بارگاہ میں تو ہے کی جو تبول ہو گئی، ۔ ( کفار کے کے طور پر ) آپ کو ایا م بیض کے روز ہے کا تھم ہوا۔ چنا نچہ روز ہے کی برکت سے ہرروز آپ کے بدن کا ایک تہائی حصہ سفید ہوجا تا تھا۔ حتیٰ کہ ایام بیض کے تین روز ہے کھمل ہونے برآ ہے کا سارا بدن سفید ہو گیا۔
  - 🔾 -- بعض مشائخ ماہ شعبان کے پہلے بندرہ دنوں کے روزے رکھتے تھے،اورا گلے بندرہ دنوں کے روز نہیں رکھتے تھے۔
    - — اگر کوئی ماه شعبان اور رمضان کے روزے لگا تارر کھے تو اس میں کوئی مضا کھنہیں۔
- اگر کی نے ماہ شعبان کے سارے روز نے ہیں رکھے تو وہ ماہ رمضان سے ایک یا دو دن پہلے روز ہے نہ رکھے ، یعنی دونوں مہینوں کے روز بے نہ ملائے۔
- بعض مشائخ ماہ رجب کے بھی روزے رکھنے کو مکروہ قرار دیتے ہیں۔ان کے خیال میں ایبا کرنے سے ماہِ رمضان کے روز وں پر فوقیت کا اظہار ہوتا ہے، اس طرح ماہ رجب میں جمعرات، جمعہ اور ہفتہ کے دن روزہ رکھنامستحب ہے۔ حدیث شریف میں (اس کی فضیلت میں مذکور) ہے:

''جس نے ماہِ رجب (شہرحرام) کے تین دنوں لینی جمعرات، جمعہ اور ہفتہ کوروز ہ رکھاوہ دوزخ سے سات سوسال دور ہو '

○ -- ماه ذوالحجهاور ماه محرم کےعشرہ میں روزے رکھنامستحب ہے۔

------

# باب نمبراهم:

# روزے کے آ داب

#### روزے میں صوفیاء کرام کے آداب:

روزے میں صوفیاء کرام کے آداب میں میمعمول رہاہے:

- ضبط میں لایا جائے ،
  - 🔾 اعضاء وجوارح کوگناہ سے بازرکھا جائے ،
- جیسے نفس کو کھانے سے روکا جائے ،اسی طرح نفس کے افطار کے لئے اہتمام نہ کیا جائے۔

میرے سننے میں پیہ بات آئی ہے کہ عراق کے بعض مشائخ کرام اوران کے مریدین کا پیمعمول تھا کہ وہ روزے رکھتے ، اور افطار کے لئے انہیں نذرنیاز کی طرح اللہ کی طرف سے جو پھی میسر آجاتا، وہ اسی پراکتفا کرتے ہوئے افطار کرتے، —

یہ بات خلاف اوب ہے کہ مرید مباح چیزیں چھوڑ کرحرام اور گناہ کی چیز ول سے افطار کرے۔

#### اہل یقین اور اہل فریب کے اعمال:

حضرت ابودرداء دلاتننهٔ کاارشاد ہے:

'' داناؤں کا سونا اور روزہ افطار کرنا کتنا اچھا اور قابل تعریف ہے، — اس کے برعکس احقوں کا رات بھر جا گنا اور روز ہے رکھنا بعض اوقات ان کے نقصان کا باعث ہوتا ہے کیونکہ اہلِ یقین اور پر ہیز گاروں کا ایک ذرہ برابرعمل ،اہلِ فریب کے اعمال کے یہاڑ ہے کہیں زیادہ افضل ہے۔''

#### روز ہے کے آ داب:

صوفیاء کرام کے ہاں روزے کے آ داب اوراس کی فضیلت کا ایک طریقہ رہمی ہے کہانسان عام دنوں میں کھائے جانے کی نبت انطار میں کم کھائے، — انطار کے موقع پریائس کھانے کے وقت اگر بہت سے کھانے اکٹھے کر لئے جائیں تو اس صورت میں روزے کا مقصد ہی فوت ہوجاتا ہے، -- جبکہ روزے کی غرض وغائت بیہے کہ:

- O \_\_نفس کومغلوب کیا جائے،
- 🔾 \_\_نفس کو صدیے بردھنے سے روکا جائے ،
  - کھانابقدرضرورت کھایا جائے۔

# مرف المعارف المحارف ال

اہل صفا کواس بات کا بخو بی علم ہے کہ ضرورت کے مطابق اور نفس کی طلب میں کمی لانے سے بنفس کوسب افعال واقوال میں حب ضرورت پراکتفا کرنے کی عادت ڈالی جاسکتی ہے۔ — اور نفس کی بیخصلت ہے کہ اگر اسے اللہ کے کاموں کے حوالے سے کسی ایک کام میں فقط حب ضرورت کا پابند بنایا جائے تو وہ بھی احوال میں اس معمول کی پابندی کرتا ہے ۔۔۔ اس اصول کے پیش نظر وہ کھانے میں ضرورت کی پابندی کرتے ہوئے سونے ، بات چیت کرنے اور افعال میں بھی اسی 'حسب ضرورت' کے اصول کی پابندی کرنے گےگا۔

چنانچہ 'حب ضرورت پراکتفا''کرنا اہلِ طریقت کے لئے خیرو برکت کا ایک بڑا وسلہ اور ذریعہ ہے۔جس کا لحاظ اور خیال کرنا بہت ضروری ہے۔ کیونکہ ضرورت کے علم کا فائدہ اور اس کی طلب صرف ان بندوں کے لئے مخصوص ہے جنہیں اللہ تعالی انہیں اپنامقرب بنا تا ہے اور جن کی خود تربیت فرما اپنا برگزیدہ بندہ بنا تا ہے۔

صروزے کی حالت میں اپنی اہلیہ ہے ہنسی دل گلی کرنا اور بدن سے بدن ملانا (ملامست) بھی منع ہے تا کہ روز ہ زیاد ہ کیز ہ رہے۔

- روزے دار کے لئے سحری کھانا بھی سنت ہے سحری کھانے میں خیر کے دو پہلو ہیں:
  - — اس ہے سُنّت کی پیروی ہوتی ہے۔
  - 🔾 —سحری کھانے سے روزے کوتقویت چینچی ہے۔

حضرت انس طلننفذ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ سُکا ہُنیم نے ارشا وفر مایا:

"سحری کھاؤ کیونکہ تحری میں برکت ہے۔"

─ اس طرح افطار جلد کرلینا بھی سُنت ہے، — اگر عشاء کے بعد کھانا کھانے کاارادہ ہو، — اور کوئی شخص مغرب اور عشاء کے درمیان عبادت کرنا جا ہتا ہوتو اسے پانی یا کشمش یا چھو ہارے کے چند دانوں سے افطار کرلے، بشر طیکہ نفس کشکش میں مبتلا ہو۔ تا کہان دونوں نمازوں کا درمیانی وقت بخو کی گزرجائے۔

○ -- ای طرح احیائے وقت کی بڑی فضیلت ہے اور اس میں بڑی بھلائی ہے، -- اور اگر ایبا معاملہ نہ ہوتو سُنت کے مطابق فقط یا نی ہے افطار آر لے۔

''میراوه بنده محبوب ترین ہے جوافطار میں زیادہ جلدی کرے۔''

ا يك اورمقام پررسول اكرم مَنْ يَخْتِمْ نِي ارشادفر مايا:

"جب تک لوگ افطاری میں جلدی کرتے رہیں گے، تب تک ان میں بھلائی موجودرہے گی۔"

🔾 --- نمازمغرب سے پہلے افطار کرناسنت ہے۔ رسول الله مَثَلَقَةُ کم کامعمول مبارک تھا کہ آپ ایک گھونٹ یانی ، یا دودھ، یا

#### 

چند کھجوروں ہےروز وافطار فر مایا کر تیت ھے۔

محض بھوکے پیاسے رہنے والے روزہ دار:

صدیث شریف میں آیا ہے کہ پچھروزہ دارا کیے ہیں جن کے روزے کا حصہ صرف بھوک یا پیاس ہے۔اس کی وضاحت میں یہ کہا گیا ہے کہ اس سے مرادوہ روزہ دار ہیں جو دن بھر بھو کے پیاسے رہتے ہیں اور حرام چیز سے روزہ افطار کرتے ہیں، سیاوہ لوگ مراد ہیں جو حلال کھانے سے روزہ رکھتے ہیں،اورغیبت کر کے لوگوں کے گوشت سے افطار کرتے ہیں۔

#### روز ہے میں غیبت اور جھوٹ

صفرت سفیان توری میشاند فر ماتے ہیں:

''جس نے غیبت کی اس کاروزہ فاسد ہو گیا۔''

حضرت مجامد منالنت نے ارشادفر مایا:

'' دوعاد تیں:غیبت اور جھوٹ روز ہے کو فاسد کر دیتی ہیں۔''

حفرت شيخ ابوطالب مبينات مذکورے:

"الله تعالی نے جھوٹ بات سننے اور بری بات کہنے کوحرام کھانے کے مترادف قرار دیا ہے۔ "

جیما کہاس نے ارشادفر مایا:

سَمْعُونَ لِلْكَذِبِ ٱكْلُونَ لِسُحْتِ٥ (١٥٠١مه)

'' وہ جھوٹی باتوں کوخوب سننے دالے اور حرام مال کوخوب کھانے والے ہیں۔''

ایک حدیث شریف میں آیا ہے کہ رسول اللہ منگائی کی ظاہری حیات میں دوعورتوں نے روزہ رکھا۔ جب دن ختم ہونے کے قریب تھا۔ ، و بھوک پیاس کی شدت سے ہلاک ہونے کے قریب بہنچ گئیں۔ انہوں نے رسول اللہ منگائی کے پاس پیغام بھیج کر افعار کرنے کی اجازت جا ہی ۔ آپ منگائی کی ان کے پاس ایک پیالہ بھیجا اور فرمایا:

'' انہیں کہو کہ جو کچھانہوں نے کھایا ہے وہ اس پیالے میں قے کردیں۔''

ان میں سے ایک نے قے کی ،اس کی آ دھی تے میں خالص خون اور آ دھی میں تازہ گوشت تھا، — پھر دوسری نے تے کی ، اس کی قے بھی اس طرح تھی۔اس طرح وہ بیالہ بھر گیا۔ بید کھے کرلوگوں کو بہت تعجب ہوا، — رسول اللہ مَنَا ﷺ نے فر مایا:

''ان دونوں نے حلال چیزیں کھا کرروز ہر کھا الیکن افطاری کے وقت حرام چیزوں سے افطار کیا۔''

رسول اكرم مَالَيْنَا كَم ان مبارك ہے كہ جبتم مين سے كوكى روز ور كھتو:

O - روزے میں نہ برکلامی کرے،

O — نەجھالت كى كوئى بات كرے،

# عواف المعارف المحارف ا

- اگر کوئی اسے گالی دیتو کہددے: "میں روزے سے ہوں۔"
- 🔾 روز ہ ایک امانت ہے،اس کی ایک امانت کی طرح حفاظت کرنی جاہئے''۔

### صوفی کاروزه اوراس سے تو قع:

صوفی وہی ہے جس کی کوئی روزی مقرر نہ ہو،اور نہاہے بی خبر ہو کہ اس کا رزق اس تک کب پہنچے گا، — جب اللہ کی طرف سے اسے رزق بہنچ جائے تو اسے ادب کے ساتھ تناول کرے،اور ہمیشہ وقت کا خیال رکھے۔

بہر حال ایسے خف کا افطار اس شخص کے افطار سے بہتر ہے جسے اپنے رزق کی خبر ہواور اس کا رزق اس کے سامنے موجود ہو، اس لئے کہ ایک وجہ معاش رکھتا ہے، — اس کے باوجو داگر ایبا شخص روزے رکھے جس کی وجہ معاش نہ موجود ہے نہ معلوم ہے تو اس کاروزہ کامل فضیلت رکھتا ہے۔

شیخ روئم مینیدنے واقعہ بیان کیا کہ دو پہر کی سخت گرمی تھی۔میر ابغداد کی ایک گلی سے گزر ہوا۔ مجھے سخت پیاس لگ رہی تھی۔ میں نے ایک گھر کا درواز ہ کھٹکھٹا کر پانی مانگا۔اندر سے ایک کنیز ایک نئے پیالے میں ٹھنڈا پانی بھر کرلے آئی۔ میں نے پانی پینے کے ارادے سے پیالہ لینے کے لئے اس کی طرف ہاتھ بڑھایا۔ تو اس نے کہا:

"واه صوفی ہوکردن میں پانی پیتے ہو۔"

یہ کہتے ہوئے اس نے پیالہ زمین پر دے مارا اور اندر چلی گئی -- مجھے اس واقعہ پر بڑی شرمند گی ہوئی اور میں نے یہ عہد کیا کہ پھر بھی افطار نہیں کروں گا۔

#### نگاتار (ہمیشہ)روزہ رکھنے والے:

بعض لوگوں نے لگا تار (ہمیشہ) روزہ رکھنے کواس لئے ناپند قرار دیا ہے کہ لگا تارروزے رکھنا جب نفس کی عادت ہوجاتی ہے تو پھر روزہ نہ رکھنا انہیں بڑا شاق گزرتا ہے۔ یہ بالکل اس طرح ہے جیسے کسی شخص کوخوب کھانے پینے کی عادت ہوتو اس پر روزہ رکھنا بڑا شاق گزرتا ہے۔ یہ بالکل اس طرح ہے جیسے کسی شخص کوخوب کھانے ورا کیک دن روزہ نہ رکھا جائے ، سے چنانچے ان کے خیال میں فضیلت اسی میں ہے کہ ایک دن روزہ رکھا جائے اور ایک دن روزہ نہ رکھا جائے ، تا کنفس کو بوجھ محسوس ہو۔ لے

# جماعت کی موافقت کرنی چاہئے:

صوفیاءادر درویشوں کا ایک اندازیہ بھی ہے کہ اگر کوئی نیا آنے والا جماعت کے ساتھ تھہرا ہے تو وہ ان کی اجازت کے بغیر روزہ نہر کھے، — اس کی وجہ یہ ہے کہ اس طرح سب جماعت والوں کواس اسلیے کے افطار کی فکر لاحق ہوجائے گی اور انہیں پچھ خبر نہیں کہ افطاری کا سامان کب میسر ہوگا۔

لے اس دقت ہمارے پیشِ نظرنظی روزوں کا موضوع ہے۔، — روز ہنواہ فرضی ہوخواہ نظی ،روز ہے کی غرض دغائت اور مقصود اصلی تونفس کثی ہے،اس لئے ایک دن روز ہر کھنا اور ایک دن روز ہندر کھنا عادت ہونے کے باعث گراں گزرےگا۔

#### عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

روزہ داراگر جماعت والوں کی اجازت (اور صلاح مشورے) سے روزہ رکھے اور ان کے پاس کوئی نذر نیاز (فتوح) آ جائے تو ان کے لئے لازم نہیں کہ وہ اسے روزہ داروں کے لئے بچا کر رکھیں۔اس کے لئے کہ انہیں پتہ ہے کہ جو بے روزہ ہیں، انہیں اس کی زیادہ ضرورت ہے، — روزہ دارکوتو اللہ تعالی خودرزق بھیج دیتا ہے۔سوائے اس صورت میں کہ:

- روز و دارا بنی روحانی یا جسمانی کمزور یون (ضعف حال) کی وجه سے رعایت کا مستحق ہو۔
  - ایرهایے کی وجہ سے اس کی رعایت کی جائے ،
    - 🔾 يااليي ہي كوئي اور وجہ ہو۔

اس کے لئے نذر نیاز میں سے کچھا تھا کرر کھالیا جائے ، —ای طرح روزہ دار کوبھی چاہئے کہ وہ افطار کے لئے ذخیرہ کرنے کی غرض سے نذر نیاز میں اپنا حصہ ندلے ،ایبا کرنے سے روحانی کمزوری ظاہر ہوتی ہے، —اوراگروہ حقیقی طور پر کمزور ہے تواپی کمزوری اورضعف بتا کرذخیرہ کرسکتا ہے۔ بیمعاملات ان لوگوں سے متعلق ہیں جن کی وجہ معاش نہتو مقرر ہے اور نہ معلوم ہے۔

#### خانقاه میں قیام پذیر صوفیاء:

جوصوفیاء کرام خانقاہ میں مقررہ طریقے پر قیام پذیر ہیں۔ان کے لئے روزہ رکھنا ان کے مناسب حال ہے۔ان کے لئے روزہ نہ رکھنے میں جماعت کی موافقت کرنا کوئی ضروری نہیں۔ یہ اصول اس جماعت کے لئے بالکل واضح ہے، — جن کی وجہ معاش مقرراور معلوم ہو،وہ انہیں دن میں کسی وقت پیش کی جا سکتی ہے۔اور جن کی وجہ معاش معلوم نہ ہوان کے لئے ذکور ہے:

''روزہ داروں کے لئے بےروزہ لوگوں کی مدد کرنا اس سے بہتر ہے کہ بےروزہ لوگوں کو بیتا کید کی جائے کہ وہ روزہ داروں کی روزہ داروں کی مدد کرنا اس سے بہتر ہے کہ بےروزہ لوگوں کو بیتا کید کی جائے کہ وہ روزہ داروں کی روزے میں موافقت کریں۔''

#### موافق ومخالفت دلاكل:

الل صدق وصفا کے اس اصول کی بنیا دصدافت پر ہے۔شرط میہ ہے کہ صدق نبیت اورنفس کے حالات کو بخو بی جانچے لیا جائے۔ نچہ

#### روز ہ رکھنے اور نہ رکھنے ، روز ہ رکھنے اور نہ رکھنے ،

کی حالت میں جہاں کہیں نیت درست ہو، وہی صورت افضل ہوگی ، — جہاں تک ان صورتوں میں سُنت کی پیروی اور اتباع کا تعلق ہے تواس طور پر ہرایک دلائل رکھتا ہے، — چنانچہ:

- 🔾 جوروز ہ دارا پنی جماعت کی موافقت نیس روز ہ نہر کھے تو وہ بھی دلائل رکھتا ہے۔
  - اور جو جماعت کی موافقت میں روز ہ رکھتا ہے، اس کے پاس بھی دلائل ہیں۔

ہمیں اپنے مشائخ سے بالا سناد پتہ چلا ہے کہ حضرت ابوسعید خدری والنین فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله مَثَّلَ اللهُ اور آپ کے صحابہ کرام کے لئے کھانا تیار کیا جب آپ مَاللَّا اللهُ عَلَیْ کی خدمت میں کھانا پیش کیا گیا۔ ایک صحابی نے عرض کیا:

### SCALON STORES CONTRACTOR CONTRACTOR

"میں روزے سے ہول" -- رسول الله منگانی م نے ارشادفر مایا:

"تمہارے بھائی نے تمہیں کھانے پر بلایا ہے اور تمہارے لئے تکلف کیا ہے، اور تم کہتے ہومیں روزے سے ہول، — آؤ کھانا کھاؤاوراس کی بجائے کسی اور دن روز ہ رکھ لینا۔"

یہ حدیث ان لوگوں کی دلیل ہے جو جماعت کی موافقت کے قائل ہیں ، — اور جولوگ جماعت کی موافقت کے قائل نہیں وہ بیر حدیث شریف اپنے موقف کی دلیل میں پیش کرتے ہیں :

''رسول الله مَنَّالِيَّةِ اور آپ کے صحابہ کرام نے کھانا کھایا مگر روزے سے ہونے کی وجہ سے حضرت بلال رٹائٹنڈ کھانے میں شریک نہ ہوئے ، —اس وقت آپ مَنَّالِیَّا کِمُ ارشاد فر مایا:

" بهم ا بنارزق کھاتے ہیں اور بلال کارزق جنت میں (محفوظ) ہے۔ ' -- چنانچہ:

اگریمعلوم ہو کہ جماعت کی موافقت ہے کسی کے دل کو نکلیف نہ ہوگی بلکہ تو اب ملنا یقینی ہے تو اس نیک نیتی کی وجہ ہے
 کھانے میں شریک ہوجانا جائے۔

- لیکن اس میں طبیعت کی رغبت اور اس کے تقاضے کی وجہ سے ایسا نہ کرنا چاہئے۔
- اگریہ گمان ہو کہ یہ مقصد حاصل نہ ہوسکے گاتو نفسانی طبع سے بچتے ہوئے روزے کو کممل کیا جائے میکن ہے اس وقت نفسانی خواہش کے باعث کھانے میں شریک ہواورا پنے بھائی بندوں کے حق کی پاسداری کا کوئی جذبہ نہ ہو۔

#### طالب حق ورویش کا بهترین ادب:

طالب حق درویش کا بہترین ادب یہ ہے کہ افطار کے وقت کھانا کھانے کے بعد جب وہ یہ محسوس کرلے کہ اس کے باطن میں پھے تہدیلی آئی ہے اوراس کانفس احکام بندگی اوا کرنے میں کوتا ہی کررہا ہے۔اسے چاہئے کہ وہ ول کے بدلے ہوئے مزاج کا علاج کرے، —اس کا طریقہ یہ ہے کہ:

- فوزاچندرکعت نمازاداکرے، یا
  - 🔾 چندآیات تلاوت کرے،یا
- توبدواستغفاروذ کراذ کارے کھانے کوہضم کرے۔

حدیث شریف میں مذکورہے: '' ذکر کے ذریعے اپنا کھانا ہضم کرو۔''

#### روز بے کا اہم ترین اصول:

روزے کا ایک اہم ترین اصول بیہے کہ جہاں تک ممکن ہوا پنے روزے کوخفی رکھا جائے کیکن اگر کوئی سرا پا اخلاص ہے اور نہ کسی نقصان کا خدشہ ہے تو ایسی حالت میں روزے کامخفی رہنایا ظاہر ہو جانا کوئی فکر کی بات نہیں۔

#### See raa John Miller 958

باب نمبراهم:

# کھانے کے فوائداور نقصانات

حسن نیت سے عادات ،عبادات بن جاتی ہیں:

<u>صوفی نیک نیت ہوتا ہے،اس کا مقصد اور علم صحیح اور وسیع ہوتے ہیں، وہ آ داب کی پابندی کرتا ہے۔اسی بناء پراس کی سب</u> عادات،عبادات بن جاتی ہیں، —اس طرح صوفی کاساراوقت نہ صرف اللہ کے لئے ہوتا ہے بلکہ اس کی ساری زندگی ہی اللہ کے لئے وقف ہوجاتی ہے۔

جیسا کہ باری تعالی نے اپنے محبوب حضرت محم مصطفی منافیظ سے فرمایا:

قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَ مَحْيَاى وَ مَمَاتِي اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ٥ ( پ٨،٠٥٠ هام)

''اےرسول آپ کہہ دیں کہ میری نماز ،میری قربانی اور میراجینا اور مرناسب جہانوں کے پرورد گاراللہ کے لئے ہے۔'' صوفی چونکہ بشری ضرورتوں کی احتیاج رکھتا ہے۔اس لئے عادات کی چیزیں اس کے کاموں میں خلل ڈالتی ہیں۔اس کی بیدارمغزی اور نیک نیتی اس کی عادتوں کواپنی بناہ میں لے لیتی ہیں۔ تب اس کی عادتیں منور ہوکرعبادتیں بن جاتی ہیں۔اسی لئے

"عالم کی نیندعبادت ہے،اوراس کاسانس تبیج (کی مانند) ہے۔"

حالانکہ نیندسرا پاغفلت ہے، مگر ہروہ چیز جوعبادت میں معاون وید دگار ہووہ بھی عبادت میں ثار ہوتی ہے۔

#### کھانا کھاناخصوصیت کا حامل ہے:

اس لئے کھانا کھانا بھی ایک خاصے کی چیز ہے۔اس کے لئے بھی کافی علم اور معلومات درکار ہیں کیونکہ اس سے دینی و دنیاوی فا کدے حاصل ہوتے ہیں۔ کھانے کا بدن اور قلب دونوں سے تعلق ہے۔ خاص طور پر بدن کی زندگی اسی پرموقوف ہے۔ جیسا کہ اس بارے میں اللہ کا قانون جاری وساری ہے۔ یہی دو چیزیں دنیاوآ خرت کی تعمیر کرتی ہیں۔

ایک روایت میں آیا ہے کہ جنت کی زمین ایک وسیع وعریض اور صاف میدان ہے جس میں سبیح وتقذیس کے ذریعے سبز ہ اگتا ہے، —انفرادی ساخت میں بدن کوحیوانی فطرت پر پیدا کیا گیا ہے، اس کی بدولت دنیا کی تعمیر میں مدد ملتی ہے، —روح اور قلب کوملکوتی فطرت پر پیدا کیا گیا ہے۔جس کی بدولت آخرت کی تعمیر میں مدوملتی ہے، - اور دونوں کے ملاپ سے دنیا اور آخرت کی بھلائی دابستہ ہے۔

# Company of the Market Copy of th

آ دمی مخصوص روحانی وجسمانی جوابر کامرکب ہے:

الله تعالیٰ نے اپن حکمت کاملہ ہے آدمی کو مخصوص روحانی وجسمانی جواہر ہے مرکب کیا ہے۔ اور اسے زمینوں اور آسانوں ک منتخب اشیاء کا مخزن بنایا ہے ۔۔۔ اس لئے اس نے عالم ظاہر اور اس کی سب چیزیں انسان کے بدن کو برقر ارر کھنے کا ذریعة قرار دی میں، جاہے وہ نباتات ہوں یا حیوا بنات ہوں۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا ٥

"جو بچھز مین میں ہے سب بچھتہارے کئے بیدا کیا ہے۔"

○ — اس نے طبیعتیں پیدا کیں، — جن سے مراد حرارت (گرمی)، رطوبت ِ رتری)، برودت (ٹھنڈک) اور یبوست (خشکی) ہے۔

طبیعتوں سے نباتات پیدا کیں، — نباتات کوحیوانات کی زندگی کے لئے لازم قرار دیا، — اور حیوانات کو انسان کا اطاعت گزار بنایا تا کہ وہ اپنے بدن کو برقر ارر کھنے کے لئے انہیں ذریعیہ معاش بنائے۔

#### مزاج كامعتدل ہوناصحت كااصول ہے:

جو کچھ کھایا پیاجا تا ہے سب معدہ میں پنچتا ہے، جہاں چاروں طبیعتیں (اخلاط اربعہ) موجود ہوتی ہیں، ہمارے کھانے میں بھی یہ چاروں طبیعتیں پائی جاتی ہیں، — اللہ تعالیٰ بدن کے مزاج کو جب معتدل رکھنا چاہتا ہے تو معدے کی ہر خلط (طبیعت) کھانے میں سےاپنی مخالف ومتضاد خلط کواخذ کرتی ہے۔ یعنی:

حرارت(گرمی)، برودت(مخترک) کواخذ کرتی ہے، اور

رطوبت (تری)، یوست (خطی) کوا خذکرتی ہے۔

اس طرح مزاج معتدل ہوکر بگاڑ ہے محفوظ ہوجا تا ہے، — اور جب اللہ تعالیٰ بدن کوفنا کر کے اس کی تغییر وعمارت کو ویران اور بر با دکرنا چاہتا ہے تو اس وقت معدے کی ہر خلط کھانے میں سے اپنی موافق وہم جنس خلط کواخذ کرتی ہے۔اس طرح مزاج کے درہم برہم ہوجانے سے بدن بیار ہوجا تا ہے۔

ذلِكَ تَقُدِيْرُ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ٥

"اس وقت رب دانا وبينا كايمي فيصله موتاب "

حفرت وهب بن منبه ومُشافَدُ فرماتے ہیں کہ میں نے تورات میں حضرت آ دم علیہ السلام کا حال اس طرح پڑھا ہے کہ اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

"میں نے آ دم کو پیدا کیااوراس کے بدن کوچار چیزوں (بعنی رطوبت، یوست، برودت،اورحرارت) سے خلیق کیا۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ میں نے اسے:

# 

- -مٹی سے بیدا کیا جوخشک ( یوست ) ہوتی ہے،
- — اس کی رطوبت یانی کے ذریعے حاصل ہوتی ہے،
  - -- حرارت، نفس کے ذریعہ لتی ہے، اور
- اس کی برودت ( مُصندُک) روح سے میسر آتی ہے۔

اس تخلیق اوّل کے بعد میں نے بدن کے لئے مزید چارا خلاط بنائیں۔جن پرمیری اجازت سے بدنی وجود کا دارومدار ہے۔ ہر خلط کا وجود دوسری خلط پر انحصار کرتا ہے،اوران میں سے ایک کا دوسرے کے بغیرر ہنا محال ہے۔

وه حيارون اخلاط په ېين:

○ \_\_صفراء ۞ \_\_سودا، ۞ \_خون يابادى، ۞ \_\_بلغم،

پھر میں نے پہلی اخلاط کی ایک ایک تم کودوسری اخلاط کی ایک ایک تتم کے اندر قائم کردیا، چنانچہ:

- 🔾 --- سودا كوخشكى كامقام تُفهرايا،
- 🔾 صفرا كورطوبت كامقام تشهرايا،
- 🔾 —خون اور بادی کوحرارت کامقام قرار دیا،
- 🔾 بلغم كوبرودت (تصندك) مين جگه دي \_

چنانچہ بدن کی بیچار بنیادی اخلاط، اگر اعتدال کے ساتھ موجود ہوں اور ان میں کمی بیشی نہ ہو، بلکہ ہرایک خلط اپنے چوتھائی حصہ کے مطابق دوسری خلط میں پائی جائے توبدن کی صحت کامل رہے گی، اور انسان تندرست رہے گا، سے کوئی ایک خلط بھی زائد ہوتو دوسری خلط پر حاوی ہوکر مقدار میں اس سے بڑھ جائے گی، سے جس خلط کا جس قدر غلبہ زیادہ ہوگا، یماری بھی اس قدر زیادہ غالب آ جائے گی، اور دوسری خلطیں کمزور رہ جائیں گی۔

#### سب سے اہم اکلِ حلال ہے:

کھانے کے سلسلے میں سب سے اہم بات غذا کا حلال ہونا ہے، — حلال وہ چیز ہے جس کی شرعی طور پراجازت دی گئی ہو۔ اسی طرح اللّٰد تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے بہت کچھ ہولت مہیا کی ہے۔اگر شرعی طور پراس قدر سہولت نہ دی جاتی تو بڑی مشکل ہو جاتی اور حلال چیز کا ملنا دشوار ہوجا تا۔

#### کھانا کھانے میں صوفیاء کے آ داب:

کھانا کھانے میں صوفیاء کے آ داب میں یہ بھی شامل ہے کہ وہ کھانے سے پہلے ہاتھ دھوتے ہیں۔اس سے اس نعمت پر منعم حقیقی کے شکر کااظہار ہوتا ہے، — رسول الله مَثَّلَاثِیْم نے فرمایا: ''کھانا کھانے سے پہلے وضوکرنامفلسی کودورکرتا ہے۔''

# عواف المعارف ا

یمفلسی کودورکرنے کا سبب اس لئے ہے کہ کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے سے اللہ کی نعمت کا ادب سے استقبال ہے۔جس سے نعمت کے شکر کا اظہار ہے۔ نعمت کا شکر اداکرنے سے نعمت میں اضافہ ہوتا ہے۔ اسی لئے کھانے سے پہلے ہاتھ دھونے سے نعمت میں اضافہ اور مفلسی کا از الہ ہوتا ہے۔

حضرت انس بن ما لك فالنفيز عدروايت بي كدرسول اكرم مَثَالَيْنِ لِم في عنور مايا:

''جوکوئی جاہے کہ اس کے گھر میں خیروبر کت کا اضافہ ہوتو وہ کھانا سامنے آنے پر وضوکرے اور اللہ کانام لے۔'' قر آنِ کریم میں ارشاد باری ہے:

وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ ٥ (١١٨)

"جس پراللّٰد کا نام نه لیا جائے ،اس چیز میں سے نہ کھاؤ۔"

اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ جانور کو ذرج کرتے وقت بسم اللہ پڑھی جائے ، — اس کے وجوب میں امام شافعی اور امام ابو حنیفہ رحمہم اللہ کا اختلاف ہے۔ لیکن صوفی اس اختلاف میں پڑے بغیراس کی ظاہری تفسیر جاننے پریہی خیال کرتا ہے کہ کھانے وقت اللہ کا ذکر ضرور کرنا چاہئے۔ چنانچہ اس وقت وہ اللہ کے ذکر کو فریضہ وقت اور لازی ادب میں شار کرتا ہے۔ وہ مجھتا ہے کہ کھانے چینے سے چونکہ فنس کا قیام اور اس کی خواہشوں کی پیروی ہوتی ہے۔ اس لئے اللہ کا ذکر اس کی دوااور اس زہر کا تریاق ہے۔

ام المؤمنين حضرت عائشہ خاتھنا سے روایت ہے کہ رسول اللہ مَنَاتُیْرُ اپنے چھصحابہ اِنْتُونِ اَنْدَ عَمراہ کھانا تناول فر مار ہے تھے۔ اسی دوران ایک بدونے آکر کھانے سے دولقے کھالئے۔اس وقت رسول اللہ مَنَاتَّةِ عَمِمَ اللهِ مَنَاتَّةِ عَمِمَ اللهِ

"اگریاللہ کانام لے لیتاتو یکھاناتمہارے لئے بہت کافی ہوتا، — چنانچتم میں سے جب کوئی کھانا کھائے تو وہ پہلے بیسیم الله پڑھے، —اوراگرکوئی بیسیم الله کہنا بھول جائے تو یہ کہے: بیسیم الله آوّالم وَالْحِرِمِ ٥

مستحب بدہ کہ جب کھانا کھانے گئے تو پہلے لقے پربیسمِ اَللّٰہِ کے، —اوردوسرَے لقے پربیسمِ اللّٰہِ الرَّحْعن کے اور تیسرے لقے پرکملِ بیسمِ اللّٰہِ الرَّحْعنِ الرَّحِیْمِ کے، —ای طرح جب پانی ہے تو پانی تین گھونٹ میں ہے۔

- پہلے گھونٹ پر آلْحَمْدُ لِلْدِیرُ هاجائے،
- دوسرے گھونٹ پر اَلْحَمْدُ اِللّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ ،اور
- تير \_ گُون بِ الْحَمْدُ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ بِرُهِ \_ .

#### قلب كابكار اوراس كى اصلاح:

جس طرح معدے کے اخلاط ہیں اور وہ کھانے کے مزاج سے موافقت کرتے ہیں، — اس طرح قلب کا بھی مزاج ہے اور اس کے اخلاط ہیں اور طبع ہے۔صرف دانا وصاحبانِ ہوش قلب کے بگاڑ اور اس کی ناسازی طبع کو مجھے سکتے ہیں اور اس کی رعایت کر سکتے ہیں۔

○ - بھی ایک لقمہ کے کھانے سے طیش کی گرمی پیدا ہوجاتی ہے،جس سے فضول کا موں کی طرف کشش ہوتی ہے۔

# مراف المعارف المحلال المحلال المحلال المحلال المحلال المحلال المحلال المحلول ا

- ے مستبھی قلب میں غفلت و کا ہلی کی برودت (ٹھنڈک) پیدا ہو جاتی ہے جواوقات کی پابندی اور فرائض میں کوتا ہی کی طرف مائل کرتی ہے۔
  - 🔾 جمعی سہو وغفلت کی رطوبت پیدا ہوتی ہے،
  - -- جمعی رنج وآلام کی بیوست (خشکی) شکار کرلیتی ہے، عاجلہ لذتوں کی وجہ سے ایساممکن ہوتا ہے۔

بہر حال بیا بیے عوارض ہیں جنہیں ایک ہوشیار اور بیدار مغز انسان جلد سمجھ لیتا ہے۔ اس کے خیال میں ان عوارض کے ذریعے جب بدن میں تغیر پیدا ہوتا ہے تو قلب کا مزاج بھی اعتدال سے منحرف ہوجا تا ہے۔ چنا نچہ جہاں بدن کے لئے اعتدال لازم ہے وہیں قلب کے لئے تو بدر جہاولی ضروری ہے۔ بلکہ بدن کی نسبت قلب میں بہت جلد اعتدال سے انحراف پیدا ہوجا تا ہے۔ اس طرح کے انحراف سے قلب بیار ہوجا تا ہے۔ قلب کی موت سے بدن کی موت واقع ہوجاتی ہے، — لہذا اللہ کا نام کا ایک مجرب و مفید دوا ہے جو نہ صرف برائیوں سے بچاتی ہے بلکہ قلب کی بیار کی دور کر کے شفائے کلی عطا کرتی ہے۔

#### ذ كرالبي اور كاشتكاري ساتھ ساتھ:

ندکور ہے کہ امام غزالی مجھنتی جب طوس شہر سے واپس لوٹے تو انہیں خبر ملی کہ قریب کے گاؤں میں ایک بزرگ کامل قیام فرما ہیں۔ امام غزالی مجھنتی نے ان کی زیارت کا ارادہ کیا۔ امام صاحب کی ان بزرگ سے جنگل میں ایسی جگہ ملا قات ہوئی جہاں وہ بزرگ گیہوں کی تخم پاشی کررہے تھے۔ انہوں نے امام صاحب کو دیکھا تو تخم پاشی چھوڑ کران کے پاس آگئے اور باتیں کرنے لگے۔ اسی دوران ان بزرگ کے ساتھی نے آکران سے نتج مانگے تا کہ ملا قات کے باعث وہ تخم پاشی کا فریضہ انجام دیں ، مگر انہوں نے اسے نتج دینے سے انکار کردیا، — امام صاحب نے انکار کی وجہ پوچھی تو انہوں نے فرمایا:

"میں حضوری قلب اور اللہ کا ذکر کرتے ہوئے تم پاٹی کرتا ہوں۔ ایسے مجھے یہ تو تع ہوتی ہے کہ جواس (فصل) کے گیہوں کھائے گا تو اسے برکت حاصل ہوگی، — اس لئے میں یہ پسندنہیں کرتا کہ میں تنم پوٹی ایسے تخص کے برد کردوں جوحضوری قلب اور زبان سے اللہ کے نام کا ذکر کئے بغیر تخم پوٹی کرے۔"

#### ذكرالي كي كهانے ميں بركت:

ایک بزرگ کامعمول تھا کہ کھانا کھانے سے پہلے وہ قرآن پاک کی کسی صورت کی تلاوت شروع کردیتے تھے اوراس تلاوت کے دوران وہ کھانا بھی کھالیتے تا کہ کھانے کے بھی اجزاذ کرالہٰی کے انوار و تجلیّات سے معمور ومنور ہوجائیں، — اس طرح ذکر الہٰی کی برکت سے

- 🔾 کھانے کے بعد کوئی برائی رونمانہیں ہوتی تھی ،اور
- نەان كے قلب كے مزاج میں كوئى تبدیلی یابگاڑوا قع ہوتا تھا۔

ہمارے شیخ محترم ابونجیب سہروردی میں ایک کرتے تھے کہ کھانے کے وقت بھی نماز پڑھتا ہوں۔ — اس قول سے اس

# عوارف المعارف المحارف المحارف المعارف المعارف

بات کی طرف اشارہ ہے کہ

- — کھانے کے وقت بھی حضوریؑ قلب برقر ارر ہتا تھا جو کھانے کے وقت دیگرمشاغل ہے روک دیتا تھا۔
  - ان کی ہمت میں اس وقت بھی تفرقہ نہیں پڑتا تھا۔
- کھانے کے موقع پروہ حضوری قلب اور ذکر الہی میں مشغول رہنے کے ظیم اثرات کا مشاہدہ کرتے تھے۔
  - 🔾 اس دوران وہ بھی غفلت کا شکارنہیں ہوتے تھے۔

# کھانا کھاتے وقت قدرت الہی میں سوچ بچار:

کھانا کھاتے وقت اللہ کی قدرت میں سوچ بیار کرنا بھی ذکر میں شار ہوتا ہے، جیسے:

- — دانتوں کے بارے میںغور کرنا جو کھانے میں مدددیتے ہیں، کچھ دانت غذا کوتو ڑتے ہیں، کچھا یسے ہیں جو کا شتے ہیں،
   کچھ غذا کو بیتے ہیں۔
  - اس طرح الله تعالی نے منہ کے اندرشیریں یانی رکھاہے جس سے منہ کا مزہ خراب نہیں ہوتا۔
    - اس کے برعکس آنکھوں میں یانی کوئمکین رکھا ہےتا کہ وہ خراب ہونے سے بچی رہیں۔
- اس بات کے بارے میں سوچنا کہ منہ اور زبان سے الی رطوبت نگلتی ہے جس سے غذا کے چبانے اور نگلنے میں آسانی رہتی
  - اسی طرح قوت ہاضمہ کو کھانے پراس طرح غالب کیا ہے کہ وہ غذا کے اجزاء کوالگ الگ کردیتی ہے۔
- → جگرجی توت ہاضمہ کی مدد کرتا ہے، ۔۔ بلکہ جگرتو آگ کی ما نند ہے اور معدہ ہانڈی کی طرح ۔۔ لہذا جس قد رجگر خراب ہوگا۔
   اس قد رہاضمہ کم ہوگا اور غذا کو انجھی طرح پیانہ سکے گا اور کھانے کو خراب کرے گا اور ہر عضو کو (تو انائی کا) حصہ نمال سکے گا۔
   کیونکہ تمام اعضاء کا جگر ، تلی اور گردوں پر انحصار ہے۔ اس کی اگر تصریح کی جائے تو بات بڑی پھیل جائے گی۔
   جنہیں اس کی تشریح کا شوق ہے وہ تشریح الاعضاء کے علم پر بہنی کتابوں کا مطالعہ کریں۔ اس وقت وہ قدرت اللی سے جیرت جیل گم ہوجا ئیں گے اور انہیں پند چلے گا کہ اعضاء کس طرح ایک دوسر ہے ہے تعلق رکھتے ہیں اور باہمی تعاون کر کے غذا کی اصلاح کرتے ہیں۔ اور اس غذا ہے قوت حاصل کرتے ہیں، ۔۔ ہضم ہونے کے بعد غذا کس طرح خون، فضلے اور دودھ میں تقیم ہوجاتی کرتے ہیں۔ اور اس غذا ہے قوت حاصل کرتے ہیں، ۔۔ ہضم ہونے کے بعد غذا کس طرح خون، فضلے اور دودھ میں تقیم ہوجاتی ہے۔ اس تغذیہ ہے۔ اس تغذیہ ہے۔ اس تغذیہ ہے۔ اس تغذیہ ہوئے ان سب باتوں پر غور اور سوچ بچار کرنا اور اللہ کی حکمت وقد دت کا پند چلانا بھی ذکر ہے میں شامل ہے۔

#### متغير مزاج قلب كاعلاج:

کھانے کی اس روحانی بیاری جس سے قلب کا مزاج متغیر ہوجاتا ہے ، کا علاج سے کہ جب کھانا شروع کرے تو اللہ تعالی



ہے بیدعاماتگے:

''الله تعالیٰ اس غذا کواس کی اطاعت میں مددگار بنائے''

اور بيدعا پره هے:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ وَمَا رَزَقُنَا مِمَّا تُحِبُّ اِجْعَلَهُ عَوْنًا لَنَا عَلَى مَا تُحِبَّ وَمَا رَوَّيْتَ عَنَّا مِمَّا تُحِبُّ اِجْعَلَهُ فَرَاغًا لَنَا فِيْمَا تُحِبُ ٥

# حراف المعارف المحال الم

# بابنمبرسهم:

# کھانے کے آ داب

#### كھانے كا آغاز:

کھانے کے آ داب میں ہے ہے کہ کھانے کا آغاز نمک سے کیا جائے اور کھانے کا اختیام بھی نمک پر ہی کیا جائے، ۔۔۔
رسول الله مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ

''اے علی! اپنے کھانے کا آغازنمک سے کرو،اوراس کا اختیام بھی نمک پر ہی کرو، — کیونکہ نمک میں ستر بیاریوں کے لئے شفاہے۔ جن میں جنون، جذام، برص، پیٹ کا درد، داڑھ کا در دبھی شامل ہے۔''

#### نمك سے علاج:

''میرے پاس وہ سفیدنمک لا وَجوآئے میں استعال ہوتا ہے۔''

چنانچہم نے نمک پیش کیا۔ آپ مَنْ اَلْتُوْمُ نے اسے تھیلی پرر کھ کرتین بارزبان سے جا ٹا۔ پھر باقی چی جانے والانمک کیڑے کے کانے ہوئے پرر کھ دیا جس سے دردکوسکون ہوگیا۔

#### اکٹھے ہوکر کھانامستحب وبابرکت ہے:

کھانے پر بہت سے افراد کا اکٹھے ہونامتحب ہے۔خانقاہ میں تو اکٹھے ہوکر کھاناصوفیاء کرام کامعمول ہے۔حضرت جابر شاکنٹنڈ سے روانیت ہے کہ رسول اللّٰہ مَنْائِیْزِ کِم نے فر مایا:

"الله كے نزديك سب سے اچھا كھاناوہ ہے جس كى طرف بہت سے ہاتھ بڑھائے جائيں۔"

ایک بارلوگول نے رسول الله منالید الله سے عرض کیا:

" يارسول الله (مَنْ اللَّهُ مِنْ ) إنهم كهانا كهات بين مكر بهارا بيين بين بعرتا-"

آپ مَنَاتِيكُمْ نِي ارشاد فرمايا:

" تم لوگ اکیلے اکیلے بیٹھ کر کھانا کھاتے ہو، — سب ل کر کھاؤ،اوراس پراللّٰد کا نام لے کر (بسم اللّٰہ پڑھ کر) شروع کرو، تبہارے کھانے میں برکت ہوگی۔''

#### دسترخوان برکھاناستت ہے:

صوفیاءکرام کاایک معمول یہ بھی ہے کہ وہ دسترخوان پر کھانا کھاتے ہیں۔اس طرح سے کھانارسول اللہ مَثَاثِیْا کی سُنت ہے۔ حضرت انس بن مالک شِالْنَیْنُ فرماتے ہیں:

''رسول الله مَالِيَّةُ مِن نه تو تخت/ چوکی پر کھانا کھایا اور نہ بڑی تھالی میں۔''

اس پردریافت کیا گیا:

" آپ مَنْ النَّهُمُ كُس چيز بركهانا تناول فرماتے تھے۔"

آپ نے فرمایا:'' دستر خوان پر۔''

#### کھانے کے دیگرآ داب:

کھانا کھاتے وقت جھوٹے نوالے لینے جاہئیں اوراجھی طرح چبا کر کھانا کھانا جاہئے۔

کھاتے وقت اپنے سامنے نظر رکھنی جاہئے ، دیگر کھانے والوں کے چہروں کونہیں تکنا جاہئے۔

کھانے کے لئے بائیں یاؤں کے سہارے پر بیٹھنا جا ہے اور دایاں یاؤں کھڑار کھنا جا ہے۔

کھاتے وقت کسی چیز کا سہارایا شکے نہیں لگانی چاہئے۔ تکبر کا اظہار کئے بغیر تواضع سے بیٹھنا چاہئے۔ رسول اللہ سُکھینی نے میں منع فر مایا ہے۔

روایت ہے کہ رسول اللہ مَثَاثِیْنِم کی خدمت میں ایک بھٹی ہوئی بکری تخفیّہ پیش کی گئی۔ آپ دوزانو ہوکراہے تناول فر مانے گئے۔ یہ دیکھ کرایک اعرابی نے کہا:

''یارسول الله (مَثَالِثَهُمُّ)! آپ کس طرح سے بیٹھے ہیں۔''

آب مَلْقَيْمُ نِے ارشاد فرمایا:

"الله تعالی نے مجھے بندہ عاجز پیدا کیا ہے، سرکش ومتکبز ہیں پیدا کیا۔"

○ — کھانااس وقت تک نہ شروع کیا جائے جب تک کہ میر محفل یا شنح طریقت نہ شروع کرے۔

حفرت حذیفہ وٹائٹوئے سے مروی ہے کہ جب ہم رسول اللہ سُلُٹیوِ کے ساتھ کھانے پرموجود ہوتے تو ہم میں سے کوئی اس وقت تک کھانے کی طرف ہاتھ نہیں بڑھا تا تھا جب تک کہرسول اللہ سُلُٹیوِ کھانا تناول فر مانا شروع نہیں کر دیتے تھے اور ہم سب دائیں ہاتھ سے کھاتے تھے۔

#### دائيں جانب كامعمول سُنت ہے:

حضرت ابو ہرىره والنيز سے مروى ہے كدرسول الله مَنَافِيْنِم نے ارشادفر مايا:

"ممیں سے جب کوئی کھائے تو دائیں ہاتھ سے کھائے، اور کوئی چیز پکڑے تو دائیں ہاتھ سے پکڑے، -- اور کسی کو پچھ

ww.waseemziyai.com

### عمراف المعارف على المعارف المع

دسترخوان برکھاناستن ہے:

صوفیاءکرام کاایک معمول بی بھی ہے کہ وہ دسترخوان پر کھانا کھاتے ہیں۔اس طرح سے کھانارسول اللہ مَثَاثَیْتُام کی سُنّت ہے۔ حضرت انس بن مالک مِثاثِنا فر ماتے ہیں:

"رسول الله مَنْ لَيْنَا لِمُ نَهُ وَتَحْت/ چوکی پر کھانا کھایا اور نہ بڑی تھالی میں۔"

اس پردریافت کیا گیا:

" آپ مَنْ اللَّهُ مُن چيز پر کھانا تناول فرماتے تھے۔"

آپ نے فرمایا:'' دستر خوان پر۔''

#### کھانے کے دیگرآ واب:

- کھانا کھاتے وقت جھوٹے نوالے لینے جا ہئیں اوراجھی طرح چبا کر کھانا کھانا جا ہے۔
- 🔾 کھاتے وفت اپنے سامنے نظر رکھنی جاہئے ، دیگر کھانے والوں کے چہروں کونہیں تکنا جاہئے۔
- — کھانے کے لئے ہائیں یا وُں کے سہارے پر بیٹھنا جا ہے اور دایاں یا وُں کھڑ ارکھنا جاہے۔
- کھاتے وقت کسی چیز کا سہارا یا فیک نہیں لگانی چاہئے۔ تکبر کا اظہار کئے بغیر تواضع سے بیٹھنا چاہئے۔ رسول اللہ منائیڈ آئے ہے۔
   فیک لگا کر کھانا کھانے ہے منع فر مایا ہے۔

روایت ہے کہ رسول اللہ مَنَا لِیُنَامِ کی خدمت میں ایک بھنی ہوئی بکری تحفقہ بیش کی گئے۔ آپ دوزانو ہوکراہے تناول فرمانے لیے۔ بیدد کھے کرایک اعرابی نے کہا:

" يارسول الله (مَنَا لَيْكُمُ )! آپ كس طرح سے بيٹھے ہيں۔"

آپ مَنَاتِينَا إِنْ ارشاد فرمايا:

"الله تعالی نے مجھے بندہ عاجز پیدا کیا ہے،سرکش دمتکبزہیں پیدا کیا۔"

🔾 --- کھانااس وقت تک نہ شروع کیا جائے جب تک کہ میر محفل یا شیخ طریقت نہ شروع کرے۔

حضرت حذیفه و النون سے کہ جب ہم رسول الله مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَالِمُ عَنْ اللهُ عَلَا عَالِمُ عَا مَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا

#### دائيں جانب كامعمول سُنت ہے:

حضرت ابو ہر ریرہ طالغینئے سے مروی ہے کہ رسول اللہ مَثَالِثَیْمِ نے ارشاد فرمایا:

"ممیں سے جب کوئی کھائے تو داکیں ہاتھ سے کھائے، اور کوئی چیز پکڑے تو داکیں ہاتھ سے پکڑے، -- اور کسی کو پچھ

مراف المعارف المحاول على المحاول المحا

" كھانے پر چھونك مارنے سے اس كى بركت جاتى رہتى ہے۔"

حضرت عبدالله بن عباس والفخنافر . تے ہیں که رسول الله منافقین کی ظاہری حیات میں:

O - کھانے پینے کی چیزوں پر پھونک نہیں ماری جاتی تھی،

نکی برتن کے اندرسانس لیاجا تا تھا۔

یسب باتیں ادب کے منافی ہیں۔

#### سر کهاور سبریوں کی برکت:

دسترخوان پرسر کہ اور سبزیوں کا ہوتا باعث برکت اور مسنون ہے۔ کہا جاتا ہے کہ دسترخوان پراگر سبزیاں موجود ہوں تواس پر فرشتے حاضر ہوتے ہیں، — حضرت اُم سعد ڈلا تھنا فر ماتی ہیں کہ رسول اکرم مَثَالِثَیْمَ حَصْرت عا کَشُد (ڈلا ٹھنا) کے پاس تشریف لائے۔ اس وقت میں ان کے ہاں موجود تھی۔ آپ مَثَالِثَیْمَ نے دریافت فر مایا:

"كيادن كا كھاناموجود ہے؟" —حضرت عائشہ (بُرِيَّةُمُّا) نے فرمایا:

''جی ہاں!روٹی، تھجوریں اور سر کے موجود ہے'' —

رسول اكرم مَثَاثِيمُ في ارشا وفر مايا:

'' خوب! سرکہ تو بہت اچھاسالن ہے۔ یا الٰہی! سرکہ میں برکت عطافر ما۔ یہ مجھ سے پہلے آنے والے نبیوں کا سالن تھا، اور جس گھر میں سرکہ ہودہ گھر ویران نہیں ہوتا۔''

# سب کے فارغ ہونے تک کھانے سے ہاتھ نہ کھنے:

- کھانا کھاتے ہوئے خاموش نہیں بیٹھنا چاہئے ، کیونکہ یہ جمیوں کاطریقہ ہے۔
  - 🔾 --- روٹی اور گوشت کوچھری ہے نہیں کا ثنا جا ہئے ،اس ہے منع کیا گیا ہے۔
- جب تکسب کھانے سے فارغ نہ ہوجائیں، تب تک کھانے سے ہاتھ نہیں کھینچا چاہئے۔

حضرت عبدالله بن عمر والفيناس روايت بكرسول الله منافية م في مايا:

"جب دسترخوان بچھادیا جائے تو اس وقت تک وہاں سے کوئی ندا تھے۔ جب تک کہ دسترخوان ندا تھادیا جائے، —
اگر پیٹ بھر بھی جائے تو بھی کھانے سے ہاتھ نہ کھنچ تا وقت کہ بھی لوگ فارغ نہ ہوجا کیں، — اس دوران وہ خود کو
کھانے سے بہلا تارہے تا کہ اس کے ساتھ کھانے والے اسے ہاتھ کھنچ ہوئے دیکھ کرشر مندہ نہ ہوجا کیں اور کھانے
سے ہاتھ نہ کھنچ لیں،خواہ اس وقت تک ان کا بیٹ نہ بھرا ہو۔"

#### کھانے کا ادب باعث برکت ہے:

جب دسترخوان پر کھانا لگایا دیا جائے تو مزیدا نظار نہیں کرنا جاہتے ، — حضرت مویٰ اشعری رہالٹیئے ہے روایت ہے کہ رسول

# مراف المعارف کی المحالی کی المحال

الله مَا لِيُكُمْ نِي فِرِمايا:

''روٹی ( کھانے ) کا احتر ام کرو کیونکہ اللہ تعالی نے تنہیں زمین کی برکتیں عطا کی ہیں۔اس نے لوہے، گائے اور انسان کوتہارا تا بع بنایا ہے، —اوران چیزوں کے ذریعے تنہیں روٹی (رزق) حاصل ہوتی ہے۔''

#### كهانے كوالے سے ايك اہم بات:

کھانے کے حوالے سے ایک اہم بات یہ ہے کہ جب خوب بھوک لگے اس وقت کھائے ،اور پیٹ بھرنے سے پہلے کھانا چھوڑ دے ( کچھ بھوک رہ جائے )، — رسول اکرم مَنَّا اَلْتِیْنَم نے ارشاد فر مایا:

"انسان نے اپنے پیٹ سے بڑا کوئی اورظرف نہیں بھرا۔"

#### خادم نوازي:

صوفیاء کرام کی عادات و معمولات میں سے ایک بیعادت ہے کہ اگران کا خادم ان کے ساتھ دسترخوان پر نہ بیٹھا ہوتو اسے چند لقے کھلا دیتے ہیں۔اور بیسکنٹ طریقہ ہے، — حضرت ابو ہر یرہ ڈگاٹٹئئ سے روایت ہے کہ دسول اللہ منگاٹیٹئم نے فرمایا: '' جب تمہارا خادم کھانا لے کرآئے ،اوروہ تمہارے ساتھ کھانے پر نہ بیٹھے تو اسے ایک دو لقے کھلا دو۔ کیونکہ وہ اپنی محنت کے اجرکاحق دارہے۔''

#### کھانے سے فارغ ہونے کے بعددعا:

جب کھانے سے فارغ ہو جائے تو اللہ کا شکرادا کرے۔حضرت ابوسعید رٹالٹنڈ سے ردایت ہے کہ رسول اکرم مَثَاثِیْنِم کامعمول مبارک تھا کہ جب آپ کھانے سے فارغ ہوجاتے تو یہ دعا پڑھتے:

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِي ٱطْعَمَنَا وَسَقَانَا وَ جَعَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ٥

ایک دوسری روایت میں ہے کہ رسول الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ عَيْرِ حَوْلَ وَلا قُوَّةً ٥ الْمَعَمَدِينُ هَا ذَا وَ رُزُقُنِيهِ مِنْ عَيْرِ حَوْلَ وَلا قُوَّةً ٥

توالله تعالیٰ اس کے تمام سابقه گناه معاف فرمادیتا ہے۔

#### کھانے کے بعدخلال کرنا:

كهانے سے فارغ ہوكرخلال كرنا جاہئے -رسول اكرم مَنَّافَيْكِم نَے ارشادفر مايا:

"خلال کرو کیونکہ بیصفائی ہے اور صفائی ایمان کی طرف بلاتی ہے، — اور ایمان صاحب ایمان کو اپنے ساتھ جنت میں لے جائے گا۔"

#### کھانے کے بعد ہاتھ دھونا:

# عواف المعارف المحارف ا

نے ارشاد فرمایا:

''جوکوئی اس حالت میں رات گزارے کہ اس کے ہاتھوں میں چکنائی گئی ہوئی ہواوراس نے ہاتھ نہ دھوئے ہوں ،اور پھراسے کوئی اذیت پنچے تو اس وقت اسے صرف اپنے آپ کوملامت کرنی چاہئے۔''

سنت طریقہ بیہ ہے کہ سب ایک ہی طشت میں ہاتھ دھوئیں ، —حضرت عنداللد ابن عمر رٹی ڈٹا سے روایت ہے کہ رسول اللہ مثالیظ نے ارشاد فر مایا:

" طشتوں کو بھر دواور مجوس کی مخالفت کرو۔"

#### تر باتھوں سے آنکھوں کامسے کرنا:

تر ہاتھوں سے آتھوں کا مسے کرنامستحب ہے۔حضرت ابو ہریرہ زلائٹیئنے سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَثَلَّ اَنْتُمْ نے ارشاد فر مایا: '' جبتم وضو کر وتو آتھوں کو پانی سے سیر اب کرو، — اور اپنے ہاتھوں کو نہ جھاڑ و کیونکہ بیشیطان کے مورجھل ہیں۔'' لوگوں نے حضرت ابو ہریرہ زلائٹیئے سے دریافت کیا:

'' یے تھم صرف وضو سے مخصوص ہے یااس کے علاوہ بھی ہے۔''

انہوںنے فرمایا:

''وضومیں بھی اوراس کےعلاوہ بھی بیطریقدا ختیار کیا جائے''

### کھانے کے بعدد یگرآ داب:

→ ہاتھوں کودھوتے وقت اسنان عے دائیں ہاتھ میں رکھنا چاہئے ، —

خلال کے وقت دانتوں سے نکلنے والے غذا کے ریزے نہ نگلے، — اگر غذا کا کوئی ریزہ زبان سے لگارہ جائے تو
 اسے نگل لینے میں کوئی مضا نقہ نہیں ۔

○ — کھانا کھاتے وقت تکلف اورتضنع سے پرہیز کرے، — اورجس طرح بے تکلفی سے اکیلے کھانا کھا تا ہے، اس طرح سب کے ساتھ کھائے کیونکہ انسان کے اندر ریا کاری ہر چیز کے ساتھ داخل ہوجاتی ہے۔

ایک بارایک عالم کے سامنے سی بزرگ کا ذکر ہوا تو انہوں نے اس کی تعریف نہیں کی ،ان سے دریافت کیا گیا:

"كياآپكوان كى كسى خامى كاعلم ہے جوآپ نے ان كى تعريف نہيں كى۔"

انہوں نے کہا:

'' ہاں میں نے انہیں کھانے میں تکلّف کرتے ہوئے دیکھا ہے۔اور جو کھانے میں تکلّف اور بناوٹ اختیار کرے تو اس کے دوسرے معاملات میں بھی بناوٹ کا خدشہ ہے۔''

لے بینی اٹلیوں سے ٹیکتے ہوئے پانی کوجھاڑ نائبیں جا ہے بلکہ آٹکھوں کے پیوٹے اس سے ترکرلینا جا ہمیں۔ ع ایک تنم کی گھاس جوقد یم زمانے میں ہاتھ صاف کرنے کے لئے استعال ہوتی تھی۔

### و المعان المعان

#### له نا کھاتے وقت کی دعا ئیں:

کھانا کے بارے میں اگریقین ہے کہ حلال ذریعے سے حاصل کیا گیا ہے تو یہ دعا پڑھے:

الْحَمْدُ لِلَّهِ إِلَّذِى بِنِعُمَتِهِ تَتُمُ الصَّالِحَاتَ وَ تَنَزَّلَ الْبَرَكَاتِ٥

اَللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ ٥ اَللَّهُمَّ اَطْعَمْنَا طَيَّبًا وَاسْتَعْمَلُنَا صَالِحًا٥

اگر کھانے کے بارے میں کسی قتم کا شبہ ہوتو یہ دعا پڑھے:

ٱلْحَمْدُ لِلهِ عَلَى كُلِّ حَالٍ ٥ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَلا تَجْعَلَهُ عَوْنًا مَعْصِيَّتِكَ ٥

اگر کھانے کے بارے میں کوئی ایسی بات معلوم ہو جائے تو کثرت سے استغفار پڑھ کررنج و ملال کا اظہار کرے۔اس مشتبہ کانا کھانے پرروئے ہنے نہیں کیونکہ ایسا کھانے پر ہننے کانہیں رونے کا موقع ہے اور بیرونا ہننے کے برابر نہیں۔

کھانے سے فارغ ہونے کے بعد سورہ اخلاص اور سورہ القریش پڑھنا چاہئے۔

#### ی بلائے کھانے پر جانا مکروہ ہے:

لوگ جب کھانا کھارہے ہوں توان کے پاس جانے سے گریز کرنا چاہئے۔مقولہہ:

''جوبن بلائے کھانے کی طرف جائے تووہ فاسق ہوکر چلتا ہے اور حرام کھا تا ہے۔''

يبي مقوله بم نے اس اضافه کے ساتھ سنا ہے:

''وہ چور بن کر داخل ہوتا ہے اور لئیرے کی طرح وہاں سے نکلتا ہے۔''

البتہ جولوگ اس کے کھانے سے خوشی محسوں کرتے ہوں۔وہ کھانا کھارہے ہوں تو ان کے پاس جانے میں کوئی مضا كقة ہيں۔

#### بزبان اورمهمان كاباتهم ادب:

متحب ہے کہ میزبان اپنے مہمان کورخصت کرنے کے لئے گھر کے دروازے تک اس کے ساتھ جائے، — اور مہمان کے لئے بھی لازم ہے کہ وہ صاحبِ خانہ کی اجازت کے بغیر نہ رخصت ہو، — میزبان تکلف سے گریز کرے، اگر وہ مہمان کے لئے اپنی حثیبت کے پیشِ نظر) زیادہ خرج کرنا چاہتا ہے تو تکلف میں کوئی حرج نہیں ۔ لیکن (یہ بات ملحوظ خاطر رہے کہ) یہ بات حیا ورتکلف کے باعث نہ ہویہ کہ میزبان کی بات رہ جائے کہ اس نے بڑا پُر تکلف اہتمام کیا۔

#### اجماعی کھانے کے بعددعا:

# عوارف الممارف الممارف

- عَلَيْكُمْ صَلَاةَ قَوْمِ اَبُرَارُ لَيْسُو بِآثِمِيْنَ وَالْاَفْجَارِ يُصَلُّونَ بِاللَّيْلِ وَ يَصُومُونَ بِالنَّهَارِهِ
 "تم يران لوگوں كى دعا ہو جو گناه گار ہیں اور نہ بدكار، وہ لوگ رات كے وقت نماز پڑھتے ہیں اور دن میں روز ہ ركھتے ہیں !
 پیدعا پڑھنا صحابہ كرام كامعمول تھا۔

# پیش کرده کھانے کوحقیر نہ جانو:

کھانے کے آ داب میں سے یہ بھی ہے کہ پیش کئے گئے کھانے کو حقیر نہ سمجھا جائے۔رسول اکرم مُثَاثِیْنِم کے ایک سحانی کرتے تھے:

« بهمین نبیس معلوم کهان دونوں میں سے کون ساشخص زیادہ گناہ گارہے:

وہ جو پیش کردہ کھانے کو تقیر سمجھے، یا

- - وہ جوا ہے ہی کھانے کومعمولی اور حقیر جانتے ہوئے اسے پیش کرنے سے گریز کرر ہاہؤ'۔

### نام وخمود کے لئے کھانا:

وہ کھانے جو نام ونمود کے لئے کھلائے جا کیں، — یا جوشادی اورغم کے موقع پر تکلف کے ساتھ تیار کرائے جا کر ہے۔ درویشوں کے لئے ایبا کھانا مکروہ ہے۔

جو کھانا میت کے گھر والوں کے لئے تیار کیا جاتا ہے اسے کھانا مکروہ ہے، البتہ جو کھانا تعزیّت کے لئے آنے والوں کے لئے تیار کیا جاتا ہے اسے کھانے میں کوئی حرج نہیں۔

### دوست کے ہاں بغیرا جازت کھانا:

اگرکسی کواپنے کسی بھائی یا دوست کے بارے میں یہ پہتا چل جائے کہ وہ اس کے ہاں کھانے میں شریک ہوکرخوش ہوتا ہے۔ تو اگروہ اس کی اجازت کے بغیراس کے ہاں کھانا کھالے تو کوئی حرج نہیں ، — اللہ تعالیٰ نے آؤ صَدِیْ نَقِکُمْ فرما کردوست کے ال کھانا کھانے کی اجازت دیدی ہے۔

ندکور ہے کہ حضرت سفیان توری ٹیٹائنڈ کے ہاں پچھلوگ آئے ، آپ گھر پرنہیں تھے۔انہوں نے گھر کو کھولا ، دسترخوان ، ؟ جایا اور کھانا کھانے گئے۔اس دوران حضرت سفیان توری ٹیٹائڈ بھی تشریف لے آئے اورانہیں دیکھ کر بہت خوش ہوئے اور کہا: ''تمہاری اس بے نکلفی نے مجھے ایکلے بزرگوں کے اخلاق کی یا دولا دی ،ان لوگوں کا بھی بہی طریقہ اور معمول تھا۔''

### وعوت قبول كرناستت ب:

اگرکوئی کھانے کی دعوت دے تو اسے قبول کرناسُنٹ ہے بلکہ ولیمہ کی دعوت قبول کرنے کی زیادہ تا کید کی گئی ہے۔ جولوگ غروراور تکبر کی وجہ سے کسی کی دعوت میں شرکت نہیں کرتے وہ سخت غلطی پر ہیں، — اگر بیمل بناوٹ اور دکھاوے کے لئے کیا جائے تو تکبر کے قریب ہے۔

# حال عبل المعان ا

نہ کور ہے کہ حضرت حسن بن علی ڈاٹھئنا کا ایک بارا پسے لوگوں پر گز رہوا جوسر راہ لوگوں سے بھیک مانگ رہے تھے۔انہوں نے روئی کے کچھ ٹکڑے زمین پر پھیلار کھے تھے۔حضرت حسن ہلائٹڑ خچر پر سوار تھے۔ جب آپ ان کے پاس سے گزرے تو آپ نے انہیں سلام کیا۔ انہوں نے آپ کے سلام کا جواب دیتے ہوئے کہا:

"اے ابن رسول (مَالْفَیْمُ)! آئیں ہمارے ساتھ کھانے میں شریک ہوجائیں۔"

آب والعُفِنان فرمايا:

﴿ فَإِن كِيونَ بِينِ ، بِي شِك الله تعالى تكبر كرنے والوں كو يسند بين فرما تا۔ '

یہ کتبے ہوئے آپ نے اپنی سواری کوموڑ ااور اتر کران کے ساتھ زمین پر بیٹھ کر کھانے لگے۔ پچھ کھا کرآپ نے انہیں سلام کیا

اورسوار ہو کر وہاں سے تشریف لے گئے۔

بھائیوں کے ساتھ مل بیٹھ کر کھانا:

ندکور ہے کہ بھائیوں کے ساتھ مل بیٹھ کر کھانا اہل وعیال کے ساتھ بیٹھ کر کھانے سے افضل ہے، -- اس بارے میں ایک واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہ(خلیفہ) ہارون الرشید نے (ایک نابینا)ابومعاویہ کو بلایااورخادموں کو حکم دیا کہ انہیں کھانا پیش کیا جائے 🚆 ابومعاویہ وُٹِیا نے جب کھانا کھالیا تو ہارون الرشید نے طشت میں پانی ڈال کرخودان کے ہاتھ دُھلائے۔ جب وہ ہاتھ دھو چکے تو ہارون الرشید نے ان سے بوجھا:

''اےابومعاویہ! کیاتمہیں خبرہے کہتمہارے ہاتھ کس نے دُ ھلائے؟'' ایس میسیلین کیا۔ ابومعاويه مُشافلة نے کہا:

د مجھے خرنیں۔''

ہارون الرشید نے کہا:''امیرالمؤمنین نے تمہارے ہاتھ دُھلائے ہیں۔''

ابومعاویه مشلین کہا:

''اے امیر المؤمنین! آپ نے میرے ہاتھ وُ ھلا کرعلم کی تعظیم و تکریم کی ہے۔جس طرح آپ نے علم کا وقار بڑھایا ہے۔اس طرح اللہ تعالیٰ آپ کی عزت کودوبالا کرے اور آپ کا مرتبہ بڑھائے۔'

# بابنمبرهه:

# لباس کے صوفیانہ آ داب

### لباس كى غرض وغائت:

لباس (انسانی) نفس کی ایک اہم ضرورت ہے۔اس کی بدولت سردی اور گرمی ہے بچاؤر ہتا ہے، جس طرح کہ کھانے کی بدولت بھوک مٹائی جاتی ہے، ساور جس طرح نفس بقدرضرورت کھانے پراکتفانہیں کرتا بلکہ مزید کی خواہش کرتا ہے،اسی طرح نفس لبولت بھوک مٹائی جاتی ہوتی نفس لباس کے لئے بھی نئے نئے انداز اختیار کرتا ہے۔لباس کے معاملے میں اس کی رنگارنگ خواہشیں اور ضرور تیں بھی مختلف ہوتی ہیں۔

# لباس کے حوالے سے صوفیانہ نظریہ:

ایک صوفی ہے کسی نے کہا: '' آپ کالباس پھٹا ہواہے'، ۔۔ انہوں نے فرمایا:

" ہاں! مربیحلال کمائی سے بناہے" -ان سے کہا گیا:

'' پیمیلا کچیلا ہو گیا ہے'' ۔۔فر مایا:''لیکن پیر پاک ہے۔''

اس لئے ایک مخلص صادق کالباس کے حوالے سے بینکتہ نظر ہوتا ہے کہ دہ حلال کمائی کا ہوخواہ کیسا ہی ہو۔

حديث شريف مي ب كرسول الله مَنْ النَّهُ عَلَيْ ارشاد فرمايا:

"اگر کوئی هخص دس در ہم کا کپڑا خریدے اور ان در ہموں میں سے ایک بھی حرام کا ہوتو اللہ تعالیٰ اس کا کوئی فرض یا نفلی عبادت قبول نہیں فر مائے گا، اور نہاس کے صرف وعدل کوقبول فر مائے گا۔''

○ — وجہ حلال کے بعد صوفی کی نظر اس بات پر ہوتی ہے کہ اس کا لباس پاک ہو، — کیونکہ نماز کی درتی کے لئے لباس کا پاک ہونا شرط ہے۔

ان دوباتوں کے بعدوہ بید کھتا ہے کہ وہ لباس اسے سردی یا گری سے بچاسکے، ۔ کیونکہ اس میں نفس کی مسلحت اور جھلائی ہے۔

ان با توں کے علاوہ نفس اگر کسی اور بات کی تمنا کرتا ہے ( کہلباس خوش رنگ ،خوش وضع اور کپڑ اقیمتی ہوئتو بیسب باتیں فضول ہیں جس کا مقصد محض نام ونمود ہے اور کچھ ہیں۔

مخلص صوفی کالباس کے بارے میں پینظریہ ہوتا ہے کہ وہ فقط اللہ کی رضا (اور علم کی تغیل) کے لئے سترعورت اختیار کرے،

# حراف المعارف ا

-- اور بیر که سردی اورگری سے نفس کو بچایا جائے۔

# حضرت سفيان ثوري اور رضائے الي:

ایک دن (ایبااتفاق ہواکہ) حضرت سفیان توری بڑھند گھ سے نکل تو لباس اُلٹا پہنے ہوئے تھے۔لوگوں نے توجہ دلائی تو انہا سکاعلم ہوا کہ وہ لباس اُلٹا پہنے ہوئے تھے۔لوگوں نے توجہ دلائی تو انہا سکاعلم ہوا کہ وہ لباس اُلٹا پہنے ہوئے ہیں۔آپ کوخیال آیا کہ اسے سیدھا کر کے پہن لوں گریدارا دہ ترک ردیا اور فر مایا.
'جب میں نے بیدلباس پہنا تھا تو بہ نید بھی کہ اسے اللہ کے لے بہن رہا ہوں۔اور اب محض لوگوں کے ماوے کے لئے است ندیل نہیں کروں گا۔ تا کہ میرلی نید فنے نہ ہوجائے۔'

چنانچ آپاس کوأنای پہنے رہے۔

· نفس كا تناسب علم \_ تا بع ہے:

صوفیاء کرام کی کر کی اخلاق کے ساتھ مختص ہیں۔ انہیں پاکیزگی اخلاق فقط اس لئے حاصل وقی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے نفوس میں ایک صلاحیت ، اہلیت ارلیافت رکھ دی تھی۔ ان کے پاکیے ، ہاخلاق سے ان کے نفس کی صلاحیت اور اس کے تناسب کا علم ہوجاتا ہے۔

ای تناسب کی طرف اس ارشاد باری میں انارہ کیا گیا ہے: فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخُتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِيْ ٥

"جب میں اسے ہموار کروں اور اس میں اپنی روح سے پھونک دوں۔"

اس ہمواری سے مرادو ہی تناسب ہے جس کا بھی ذکر کیا گیا۔ای تناسب کے لحاظ سے مناسب ہے کہ:

○ — ان کالباس ان کے کھانے کے مطابق ہو (یعنی جس طرح کاوہ کھانا کھاتے ہیں لباس بھی اسی معیار کا ہو۔)

○ — ان كا كھاناان كے كلام كے مطابق ہو۔ (يعنى لباس، كھانے پينے اور بات چيت مبس كيسانيت اور تناسب ہو)

🔾 --- ان کا کلام ان کی نیند کےمطابق ہو۔

اس لئے کہ نفس میں جو تناسب ہے وہ علم کے تابع ہے۔ مختلف حالات کی متن بہت او نما ثلت کے بارے میں علم ہی کے ذریعے فیصلہ کیا جاسکتا ہے، ۔۔ اس لئے ہرزمانے کے صوفیاء کرام نفس کی آمیزش اورخواہش کے دخل انداز ہونے کے باوجود تناسب کولازم جانتے تھے۔ان میں جس حد تک بیتناسب پایا جاتا تھاوہ ان کے بزرگان سلف کے احوال کامعمولی سافیضان تھا۔

# لباس اور کھانے میں تناسب:

شیخ ابوسلیمان دارانی میشنیفر ماتے ہیں کہ ایک درویش تین درہم کالباس پہننا چاہتا ہے۔لیکن اس کے پیٹ کو پانچ درہم کے فیمی کھانے کی طلب ہوتی ہے۔ بیعدم تناسب ہیں۔ شیخ دارانی میشند نے اس بات کواس لئے ناپند کیا کہ اس میں تناسب ہیں پایا جاتا ہے، — لہذا جس صوفی کے کپڑے موٹے اور کھر درہے ہوں (تناسب کے لحاظ سے) اس کا کھانا بھی معمولی قتم کا ہونا .

# مائد

اگرکسی کےلباس اور کھانے میں تناسب نہ ہوتو اس سے اس کی طبیعت کے اختلاف اور بگاڑ کاعلم ہوتا ہے۔ یعنی پوشیدہ طور پر اس کی طبیعت کا میلان ان دومیں سے ایک چیز کی طرف لا زمی ہوئگا:

🔾 --- لباس کے ذریعے مخلوق میں تا م ونمود کی تمنا ہوگی ، (معمولی کپڑے پہن کر مخلوق کی تو جہ حاصل کر لے۔)

○ — انتہائی حرص اور طع کی وجہ سے طبیعت کا کھانے کی ملرف رجحان ہوگا۔

بید وطرح کے میلانات الیمی بیاری ہے جس کے علاج کی اشد ضرورت ہے لے تا کہ بیروحانی بیاری حداعتدال پرآ سکے۔ شیخ ابوسلیمان دارانی مُرسِنید نے ایک بارؤ صلے ہوئے کپڑے بہنے تو شیخ امہر مُرسِنید نے ان سے کہا:

"كانى آپ اس لباس سے اچھالباس پہنتے۔"

بيس كريشنخ داراني ميتانية فرمايا:

'' کاش میرا قلب دوسرے قلوب کے موازنے میں ایسا ہوتا جیسا کہ م رایدلباس (قبیص) دوسروں کے لباس کے مقابل صاف سقراد کھائی دے رہاہے۔''

### صو عَكَا بِيونِدُلِكَا لَبِاسَ:

الیی ہی تعلیم (وتربیت) کی وجہ سے صوفیاء بیوندلگالباس پہنتے ہیں۔ بعض اوقات وہ کوڑے میں سے دھجیّاں اور چیتھڑ ہے اُٹھا کراپنے لباس میں ان کا پیوندلگا لیتے تھے، — چنانچہ اہلِ حق میں سے بعض حضرات ایسا ہی کیا کرتے تھے۔ چونکہ ان کا کوئی ذریعہ معاش نہ تھا، اس لئے وہ کوڑے میں سے دھجیاں اور چیتھڑ ہے اُٹھا کراپنے لباس میں ان کا پیوندلگا لیتے تھے۔ اور (تناسبِ حال کی خاطر ) گھر گھرسے روٹی کے فکڑے اکٹھے کرتے تھے۔

شیخ ابوعبداللہ الرفاعی مُسِینہ اس طرح سے فقر وتو کُل پرتمیں سال تک مستقل مزاجی سے قائم رہے۔ دیگر درویشوں کے لئے جب کھانا (فتوح) آتا تھا تو وہ ان کے ساتھ کھانا نہیں کھاتے تھے۔ جب ان سے اس بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا: ''تم لوگ تو کُل کے حق سے کھاتے ہواور میں فقیری اور سکینی کے حق سے کھاتا ہوں۔''

چنانچہ وہ مغرب اورعشاء کے درمیان گھر گھر سے روٹی کے ککڑے اکٹھے کرنے کے لئے نکل جاتے تھے، — بہر حال بیان لوگوں کا معاملہ ہے جن کا کوئی ذریعہ کفالت ومعاش مقرر نہ ہواور نہ ہی وہ کسی کے زمریباراحسان بنتا جا ہے ہوں۔

### لباس ذريعه بهجان وشناخت ہے:

ندکورہے کہ پیوند گلےلباس والے پچھ درویش شیخ بشربن حارث مُواللہ کے پاس آئے۔آپ نے ان سے فر مایا: ''اے لوگو! اللہ سے ڈرو، — اوراس لباس میں لوگوں کے سامنے نہ آیا کرو کیونکہ اس لباس کے ذریعے تہیں پہچان لیا جاتا ہے اور لوگ تمہار ااحترام کرتے ہیں۔''

لے میخ کی تربیت ہے بی ایسا نامکن ہے۔ اس کی نگہ فیض اثر سے بی تبدیلی آسکتی ہے۔

# عوارف المعارف المعارف

ین کرسب درویش حیب ہو گئے ، مگران میں سے ایک نوجوان نے کہا:

''الله تعالیٰ کاشکر ہے کہ اس نے ہمیں ان لوگوں میں سے کیا جن کی پہچان یہ (پیوندلگا) لباس ہے اور جن کا احترام کیا جاتا ہے، — الله کی قتم! بیلباس ظاہر ہوکرر ہے گاحتیٰ کہ بیلباس سراسراللہ کے لئے ہوجائے۔'' بیہ جواب من کرشنخ بشر میں تھیے نے فرمایا:

"اےنو جوان!تم نے خوب کہا ہم جیسے ہی گدڑی پہن سکتے ہیں۔"

ایسے حالات کا نتیجہ یہ نکلتا تھا کہ ایک درویش کا لباس کا فی عرصے تک نہیں اتر تا تھا چونکہ اس کے پاس ایک ہی لباس ہوتا تھا، اس لئے وہ اس کو پہنے رہتا تھا۔

# صحابه كرام كامعمول:

روایت ہے کہامیر المؤمنین حضرت علی ڈاٹٹنؤ نے ایک قیص تین درہم میں خریدی اور پہن لی۔ پھراپنی پوروں سے اس قیص کی آستینیں تھوڑی تھوڑی کاٹ ڈالیں۔

حضرت علی دلاتشناکے بارے میں ایک روایت یہ بھی ہے کہ آپ نے حضرت عمر دلاتشناسے فر مایا:

"اگرتم این دوست (رسول الله مَثَالِيْنَ ) سے ملنے کا ارادہ رکھتے ہوتو:

🔾 — اپنی قیص میں پیوندلگاؤ

🔾 — اپنے جوتوں کوخود گانھو،

🔾 — اپنی آرزوؤں کو کم کرو،اور

O — اپنی بھوک سے کم کھلٹ'۔

### برم سے اُٹھادیا کہ بون:

سینے جربری بین اللہ براوی ہیں کہ بغداد کی جامع مسجد میں ایک آ دمی تھہرا ہوا تھا۔ اس کامعمول تھا کہ وہ موسم سر مااور گر مامیں صرف ایک ہی کپڑے میں رہتا تھا۔ جب اس سے اس معمول کے بارے میں استفسار کیا گیا تو اس نے بتایا:

'' مجھے بہت سے کپڑے پہننے کی عادت تھی۔ایک رات میں نے خواب میں دیکھا کہ میں جنت میں پہنچ گیا ہوں۔وہاں میں نے اپنے ساتھی درویشوں کی ایک جماعت دیکھی جو دستر خوان پر بیٹھے ہوئے تھی۔ میں نے بھی ان کے ساتھ بیٹھنا چاہا کہ اچا تک کچے فرشتوں نے میراہاتھ پکڑ کر دستر خوان سے اُٹھا دیا اور کہنے لگے:

'' پہلوگ ایک کپڑے والے ہیں اور تمہارے پاس دوقیص ہیں ہتم ان کےساتھ نہیں بیٹھ سکتے۔''

اس کے بعد میری آنکھ کل گئی۔ تب سے میں نے بیعبد کرلیا ہے کہ آئندہ ایک ہی کپڑا پہنوں گاحتیٰ کہ میں اللہ کو پیارا ہو

جاؤل-'

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

صوفياءكرام كامعمول:

ص ہارے شیخ محتر م ابونجیب سہرور دی میٹا ہے شیخ حماد میشاند کا بیرحال تھا کہ وہ بہت عرصے تک کرائے کا لباس پہنتے رہے،اوراپنی ذاتی ملکیت اور خرج سے بنایا ہوالباس نہیں بہنا۔

شخ ابوحفص صداد تمانیة فرماتے ہیں:

''اگرتم کسی درولیش کو بھڑ کیلے لباس میں دیکھوتو اس ہے بھی بھلائی کی امید نہ رکھنا۔''

ے سے شیخ جنید بغدادی ٹوٹنڈ کے استادا بن الکرینی ٹوٹنڈ کا جب انقال ہوا تو ان کے بدن پرایک گدڑی تھی جس کی ایک آستین اورکلیوں کاوزن تیرہ رطل (پونڈ) تھا۔ یعنی اس پراتنے کثیر تعداد میں جوڑ اور پیوند گئے ہوئے تھے۔ چنانچے صوفیاءکرام کی ایک بڑی جماعت اس طرح کا موٹالیاس پہنا کرتی تھی۔

پی په دیارو ان ایک بول. پچھا یسے بھی ہیں جو گدر می یوش نہیں: ا

۔ گدڑی پوشوں کے ساتھ ساتھ کچھ نیک بندے ایسے بھی ہیں جو درویشوں جیسالباس نہیں پہنتے ، — اس سے ان کا یہ مقصد ہوتا ہے کہ وہ لوگوں سے اپنا حال پوشیدہ رکھیں۔ کیونکہ گدڑی پہننے سے درویش کی پہچان فوراَ ہو جاتی ہے ، — بعض کویہ خدشہ ہوتا ہے کہ وہ گدڑی کاحق نہیں ادا کرسکیں گے۔

زم پوش وسخت پوش صوفياء:

ندکور ہے کہ شخ ابوحف حداد بُرا اللہ بہت زم لباس بہنا کرتے تھے۔ان کے گھر میں فرش کی جگہ ریت بچھی تھی جس پروہ بچھونے کے بغیر سویا کرتے تھے، —اصحاب صفہ میں سے بچھا ایسے بھی حضرات تھے جو یہ بندنہیں کرتے تھے کہ ان کے اورمٹی کے درمیان کوئی چیز حائل ہو، — بہرحال شخ ابوحفص بُرا شاہ صحیح علم اور نیک نیتی کے ساتھ لباس پہنیں اور اس میں وہ نیک نیت ہوں تو کسی کوئی چیز حائل ہو، کے ساتھ قا۔، — لہذا اگر بعض اہلِ صدق موٹے لباس کی جگہ زم لباس پہنیں اور اس میں وہ نیک نیت ہوں تو کسی کو ان پراعتراض نہیں ہونا چا ہے۔ اس کے باو جودموٹا اور پیوندلگا لباس درویشوں کی شان اور معمول کے عین مطابق ہے تا کہ دنیا اور اس کی آن بان سے ان کی ہے دنیتی جھلکے، — اس کی تائید میں یہ روایت ندکور ہے:

'' قدرت رکھتے ہوئے اگر کوئی لباس کی زیب وزینت کوچھوڑ دیتواللہ تعالیٰ اسے جنت کاحلّہ پہنائے گا۔''

بہر حال نرم و نازک لباس پہننا صرف اس کوزیب دیتا ہے جسے اپنی روحانی حالت کا پیتہ ہواور اپنے نفس کی عادتوں کی خبر ہو۔ و ففس کی مخفی خواہشوں پر بھی قابور کھتا ہوتا کہ وہ سخت پوشی کے بعد اللہ کی بارگاہ میں مسن نیت کے ساتھ حاضر ہو۔اس میں نفس کسی فتم کی خلل اندازی نہ کرسکے۔

# حال عبارت المال ال

### لباس كے معاملے میں شلیم ورضا:

اب جن اوگوں کے حال کا اللہ کے ساتھ تعلق ہے اور دائرہ اختیار سے باہر ہیں یعنی آئیں اپنے اراد نے پرکوئی اختیار نہیں ، ان کے لئے ایبالباس پبننا ضروری نہیں۔ وہ تو وہی لباس پبنیں کے جواللہ انہیں پبنائے گا۔ وہ اپنی خواہش سے نہ موٹالباس پہننے ہیں اور نہ نرم وہازک، وہ تو وقت کے ماتحت ہوتے ہیں۔ اس بارے میں عمدہ طریقہ یہ ہے کہ سالک طریقت اپنے آپ کوٹو لے ، اس بارے میں عمدہ طریقہ یہ ہے کہ سالک طریقت اپنے آپ کوٹو لے ، اس بارے میں عمدہ طریقہ یہ ہے کہ سالک طریقت اپنے آپ کوٹو لے ، اس بارے میں کوئی خواہش یاطع موجود ہے۔ یا اس خاص لباس کے جواللہ تعالی میں کوئی خواہش یاطع موجود ہے۔ یا اس خاص لباس کے بارے میں کوئی ظاہری یا چھی خواہش ہے، جواللہ تعالی نے اسے عطافر مایا ہے تو اس کے لئے لازم ہے کہ اس خواہش کوڑک کر دے ، سے ادراگر اس نے اپنی مرضی اور اختیار کوڑک کر کے خود کو اللہ سے سپر دکر دیا ہے تو اس کے لئے یہی ایک راستہ رہ جا تا ہے کہ وہ اس کو بہن لے جواللہ تعالی نے اسے عطافر مایا ہے وہ خت ہویا نرم ہو۔

### سركرده صوفياءكرام كالباس:

صدے جارے شیخ محتر م حضرت ابونجیب سہروروی وکھائیڈ کوئی مخصوص لباس نہیں پہنتے تھے بلکہ بلا تکلف اور بغیر کسی خاص مقصد کے جیسا بھی لباس مل جاتا، پہن لیتے تھے۔ دس دینار کا پیش قیت عمامہ بھی پہن لیتے تھے اور چند دانق کا عمامہ بھی پہن لیتے۔

حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني مُشاهدا كي مُشاهدا كي مُشاهدا كي مُشاهدان كالباس بينة تصاوران كي مخصوص طيلسان موتي تقى -

ن - شخ علی بن البیثی میشد نے عراق کے دیہاتی درویشوں کالباس اختیار کرر کھاتھا۔

نجان کے شخ ابو بکرالغراء رہنا تھ عام لوگوں کی مانندموٹی پوشین بہنا کرتے تھے۔

اس طرح ان سب بزرگوں کی لباس پوٹی اور وضع قطیع میں نیک نیت شامل تھی جن کے تعارف اور لباسوں کی مختلف انداز کی بحث وتشریح خاصی طویل ہے۔

### مرضی مولیٰ کی اطاعت گزاری:

حصرت شیخ ابوالمسعو د میشدنی این اراد \_اوراختیارکوچهوژ کرالله کے حوالے کردیا تھا۔ان کا حال مع الله تھا۔اور جب بھی آپ کوزم لباس پیش کیا جاتا تو آپ اے بھی پہن ۔لیتے۔اس وقت ان کے مریدین انہیں مطلع کرتے:

"جب آپ ایبالباس پہنتے ہیں تو بعض لوگ اندر خانے سے اسے اچھانہیں سمجھتے۔"

"بين كرآپارشادفرمات:

ہمارادوطرح کےلوگوں سے ملنا جلنا ہے۔

ایک طرح کے دہ لوگ ہیں جوشر بعت کے ظاہری تھم کے مطابق ہم پراعتراض کرتے ہیں۔ان سے ہم یہ پوچھتے ہیں:'' کیا
شریعت ہمار بے لباس کو کر دہ یا حرام کہتی ہے؟'' — دہ کہتے ہیں:''نہیں!'' —

دوسری طرح کے وہ لوگ ہیں جوہم سے ارباب ہمت وعزیمت یعن صوفیاء کرام کے حقائق کا طالب ہوتا ہے، توہم ان سے

### عوان المعارف المحال على المحال المحال

یہ پوچھتے ہیں:'' کیا ہم نے بدلباس اپنی مرضی اور اختیار سے پہنا ہے ٔ یا اسے پہننے میں ہماری اپنی کسی خواہش کاعمل دخل ہے۔'' — ان کا جواب بھی''نہیں'' ہے۔''

### الله ك كالباس اختيار كرنا:

کوئی صاخب طریقت ایسابھی ہوتا ہے جونرم اور سخت دونوں طرح کے لباس پہن سکتا ہے۔ گروہ یہ جا ہتا ہے کہ اللہ کی ذات اس کے لئے کوئی خاص اندازمقرر فرمادے۔ چنانچہوہ بڑی مسکینی سے اللہ کی بارگاہ میں عرض کرتا ہے:

''جولباس اوروضع تیرے لئے بہترین ہے اور جس میں میرے لئے دین و دنیا کی بھلائی ہواس لباس سے مطلع فر ما دے کیونکہ میں خواہشات کا بندہ نہیں۔''

اس صورت میں اللہ تعالیٰ کشف یا الہام کے ذریعے کی مخصوص وضع کے لئے راہنمائی فرمادیتا ہے، ۔۔ پھروہ صوفی اس وضع قطع اور لباس کواپنے لئے لازی قرار دے لیتا ہے۔ اس طرح اللہ کے تھم سے اس کالباس مقرر ہوجا تا ہے، ۔۔ بیطریقہ اس طریقے ہے۔ کہیں زیادہ کمل ہے جس میں صرف اللہ کے لئے لباس اختیار کیا جائے اور اس میں مخلوق کی پندونا پند کا کوئی تعلق نہیں۔

### بندے کے ارادے میں اللہ کی موافقت:

اہل صدق وصفا میں ہے کوئی بندہ ایسانبھی ہوتا ہے جوصا حب علم ہوتا ہے اور اسے فراخی بھی عطا ہوتی ہے۔ اس لئے وہ بڑی
خوشحالی کی زندگی بسر کرتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ پورے علم اور یقین کے ساتھ کوئی لباس پہنتا ہے تو وہ اس بات کا ذرہ خیال نہیں
کرتا کہ اس نے جولباس پہنا ہے وہ زم ہے یا کھر در ااور موٹا ہے، سے عام طور پروہ زم لباس ہی پہنتا ہے۔ اختیار ہونے کے باعث
وہ اس لباس میں لطف محسوس کرتا ہے۔ جس لذت نفس سے اس نے کنارہ کیا تھا، وہ پھر اسے لوٹا دی جاتی ہے۔ یہ اس کے تا بع ہوتا
ہے اور اللہ تعالیٰ بھی اس کے ارادہ نفس میں اس کی موافقت فرما تا ہے۔ یہ عنایت ہر کسی پڑئیس ہوتی۔ یہ لطف اور وصف اس محف کے
لئے ہے جو یا کیزگی نفس اور طہارت میں نہ صرف کامل ہے بلکہ وہ محبوب خدا اور بامراد بھی ہے، سے اللہ تعالیٰ ایسے بندے کی مراد
اور خوا ہش بہت جلد پُوری فرمادیتا ہے۔ مگریہ ایسانازک مقام ہے جہاں اکثر دعوے دا مظمی کھا جاتے ہیں۔

### ابن معاذرازی کالباس:

حضرت کیچیٰ بن معاذ رازی مُیشند کے بارے میں مٰدکور ہے کہ وہ ابتدائے حال میں صوف یا بالوں کے بُنے ہوئے کپڑے پہنا کرتے تھے لیکن عمر کے آخری دور میں نرم ونازک کپڑے پہننے لگے تھے جب ان سے اس تبدیلی کے بارے میں پوچھا گیا تو فر مایا: ''بے چارہ سکین کیچیٰ کم تر درجے کے لباس پرصبرنہیں کرسکا تو وہ تخفے کے ( نرم ونازک ) لباس پر کیسے صبر کرے گا۔''

### جيهاميسرآ بالباس بهن ليا:

کھے صاحب طریقت ایسے بھی ہوتے ہیں جنہیں پہلے سے بی خبر ہوجاتی ہے کہ انہیں کس طرح کالباس پہننے کے لئے عطا کیا جائے گا۔ چنانچہ جب وہ لباس (خواہ نرم ہویا خواہ سخت) ان کے پاس آتا ہے تو وہ اسے پہن لیتے ہیں۔ان کا بیانداز بہت اچھا

سیدهی راه پرہے۔''

# ت المعارف كالمحارف المعارف الم

بہر حال المرت کے سب انداز قابلِ تحسین ہوتے ہیں۔جیسا کہ ارشاد باری ہے: قُلُ کُلَّ یَعْمَلُ عَلٰی شَاکِلَتِه فَرَبُّکُمْ اَعْلَمْ بِمَنْ هُوَ اَهْدای سَبِیْلاً ٥(پ٤ اسوره بن اسرائیل) ''اے نبی! آپ فرمادیں کہ ہر شخص اپنے طریقے پر کام کرتا ہے،تمہارا رب خوب جانتا ہے کہ کون سب سے زیادہ

بہر کیف موٹالباس پہنناسب لباسوں میں زیادہ پسند کیا جاتا ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے بندہ کق بہت ی آفات سے محفوظ اے۔

### حضرت عمر بن عبد العزيز طالفية كالباس:

مسلمہ بن عبدالملک عبدین کرتے ہیں کہ میں حضرت عمر بن عبدالعزیز (عبدیہ) کے ہاں ان کی عیادت کے لئے گیا۔ میں نے دیکھا کہ ان کی قیص میلی ہوگئی ہے۔ میں نے ان کی اہلیہ ( فاطمہ بنت عبدالما لک) سے کہا:

'' آپ امیر المؤمنین کے کپڑے دھودی'' —

. انہوں نے کہا:''انشاءاللہ دھودوں گی۔''

کے دن کے بعد میں ان کی عیادت کے لئے پھر گیا تو ان کی قیص بدستور میلی تھی ۔ اس پر میں نے کہا:

''اے فاطمہ! کیامیں نے تہہیں ان کی قمیص دھونے کے لئے نہیں کہاتھا۔''

انہوں نے کہا:

''الله کی شم!ان کے پاس اس قیص کے علاوہ اور کوئی قیص نہیں۔''

حضرت سالم میشنیفر ماتے ہیں کہ خلیفہ نتخب ہونے سے پہلے حضرت عمر بن عبدالعزیز ( دلائٹیئ ) بہت ہی نفیس لباس پہنا کرتے تھے۔ جب آپ کوخلیفہ منتخب کیا گیا تو آپ گھٹنوں میں سردے کر بہت روئے۔ پھراپنے پرانے کپٹر سے منگا کر پہن لئے جو بہت میلے تھے۔

### ديكراسلاف كالباس:

صندکور ہے کہ حضرت ابودرداء ڈلاٹنئے نے جب انتقال فر مایا تو ان کے لباس میں چاکیس پیوند پائے گئے۔ حالا نکہ ان کا وظیفہ جالیس ہزار درہم سالا نہ تھا۔

۔ حضرت زید بن مصعب و النیمؤفر ماتے ہیں کہ ایک بار حضرت علی و النیمؤنے رہے کا بُنا ہوا کرتا پہنا۔ وہ گرتا ایسا تھا کہ جب اس کی آستینس کھینچی جاتیں تو وہ کھنچ کرانگلیوں کے سروں تک آجا تیں۔ خارجیوں نے آستینوں کے لیے ہونے کی وجہ سے اس پراعتراض کیا تو آپ نے فرمایا:

# حر عبرف المعارف المحاود المحاو

''تم میرےاس لباس پراعتراض کرتے ہوجو تکبر سے بہت دور ہے، — اوراس لائق ہے کہ سلمان اس میں میری پیروی کریں۔''

ے نہ کور ہے کہ (اپنے دورخلافت میں) حضرت عمر طالتین جب کسی مرد کے بدن پر دو باریک کپڑے دیکھتے تو آپ درّہ اٹھاتے اور فرماتے :

"لباس كى يەچك دىك ورتول كے لئے رہے دو-"

رسول اكرم مَثَاثِيمُ فِي ارشاد فرمايا:

''اپنے دلوں کوصوف کے (ادنیٰ) لباس سے روش کرو۔ بے شک بیدد نیا میں ذلت کا موجب ہے' لیکن آخرت کا نور ہے، ۔۔۔لہٰذالوگوں کی تعریف سے اپنے دین کوخراب نہ کرو۔''

رسول أكرم مُنافِيلًا كي تواضع:

روایت ہے کہ ایک مرتبہ رسول اکرم مُٹاٹیئل نے خلین مبارک کی پائے مبارک سے زینت بڑھائی۔ جب آپ نے ان پرنگاہ ڈالی تو وہ آپ کو بہت پیند آئی، آپ مُٹاٹیئل نے اسی وقت سجدہ فرمایا۔ جب آپ سے اس سجدے کے بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا:

'' مجھے یہ خدشہ ہوا کہ کہیں میر اپر وردگار مجھ سے خفا نہ ہو جائے ،اس لئے میں نے اس کی بارگاہ میں تواضع اختیار ک اب یہ جوتے میرے گھر میں رات نہیں گزاریں گے کیونکہ ان کی وجہ سے مجھے اللہ کی ناراضگی کا خدشہ ہے۔' چنانچہ آپ مٹائیڈ کم نے وہ تعلین مبارک اپنے پائے مبارک سے اتاردیئے اور سب سے پہلے جوغریب اور مختاج آ دمی آپ کوملا ، آپ نے وہ تعلین مبارک اسے عطافر مادیئے۔اس کے بعد آپ کے ارشاد کے مطابق ایسا جوتا خریدا گیا جو جگہ جگہ سے گانتھا ہوا تھا۔ اور وہی آپ نے پہنا۔

روایت ہے کہ رسول اللہ مَنَّالَیْمُ بھی صوف کالباس زیبِ تِنِ اطہر فرماتے تھے اور مرمت کئے ہوئے جوتے استعال فرماتے تھے، — اور غلاموں کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھاتے تھے۔

نفس آفات کامقام ہے:

نفس چونکہ آفات کا مقام ہے،اس کئے اس کے مکر وفریب اوراس کی مخفی خواہشوں کا پیتہ چلنا خاصامشکل ہے۔ چنانچہ افضل طریقہ یہی ہے کہ جس کام میں زیادہ احتیاط در کارہو،اسے ہی اختیار کیا جائے اور جس میں کوئی شک وشبہ ہواسے چھوڑ کراسے اختیار کیا جائے جوشک وشبہ سے پاک ہو۔

### سهولت اور جمّت:

اہل جق کے لئے مناسب یہی ہے کہ جب تک نفس کمل طور پر یا کیزہ نہ ہوجائے اور سہولت اور و عت کے حقیقی معانی کاعلم

# 

اس پر پخته اور واضح نه ہو جائے 'تب تک وہ سہولت اور وسعت کی راہ اختیار نہ کرے۔ بیاسی وقت ممکن ہے کہ جب:

- نفس خواہشوں کی پیروی کرنا حجموڑ دے،
- — اس کی نیت میں وہ خلوص آ جائے جس کے ذریعے صریح اور واضح علم کی رہنمائی میں اس کے تصرّ فات صحیح ہونے لگیں۔ ' گراہلِ ہمت، ہمت کے گھوڑے پرسوار رہتے ہیں اور ہرمعالمے میں رخصت اور سہولت کواختیار کرنا پیند ہی نہیں کرتے۔ تا كەاپيانە بوكدان كے زُمد يركونى انگلى اٹھائے اوروہ زُمد كى فضيلت سے محروم ہوجائيں \_ نرم و نازك لباس يېننا بہر حال دنيا دارى ہے۔ای کے کہا گیاہے:

''جس کالباس نرم ونازک ہو،اس کا دین وایمان بھی نرم ونازک ہوتا ہے۔'' یے دخصت وسہولت انہیں دی گئی ہے جوزُ مداختیار نہیں کرتے بلکہ شریعت کی سہولتوں پڑمل پیرار ہتے ہیں۔ حضرت عبدالله بن مسعود بنالليز ہے حضرت علقمہ بناتون نے روایت کی ہے کہ رسول اکرم مَثَاثِیزُم نے ارشا دفر مایا: "جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی تکبر ہودہ جنت میں داخل نہیں ہوگا۔"

# الله حسين إورحس كولي متاب:

ایک صحافی نے عرض کیا:

'' یارسول الله (مَثَالِیَّا مُ)! انسان چاہتاہے کہ اس کالباس اچھاہواور اس کے جوتے بھی اچھے ہوں۔''

آب مَالْيُكُمْ نِي ارشاد فرمايا:

إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ وَّ يُحِبُّ الْجَمَالُ

'' بے شک اللہ حسین ہےاور حسن کو جا ہتا ہے۔'' اس حدیث شریف میں اچھے لباس کی اس مخص کوا جازت دی گئی ہے جونفسانی خواہش اورغرور و تکبر کے بغیر اچھالباس پہنے۔

# دنياوي فخروغرور كيليخ خوش لباس:

جو خص دنیاوی فخر وغرور کے لئے اچھالباس پہنتا ہواس کے لئے وعید آئی ہے۔حضرت ابو ہریرہ ڈ<sup>لاٹی</sup>ڈ سے مروی ہے کہ رسول اكرم مَنْ لَقِيمٌ نِي ارشاد فرمايا:

''مومن کالباس آ دھی پنڈلی تک ہے،اورا گروہ پنڈلی اور دونوں نخنوں کے درمیان میں ہو پھربھی کوئی حرج نہیں ، ۔۔۔ کیکن جولباس تخنوں ہے نیچے تک ہواس کا ٹھکا نہ دوزخ میں ہے۔

جو خص اترانے کے لئے اپناازار ( دھڑ کے پنچے والے جھے کالباس ) فخر سے گھیٹتا ہوا چلتا ہے، قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی طرف نہیں دیکھے گا، ۔۔۔تم میں ہے پہلی قوم کا ایک شخص اپنی حادر پراترا تا جار ہاتھااوراپی حادر پر بردافخر كرر ما تھا۔ احا تك الله تعالى نے اسے زمين ميں دھنسا ديا۔ وہ زمين ميں قيامت تك اس طرح حركت كرتا رہے گا



جس طرح جا دراوڙ ھ کرر ہاتھا۔''

مختلف الاحوال سالك:

\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ہرسا لک اوراہلِ طریقت کےاحوال مختلف ہوتے ہیں، — جس نے اپنے سیحے علم کے ذریعے اپنی روحانی حالت کو درست کر 🖥 لیا ہے تو کھانے پینے، پہننے اور دوسرے تصرّ فات میں اس کی نیت بھی درست رہتی ہے، --- ہرحال میں اسے استفامت حاصل ﴿ ہوتی ہے۔ باطنی استقامت کے ساتھ اس کے سب حالات بھی درست رہتے ہیں۔ یعنی باطنی استقامت کی بناء پر اس کے سب تعز فات درست ہوتے چلے جاتے ہیں۔

# عوارف المعارف کی المحال کی

# بابنمبرهم:

# شب بیداری کی فضیلت

# الل ایمان کے لئے خدائی امداد:

ارشادباری ہے:

إِذْ يُغَشِّيُكُمُ النَّعَاسَ امَنَةً مِّنُهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ مِّنَ السَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِه وَيُذَهِبَ عَنْكُمْ رِجُزَ الشَّمَاءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِه وَيُذَهِبَ عَنْكُمْ رِجُزَ الشَّيُطُنِ (ب ٩، سوره الفال:٢)

''(اس وقت کو یا دکرو) جب الله تعالی تمهار ہے سکون کے لئے تم پراونگھ طاری کرر ہاتھا،اورتم پرآسان سے پانی برسار ہا تھا، تا کہ تہمیں اس کے ذریعے تھرا کر دے اور تمہارے اندرہے شیطان کی نجاست کودورکر دے۔''

یہ آیت غزو و کبدر میں مسلمانوں کے حق میں نازل ہوئی جب وہ ریت کے ایک ٹیلے پڑھہرے ہوئے تھے۔ جہاں ان کے اور ان کے چوپایوں کے پاؤں دھنسے جارہے تھے۔ مشرکوں نے مسلمانوں سے پہلے ہی بدر عظمٰی کے پانی پر قبضہ کرلیا تھا۔اس لئے اس وقت مسلمانوں کی بیرحالت تھی کہان میں سے:

کوئی بے وضوتھا،

کی کوشل جنابت کی حاجت تھی،

O - وہ اور ان کے چو پائے بیا سے بھی تھے۔

اليے موقع پرشيطان نے ان كے دلول ميں بيوسوسه والا:

"تمہارا پی خیال ہے کہ تم حق پر ہو، اور تمہارے درمیان اللہ کا نبی بھی موجود ہے۔ اس کے باوجود مشرکوں نے پائی پر بعضہ جمالیا ہے۔ تمہاری پیر حالت ہے کہ تم وضواور عسل کے بغیر نمازیں پڑھ رئے ہو، — (ایسی حالت میں) تم مشرکوں پر غالب آنے کی کیاامیدر کھ سکتے ہو۔"

جب شیطان نے مسلمانوں کے دلوں میں یہ وسوسہ ڈالا تو اللہ تعالیٰ نے بارش کا نزول فرمایا۔ ایسی موسلا دھار بارش ہوئی کہ ساری وادی میں پانی بیا ، اور پانی ہے ، وضوا ور شسل کیا بلکہ اپنے جو پایوں کو بھی پانی بلایا ، اور پانی کے تمام برتن مجھی بھر لئے۔ بارش سے رہتی زمین اتن سخت ہوگئی کہ اس پر قدم دھننے کی بجائے جمنے گئے۔ چنا نچہ ندکورہ بالا آیت کے بعد بیارشاد ماری ہوا:

وَيُثِبَّتَ بِهِ الْاَقْدَامَ وَإِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلِّنِكَةِ آنِّي مَعَكُمْ (ب ٩، سوره انفال:٢)

# 

" تا کہ وہ اس کے ذریعے ثابت قدم رکھے جبکہ تمہار ارب فرشتوں کی طرف پیغام دے رہاتھا کہ میں تمہارے ساتھ ہوں۔'' اس طرح اللہ تعالی نے مسلمانوں کی فرشتوں کے ذریعے امداد فر مائی حتیٰ کہ انہوں نے مشرکوں پرغلبہ حاصل کرلیا۔

### نيندگي اجمتيت:

قرآن عکیم کی ہرآ ہت کے دومعانی ہیں: - ایک ظاہری، - ایک باطنی

ہرمعنی کی ایک ابتداءاورایک انتہاہے، — چنانچہ جس طرح اللہ تعالی نے اونکھ کو صحابہ کرام کے لئے رحمت اور سکون کا ذریعہ بنایا جوغز دؤبدر میں ان کے لئے مخصوص تھا، — بالکل اسی طرح اس نے سب مومنوں کے لئے اسے رحمت کا سبب بنایا۔

اسی بناء پراوگھ مریدوں کے لئے ایک انچھا اور نیک حصہ ہے جونی الفورانہیں میسر آجاتا ہے۔اس اوگھ کی بدولت ان کے دلوں کونفسانی کھکش سے امن وسکون ملتا ہے۔اس لئے کنفس کو نیند سے آرام ملتا ہے۔اسے تھکن اور کوفت محسوس نہیں ہوتی ۔ کیونکہ اگر اسے تھکن کا احساس ہونے گھے تو اس سے قلب پراثر پڑتا ہے اور وہ مکدر ہوجاتا ہے۔اس لئے تھے علم کے مطابق اعتدال سے سونے سے قلب کو بھی آرام ملتا ہے، — لہذا جبنفس کو سکون میسر آتا ہے تو مریدوں کے قلب اور نفس میں ایک طرح کی مطابقت اور موافقت پیدا ہوجاتی ہے اور بیموافقت مریدوں اور سالکوں کے لئے اطمینان کا باعث ہے۔

### نيندكادورانيه:

الل سلوک وطریقت کا کہنا ہے کہ دات دن ایک تہائی حصہ نیند میں گزارنا چاہئے تا کہ بدن میں کوئی ہے جینی اوراضطراب نہ رہے۔ اس لئے ایک تہائی میں آٹھ گھنٹے نیند کے لئے مقرر کئے گئے، — مرید کوچاہئے کہ وہ دو گھنٹے دن کے وقت سوئے اور چھ گھنٹے دات کے وقت میں موسم کی تبدیلی کے لحاظ سے دات دن میں یہ دورانیہ بڑھایا یا گھٹایا جاسکتا ہے۔ جیسے موسم سرما کی طویل رات یا موسم کرما کا طویل دن ۔، — اگر ارادہ نیک ہواور مچی طلب ہوتو مرید نیندگی اس ایک تہائی کومزید کم کرسکتا ہے۔ وقت میں اگر بندرت کی کی جائے تو اس سے کسی نقصان کا اندیشہ نیس ۔ اس صورت میں اپی روحانیت اور محبت کے ذریعے بیداری کا بھاری پن اور نیندگی کی برداشت کی جائے ہے۔۔

نیندکی خاصیت سرداور مرطوب ہے، اس لئے یہ بدن اور دماغ دونوں کے لئے نفع بخش ہے۔ حرارت اور خطکی کو (تحلیل کرکے) مزاج کوسکون بخش ہے۔ چنانچہ اگر اس ایک تہائی (آٹھ گھنٹے) میں کمی کر دی جائے تو یہ دماغ کے لئے نقصان کا باعث ہے، اور بدن کی بے چینی کا بھی ڈر ہے کیکن اگر دلی محبت اور دوحانیت اس کی جگہ لے لیس تو اس سے کسی نقصان کا خدشہ نہیں رہے گا، — روح اور محبت کا مزاج سرداور مرطوب ہے جیسا کہ نیند کا مزاج اور خاصیت ہے۔ اس روحانیت کی بدولت کمی کمی راتیں مختصر ہو سکتی ہیں۔ جیسا کہ کہا جاتا ہے:

"وصل کا ایک سال آکھی ایک جمیک ہے، اور جمر کا ایک بل، ایک سال ہے۔" چنانچہ اہل ول کے لئے کمی راتیں چھوٹی ہوجاتی ہیں۔ شخ علی بن بکار روز اللہ فر ماتے ہیں:

# عواف المعارف كالمحاف المعارف المام على المعارف المعارف

" فإليس سال ميمري بي حالت ب كه مجه فجر كاطلوع موناعمكين كرديتا ب-"

سن بزرگ ہے بیاستفسار کیا گیا کہ رات کے وقت آپ کی کیفیت کیا ہوتی ہے۔ فرمایا:

''رات جب میری طرف اپنا رُخ کرتی ہےتو میں ابھی اچھی طرح سے اسے دیکیے بھی نہیں پاتا کہ وہ لوٹ جاتی ہے۔ حالانکہ میں اسے نظر بھر کے بھی نہیں دیکھ سکا۔''

### شب بیداری کی لذت وحلاوت:

🔾 — شیخ ابوسلیمان دارانی میشد غرماتے میں:

"شب بیداررات کے وقت ان لوگوں سے زیادہ لطف اٹھاتے ہیں جولہوولعب میں مشغول رہ کرلذت پاتے ہیں۔"

O - ایک بزرگ نے ارشادفر مایا:

'' دنیا کی کوئی چیز جنت والوں کی نعمت کے برابرنہیں، البتہ وہ حلاوت جنت کی حلاوت کی مانند ہے جورات کے وقت نیاز مندانہ عبادت کرنے والے اپنی عبادات ومناجات سے حاصل کرتے ہیں۔ مناجات کی حلاوت شب بیداروں کے لئے ایک ایسا انعام ہے جوانہیں فورا عطاموجا تا ہے۔''

ایک اورعارف بالشفر ماتے ہیں:

''صبح کے وقت اللہ تعالیٰ جب شب زندہ داروں کے دلوں کو ملاحظہ فر ما تا ہے تو وہ انہیں اپنے نور عرفان سے بھر دیتا ہے۔جس سے فیض پاکران کے دل نورانی ہوجاتے ہیں۔ پھران کے قلوب سے یہ فیض پھیل کر غافلوں تک پہنچتا ہے۔اورانہیں ہدایت حاصل ہوتی ہے۔''

# شب بيدارول كى فضيلت:

مذكور بكالله تعالى في السيخ كسي فيمبر يربيوحي نازل فرمائي:

''میرے کچھ بندےایسے ہیں جو مجھ سے محبت کرتے ہیں اور میں بھی ان سے محبت کرتا ہوں، — انہیں میرااشتیاق ہے، میں بھی ان کا مشاق ہوں، — وہ مجھے یاد کرتے ہیں، میں بھی انہیں یاد کرتا ہوں، — وہ میرامشاہدہ کرتے ہیں، میں بھی انہیں دیکھتا ہوں، —

لہٰذااگرتم ان کے طریقے پر چلو گے تو میں تم سے محبت کروں گا، — اورا گرتم نے اس راہ سے کنارہ کشی کی تو میں بھی تم سے کنارہ کرلوں گا۔''

الله کاس نبی نے دریافت کیا:

"اللی! تیرےان بندوں کی کیا پہان ہے" -ارشاد باری ہوا:

"دن کے وقت انہیں سایوں کا ایسا ہی خیال ہوتا ہے جیسے کسی چروا۔ ہے کواپنی بھیٹر بکریوں کا خیال ہوتا ہے، - انہیں سورج

# حراف المعارف ا

کے غروب ہونے کا ایسے ہی انتظار ہوتا ہے جیسے پرندوں کواپنے آشیانوں میں پہنچنے کے لئے اس کا انتظار ہوتا ہے، — جب رات اپنا پر دہ ڈال دیتی ہے اور تاریکی سے ہم آغوش ہو جاتی ہے، — اور ہر کوئی اپنے محبوب کے ساتھ خلوت نشین ہو جاتا ہے، — اس وقت وہ:

- - میری عبادت کے لئے اپنے قدموں پر کھڑے ہوتے ہیں ،
  - اینے چہروں کومیرے لئے فرش راہ بناتے ہیں ،
    - O میرے کلام سے مناجات کرتے ہیں،
  - ۔ گراگر اگر مجھ سے میرے انعام کے طالب ہوتے ہیں۔

ان میں ہے کوئی چِلا تاہے، ۔۔۔ کوئی روتا ہے، ۔۔۔ اور کوئی آ ہیں بھرتا ہے، ۔۔۔ اور کوئی فریا دکرتا ہے، ۔۔۔ وہ سب میری نظر کے سامنے ہیں جووہ میرے لئے تکلیفیں اٹھاتے ہیں، میں سنتا ہوں جو پچھ میری محبت میں فریا دکرتے ہیں، ۔۔۔ اس کے انعام میں ان بر:

- ے میری پہلی عنایت بیہ ہوتی ہے کہ میں اپنے نور کے پچھ جلوؤں سے ان کے دلوں کومنور کر دیتا ہوں ، اس وقت وہ میرے اسراراس طرح بیان کرتے ہیں جس طرح میں انہیں اسرار بتا تا ہوں۔
- صمیری دوسری عنایت به ہوتی ہے کہ اگر ساتوں آسان اور ساتوں زمینیں اور جو پچھان کے اندر ہے۔ ان کے تر از ومیں رکھ دیا
   جائے تو میں بیسب پچھان کے لئے اجر کے طور پر کم سجھتا ہوں۔
  - --- اورتیسری عنایت بیہ ہوتی ہے کہ میں بذات خودان کی طرف متوجہ ہوتا ہوں۔
  - اور کیا تمہیں علم ہے کہ میں جس کی طرف بذاتِ خودتو جہ فر ما تا ہوں تو میں اسے کیا کچھ عطا کرتا ہوں۔''

### شب تنهائی کے انوار و تجلیات:

جومریدصادق رات کی تنہائی میں اپنے رب کی مناجات میں مصروف ہوتا ہے تو اس رات کے سب انوار و تجلیّات اس کے دن کے حصول میں چھاجاتے ہیں۔اس کا دن اس رات کی حفاظت میں آجاتا ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا دل انوار و تجلیّات سے معمور ہوتا ہے۔اس کئے دن کے وقت اس کی سب حرکات وسکنات اور تصر قات رات کے سمٹے ہوئے انوار و تجلیّات کے سر چشمہ سے صادر ہوتے ہیں۔ پھر اس کا قلب گنبر حق میں محصور و مسرور ہوجاتا ہے جہاں اس کی حرکات وسکنات کی آرائش کی جاتی ہے، سے جہاں اس کی حرکات وسکنات کی آرائش کی جاتی ہے، سے جیسا کہ ذکور ہے:

''جوفخص رات کوعبادت میں گز ارتا ہے اس کا چبرہ دن کے وقت روثن رہتا ہے۔''

اس قول کے دومعانی ہیں: پہلامعانی ہیے کہ طاق، چراغ کے ذریعے روثن ہوتا ہے، — چنانچہ جب دل میں ایمان کا چراغ اور شع یقین روثن ہوتی ہے تو رات میں کئے گئے اعمال کے روغن کی کثرت سے چراغ کی روثن اور بڑھ جاتی ہے، اور بدن کا چراغ دان بھی اس روثن سے مزید روثن اور منور ہوجاتا ہے۔

# عمارف المعارف كالمتحالين المتحارث

حفرت شيخ سهل بن عبدالله تستري وطليغر مات بين:

''یقین آگ (کی طرح) ہے، — اقراراس کا فتیلہ (بق) ہے، — اور مل اس کا تیل ہے'' — (جب پیتیوں کیجا ہوں تو روشی کاظہور ہوتاہے)

ارشادباری ہے:

سِيْمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ٥

''ان کی پیثانیوں پر سجدوں کے نشان ہیں۔''

الله تعالی نے اپنے نورکوا یسے طاق کی مانند قرار دیا ہے جس میں چراغ روثن ہو۔ چنانچہ ایمان ویقین کا بور اللہ کے نور کی بدولت شیشہ دل میں پہنچتا ہے، — اور عمل کے روغن سے اس کی روشی میں اضافہ ہوتا رہتا ہے۔اس وقت هیوء کو ایک جیکتے ہوئے ستارے کی طرح ہوجاتا ہے، -- شیعہ ول کاعلس خاکی بدن کے چراغ دان پر پڑتا ہے۔اس نورانی آگ سے دل میں زمی آ جاتی ہے، — بینرمی سارے بدن میں اتر جاتی ہے،اوروہ بھی دل کی نرمی سے زم ہوجا تا ہے۔اس طرح بدن اور دل دونوں برابر نرم ہوجاتے ہیں۔ارشادباری ہے:

ثُمَّ تَلِيْنُ جُلُوْدُهُمُ وَ قُلُوْبُهُمْ اِلَىٰ ذِكْرِ اللهِ ٥

''ان کی جلدیں اوران کے قلوب اللہ کی یا دہے زم ہوجاتے ہیں۔''

اس ارشاد باری میں قلوب کی نرمی کی طرح جلد کی نرمی کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔

# زمان ومكال كى نورقلب ميس سائى:

قلب جب نور سے معمور ہو جائے اور محبت کا انس وسرور بھی اس میں سرائت کر جائے تو زمال و مکال قلب کے نور میں سا جاتے ہیں۔ذکرواذ کارکے کلمات وآیات اور سورتیں بھی اس سائی کا حصہ بن جاتے ہیں۔ تب قالب خاکی کی سرز مین اپنے رب کے نورسے جگمگا اٹھتی ہے، — الی صورت میں قلب آسان بن جاتا ہے اور قالب زمین کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ مناجات کے وقت کلام الہی کی تلاوٹ کا مزہ ساری کا ئنات کواس کی نگاہوں سے چھپالیتا ہے، ۔۔ قر آن علیم اپنے ذاتی اعتبار سے صفائے شہود كى مزاحت ميسب موجودات كاقائم مقام بن جاتا ہے۔اس وقت:

- 🔾 نەغىر كے كلام كاوجود باقى رہتا ہے،
- 🔾 نه کسی وسوہے کی آہٹ اور آ واز سنائی دیتی ہے۔

بلکہ ایس حالت میں قرآن حکیم کی تلاوت شروع سے آخرتک وسوسے اور غیر کے کلام کے بغیر بھیل سے ہمکنار ہوتی ہے۔ اور بدالله كالضل عظيم ہے۔

عبادت میں رات گزارنے والے کا چیرہ:

ندکورہ بالا حدیث (جوشخص رات عبادت میں گز ارتا ہے اس کا چہرہ دن کے وقت روشن رہتا ہے ) کا دوسرا معانی ہیہ ہے کہ شب زندہ دارجن کاموں کی طرف متوجہ ہے۔ان کی سب جہتیں آ سان اورعمدہ ہوجاتی ہیں اوراللہ کی طرف سے اس کے تصرّ فات میں مدد کی جاتی ہے۔ یعنی کام کی ابتداءاورانہاء میں اسے غیبی مدد حاصل ہوتی ہے۔اس طرح:

- اس کے مقاصد واعمال کی راہیں درست ہوجاتی ہیں' اور
- اس کے اقوال بھی درست رہتے ہیں،اس کا دارومدار دل کی استقامت پر ہے۔



# بابنمبر۲۴:

# شب بیداری اور نبیند کے آ داب

### رات كااستقبال:

ان آ داب کی ابتداءاس طرح سے ہوتی ہے کہ عابد شب زندہ دارغروب آ فتاب کے وقت تازہ وضو کرے، -- اور قبلدرُخ بیٹھ کررات کی آمداور نماز مغرب کا انتظار کرے، — انتظار کے اس عرصہ میں ذکرواذ کار میں مصروف رہے۔سب سے افضل تبہیج و استغفار ہے۔جبیا کہارشاد باری ہے:

> - وَاسْتَغُفِرُ لِلْأَنْبِكَ ٥ (پ٣٢، سوره مؤن) ''اوراپنے گناہ کی معافی مانگو۔''

 وَ سَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْآبُكَارِ ٥ ''اوررات اوردن کے وقت اپنے رب کی حمد کی تبیج پڑھو۔''

### مغرب اورعشاء کے مابین عبادت:

ارشاد باری کی تعمیل کا ایک طریقه بیه بے که مغرب اورعشاء کے مابین لگا تارنمازیا تلاوت یا ذکر میں مشغول رہے۔ان سب میں بہترین صورت نماز کی ہے۔ کیونکہ اگر وہ ان دونوں نمازوں کے درمیان وقت میں لگا تارنماز میں مشغول رہتا ہے تو اس کے باطن سے اس کدورت کے آثارمث جائیں مے جومخلوق خداسے ملنے ملانے اوران کی باتیں سنے سے اس کے دل میں پیدا ہوتی ہے۔ بیسب باتیں ول پراٹر کرتی ہیں، اوراس کی وجہ سے دل میں خدشات پیدا ہوتے ہیں، -حتیٰ کہ لوگوں کی طرف دیکھنے سے بھی دل میں کدورت پیدا ہوتی ہے۔ جے وہی معلوم کرسکتا ہے جوصاف دل ہو، ۔۔ مخلوق کی طرف دیکھنے کا بصیرت پر وہی اثر ہوتا ہے جوآ کھ میں تکا پڑ جانے سے بینائی پر ہوتا ہے کہ جب تک تکا نہ نکلے، آ کھ کا دیکھنا محال ہے، - چنانچ مغرب اورعشاء کے درمیان نمازیں پڑھنے سے اس اٹر کے زائل ہونے کی توقع ہے۔

### نمازعشاء کے بعد کے آداب:

انہی آ داب میں سے ایک بیہ ہے کہ عشاء کی نماز کے بعد دنیاوی باتمیں نہ کی جائیں، — کیونکہ اس وقت باتیں کرنے سے نور کی وہ تروتازگی جاتی رہتی ہے جورات کی دونوں نمازوں کے درمیان عبادت کرنے سے پیدا ہوتی ہے، -- اور اگر مرید صادق بیداردل نه موتواس سے شب بیداری میں خلل پیداموتا ہے۔

# عواف المعارف ا

### ایک خراسانی بزرگ کامعمول:

ایک درویش نے ایک خراسانی بزرگ کا ذکر کیا کہ وہ رات میں تین بارنسل کرتے تھے:

- پہلی بارعشاء کے بعد شسل فرماتے ،
- O دوسری باررات کے سی حصہ میں سوکرا ٹھنے کے بعد،
  - تیسری بارمجہ ہونے سے پہلے شل فرماتے۔

اس واقعہ سے یہ پتہ چلا کہ عشاء کے بعد عسل اور وضو کے ذریعے شب بیداری میں بہت آسانی پیدا ہو جاتی ہے، — اس طرح ذکر اور نماز کاعادی ہو جانے سے بھی نیند پر قابو پایا جاسکتا ہے۔اس عادت سے انسان جلد بیدار ہو جاتا ہے، — اگر کسی کو اپنفس اور عادت پر پورااعتاد ہوتو وہ اپنی عادت کے باعث مقررہ وقت پر بیدار ہوسکتا ہے — ورنہ مریدوں اور طالبانِ حق لئے یہی مناسب ہے کہ جب انہیں خود بخو دگہری نیندآئے وہ اس وقت سوئیں۔اسی بناء پر عاشقانِ اللی کے بارے میں یہ کہا گیا

- ان کی نیند، نیندین اُڑے ہوئے لوگوں کی طرح ہوتی ہے،
  - ان کا کھانا، بیاروں کے کھانے جیسا ہوتا ہے،
  - — ان کی گفتگو فقط ضرورت کے وقت ہوتی ہے،

### شب بیداری کاعزم اور توقیق:

جب کوئی شب بیداری کے پختہ عزم کے ساتھ سوجائے تواہے شب بیداری کی توفیق ضرور حاصل ہوتی ہے، — ورنہ نس کا توبیہ حال ہے کہ اگر اسے نیند کا شوق دلایا جائے اور سونے کی خوب عادت ڈالی جائے تو وہ اس میں خوب آزاد ہوجا تا ہے۔ مگر جب اسے عزم صادق کے ساتھ حرکت میں لایا جائے تو پھر گہری نیند سونے میں وہ آزاد نہ رہے گا، — عزم صادق کے ساتھ نفس کی یہی وہ حرکت ہے جس کے بارے میں،ارشاد باری ہے:

تَتَجَافَى جُنُوبَهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ٥

''ان کے پہلوبسر وں سے جدا ہوتے ہیں۔''

کیونکہ یہی عزم صادق اور رات کواشخنے کی فکران کے پہلوؤں اور بستر وں کے درمیان جدائی ڈال دیتی ہے۔ کہاجا تا ہے کنفس کی نظریں دوطرف ہوتی ہیں:

- ایک نظرتو جسمانی ضرورتیں پوری کرنے کے لئے تحت (نیچے) کی طرف ہوتی ہے۔
- دوسری نظرروحانی ضرورتیں پوری کرنے کے لئے عالم بالا (اوپر) کی طرف ہوتی ہے۔

چنانچہ اہلِ عزم صمیم اینے پہلوؤں کو بستروں سے الگ کردیتے ہیں۔اس کئے کہ ان کی نظریں روحانی درجات کی تکیل کے

### عوان المعارف المحارف ا

لئے ہروفت عالم بالا کی طرف گلی رہتی ہیں۔ لہذاوہ بقدر ضرورت سو کرنفس کا حق ادا کرتے ہیں۔اورنفس کونیند کی لذت سے محروم رکھتے ہیں، ۔۔نفس کی ترکیب میں چونکہ خاکی اور جمادی عناصر غالب ہیں، اس لئے وہ زیرنشیں ہو کر اور لیٹ کرنیند سے لطف اٹھانے کا تمنائی ہے۔نفس کی اس طبعی خصلت کے بارے میں ارشاد باری ہے:

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابِ ٥

"اس نے مہیں مٹی سے پیدا کیا ہے۔"

چونکہ یہ بات انسان کی سرشت میں داخل ہے، — اور تہہ شیں ہوکر بیٹے جانامٹی کی خاصیت ہے۔ اس لئے ست ہوکر بیٹے رہنا اور سوجانا انسان کی خاصیت بن گیا ہے، — اہلِ ہمت وہ اہلِ علم ہیں جن کے بارے میں ارشاد باری ہے

امَّنُ هُوَ قَانِتُ اناءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَّقَائِمًا ٥

'' کیااییا شخص وہ ہے جورات کے وقت اللہ کے لئے سر بسجو دہوا درعبادت کے لئے کھڑ اہو۔''

قُلُ هَلُ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ٥

"ا \_ رسول! آپ کهدوین: "کیاعالم اور جابل برابر موسکتے ہیں۔"

جوحفرات رات کے وقت عبادت کے لئے کھڑے ہوتے ہیں،اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں انہیں اہلِ علم قرار دیا ہے، — چونکہ وہ اہلِ علم ہیں،اس لئے انہوں نے اپنے نفوس کو طبعی مقام سے ہٹا کر روحانی لذات کی خاطر حقیقت کے اعلیٰ مقام پر پہنچا دیتا ہے۔اس لئے ان کے پہلوان کے بستر وں سے الگ رہتے ہیں۔اورخوا ہیدہ وغافل لوگوں سے جدار ہتے ہیں۔

### عادت كوبدل دياجائ:

نیند کے آ داب میں سے ایک اصول میجی ہے کہ مریدیا سالک اپنی عادت کوبدل ڈالے۔مثلاً

اگرتگیرکفنے کی عادت ہوتو تکیرکھنا چھوڑ دے،

اگربستر پرسونے کی عادت ہوتو بستر کو بھی ترک کردے۔

ای آداب کے تحت ایک بزرگ کاارشاد ہے:

" مجھا ہے گھر میں شیطان کا موجود ہونا پند ہے بہ نبیت اس کے کہ میرے گھر میں کوئی تکیہ پڑا ہو کیونکہ وہ مجھے سونے کے لئے آمادہ کرتا ہے۔''

بہرحال تکیہ،بستر اورلحاف وغیرہ کے حوالے سے عادت کا بدل دیا جانا بڑااثر رکھتا ہے، — اگر کوئی سالک یا مریدان میں سے کسی کی عادت کو چھوڑ دیے تواس کی نیک نیتی اور عزم صادق کود کیھتے ہوئے اللہ تعالیٰ اس کے مقاصد میں آسانی فرمادیتا ہے۔ سکس سکمسین ملس

م کھانا، کم سونے میں معاون ہے:

نیندمیں کی لانے کے آداب میں بیجی ہے کہ کم کھایا جائے،جس سے معدے پر کھانے کا بارنہ ہو، — اگر کوئی اتنا کھائے

مواف المعارف بعدار و سکاتو دورات عبادت میں گزار سکتا ہے۔ بلکدا گرکوئی گرانی موجود ہوتو ذکر کے ذریعے رفع ہوجاتی ہے۔

اگرکسی شب زنده دارکو بیمحسوس ہو کہ کھانے سے معدہ پر بار ہو گیا ہے تواسے یہ پتہ ہونا چاہئے کہ اس کے قلب پراس کا بار بڑھ گیا ہے۔اس صورت میں وہ اس وقت تک نہ سوئے جب تک ذکر، تلاوت اور استغفار سے یہ بار کم نہ ہوجائے، — ایک بزرگ فرماتے ہیں:

"میں رات کے اٹھنے پراس بات کورجے دیتا ہوں کہ میں رات کے کھانے سے ایک لقمہ کم کرلوں۔"

یعنی رات کا اٹھنا کم کھانے سے زیادہ پہندیدہ ہے، — بہر حال زیادہ احتیاط اس میں ہے کہ سونے سے پہلے وتر پڑھ لے کیونکہ معلوم نہیں کہ آنے والی گھڑیوں میں کیا ہو۔ اپنی طہارت کی چیزیں اور مسواک اپنے پاس رکھے، اور جب سونے لگے تو باوضو ہو۔

### باوضوسونے کی فضیلت

رسول اكرم مَنَاقِيمُ كاارشاد ب:

''بندہ جب طہارت کی حالت میں سوتا ہے تو اس کی روح عرش تک پہنچ جاتی ہے،اوراس حالت میں اس کا خواب سچا ہوتا ہے، — اوراگر وہ وضو کے بغیر سوجا تا ہے تو اس کی روح اس بلندی تک نہیں پہنچ سکتی۔اس حالت میں اس کے خواب برے اور منتشر ہوتے ہیں،اور سچنہیں ہوتے۔''

اگرشادی شده مریدایی بیوی کے ساتھ سویا ہے تو بیوی کوچھونے سے اس کا وضوثوٹ جاتا ہے۔ گراسے باوضوسونے کا ثواب اس وقت تک حاصل رہتا ہے جب تک کہ اس کا دل بیداررہے اور اس کانفس لذت پانے کے لئے آزاد نہ ہوجائے (بیوی سے مباشرت نہ کی ہو) — اور اگروہ حصول لذت کے لئے آزاد ہوکر غافل ہوجائے تو اس کی غفلت کی وجہ سے اس کی روح بھی تجاب میں ہوجاتی ہے۔

الیی طہارت جس کی بدولت سیچ خواب دکھائی د کے سکیں۔وہ باطنی طہارت ہے جونفسانی خواہشوں، حبِ دنیا کی کدورت اور کیندو حسد کی نجاستوں سے یاک رکھے، — حدیث شریف میں ہے:

''جو خص اپنے بستر پراس حالت میں لیٹتا ہے کہ وہ کسی برظلم کی نیت نہ رکھتا ہو، — اور نہ کسی سے حسد رکھتا ہوتو اس کے گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔''

### لوحِ محفوظ تك رساكي:

نفس جب برائیوں سے پاک ہوجاتا ہے و دل کا آئینہ چیک اٹھتا ہے، ۔۔ اس آئینے کی لوٹ محفوظ تک رسائی ہوجاتی ہے۔ اس پرغیب کے عجائب منعکس ہونے لگتے ہیں۔وہ غیب کی خبروں سے آگاہ ہوجاتا ہے۔جوحضرات صدیقین میں سے ہوتے ہیں،

# عوارف المعارف المحارف المحارف

ان کا خواب اللہ سے مکالمہ اور گفتگوہ وتا ہے۔ اس موقع پر اللہ تعالی انہیں پچھا حکام دیتا ہے اور پچھ باتوں سے رو کتا ہے۔ یہ حضرات سب با تیں خواب ہی میں اچھی طرح ہجھ لیتے ہیں۔ خواب کے بیا حکام وقوانین ان ظاہری احکام وقوانین کی طرح ہوتے ہیں جن میں خلل اندازی سے بندہ اللہ کا گناہ گار ہوجاتا ہے، — بلکہ بیا حکام، ظاہری احکام سے زیادہ شخت ہوتے ہیں۔ ظاہری احکام کی نافر مانی اور مخالفت کا گناہ تو بہ سے معاف ہوجاتا ہے، اور تو بہرنے والا ایسا ہوجاتا ہے جیسے اس نے کوئی گناہ نہیں کیا، — مگر خواب کے بیا حکام مخصوص ہوتے ہیں جن کا تعلق صدیق کی روحانی حالت اور اللہ کی ذات سے ہوتا ہے۔ چنا نچہ جب وہ اس میں خلال اندازی کرتا ہے، یا کوئی کوتا ہی کرتا ہے تو اسے یہ ڈر ہوتا ہے کہ ہیں اس کی ارادت وعقیدت کا روحانی سلسلہ منقطع نہ ہوجائے، — اوروہ اللہ سے ہٹ کر کہیں نفرت کے مقام پرنہ بہنچ جائے۔

# اگرکسی وجہ سے تازہ وضونہ کرسکے:

اگر کوئی عابد شب زندہ دار مجھی کسی سرمستی ،ستی یا اراد ہے کی کمزوری کی وجہ سے بے وضو ہو جائے اور پھروہ سوتے وقت تازہ وضونہ کر سکے تو اپنے اعضاءکو کم از کم پانی سے پونچھ لے تا کہ وہ ان غافلوں کے زمرے سے نکل جائے جو بیدار دل انسانوں کی طرح کامنہیں کر سکتے۔

اس طرح بیدار ہونے کے بعد جولوگ اٹھ نہیں سکتے تو وہ کم از کم مسواک ہی کرلیں ،اوراپنے اعضاء کا پانی سے سے کرلیس تا کہ اپنے بیداری کے اعمال کی بدولت غافلوں کے زمرے سے نکل جائیں۔

جولوگ عبادت کے لئے کم اٹھتے ہیں اور انہیں نیند بھی زیادہ آتی ہے، پیطریقہ ایسے لوگوں کیلئے بہت مفید ہے، سروایت میں آیا ہے:

''رسول اکرم مَنَّ الْفِیْمِ رات میں دوبارمسواک فرمایا کرتے تھے، — ایک مرتبہ سوتے وقت، — اور ایک مرتبہ جب آپ نیند سے بیدار ہوتے ،اس وقت مسواک فرماتے۔''

### سونے کا طریقہ:

سوتے وقت قبلہ کی طرف رُخ کیا جائے، —اس کی دوصور تیں ہیں:

ایتومُر دے کی طرح دائیں کروٹ پرلیٹ جائے ،

یاڈ ھکے ہوئے مُر دے کی طرح چت لیٹ جائے ،

### سوتے وقت کی دعا ئیں:

قبلدرُ خ ليك كريه وعائيس بره هے:

﴿ اللّٰهُمَّ وَضَعْتُ جَنبِى وَبِكَ اَرْفَعَهُ ٥ اللّٰهُمِّ إِنْ مَسَكْتُ نَفْسِى فَاغْفِرْلَهَا وَارْحَمُهُمَا وَإِنْ اَرْسَلْتَهَا فَاحَفَظُهُمَا بِمَا تَحَفَّظُ بِهِ عِبَادِكَ الصَّالِحِيْنَ ٥ اللّٰهُمَّ إِنِّى اَسْلَمْتُ نَفْسِى إِلَيْكَ

# عوارف المعارف المعارف

وَوَجَهُتُ وَجُهِى اِلنَّكَ النَّهُ وَفَوضَتُ اَمْرِى اِلنَكَ وَالْجَاتَ ظُهُرِى اِلنَّكَ رَهُبَةً مِنْكَ وَرَغَبَةً اِلنَكَ لا مَلْتُ وَالْبَكَ الْمَنْتُ وَلَيْكَ النَّهُمَ قِنِي مَلْ جَاءَ وَلاَ مُنْجَى مِنْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمَ قِنِي مَلْ اللَّهُ اللَّهُمَ قِنِي اللَّهُمَ وَنَيْتِكَ الَّذِي اللَّهُ اللَّهُمَ قِنِي عَذَا اللَّهُ مَنْ عَبَادِكَ وَ الْمَحْمُدُ اللهِ الَّذِي حُكَمَ فَقَهَرُ الْحَمُدُ اللهِ اللَّذِي اللهُ اللهُ

ے۔۔ اس کے بعد سورہ بقرہ کی پانچ آبیتی پڑھے۔جن میں سے چارآ بیتی سورت کی شروع کی ہیں، — اور پانچویں آیت زانًا فِی خَلْقِ السَّمُواتِ وَالْاَدُ ضِ .....ہے۔

آیت الکری، -- اورامن الرسول کی آیت : إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ قُلِ ادْعُوا اللهَ

○ — سورہ حدید کی پہلی آیت ، — اورسورہ حشر کی آخری آیات ، — پھر جپاروں قل ( سورہ اخلاص ،سورہ کا فرون ،سورہ فلق ، سورہ الناس ) پڑھے۔

سورہ کہف کی پہلی دیں اور آخری آیات کا بھی اضافہ کرلے۔

یہسب کچھ پڑھ کراپنے ہاتھوں پر دم کرے، پھر دونوں ہاتھوں کواپنے چہرےاورسارے بدن پر پھیر لے، —اس کے بعدیہ ارم عصر

اَللَّهُمَّ اَيُقَظِّنِي فِي اَحَبُ السَّاعَاتِ اِلَيْكَ وَاسْعَمَلِنِي بِاَحْبُ الْاَعْمَالِ اِلَيْكَ الَّتِي تَقَرُبَنِي اِلَيْكَ وَالسُّعَمَلِنِي بِاَحْبُ الْاَعْمَالِ اِلَيْكَ الَّتِي تَقَرُبَنِي اِلَيْكَ وَلَا تَبُعِدَ فِي وَالْمَعْمَلِ وَالسَّعَفِولُ لَا فَتَعْفُرُ لَى وَادُعُولُ فَستجيب لَى ٥ اَللَّهُمَّ لَا تَوْمِنِي مكرك وَلا تولني وَلا تَرْفَعُ عَنِي شِرْكَ وَلا تَنْسَنِي ذِكْرِكَ وَلا تَجْعَلْنِي مِن الْغَافِلِيْنَ ٥

ندکور ہے کہ جوسوتے وقت بیکلمات پڑھے،اللہ تعالیٰ اس کی طرف تین فرشتے بھیجنا ہے جواسے نماز کے لئے بیدار کرتے ہیں۔ جب وہ نماز پڑھ کر دعا کرتا ہے تو فرشتے اس کی دعا پرآ مین کہتے ہیں، —اورا گروہ عبادت کے لئے نہیں اٹھتا تو فرشتے فضا میں عبادت کرتے ہیں اوران کی عبادت کا تواب اس مخص کے نام پر لکھا جاتا ہے۔

ندكوره بالاادعيه واذكارك علاوه سُبْحَانَ اللهِ، ٱلْحَمْدُ لِلهِ اوراَللهُ أَكْبَر ٣٣،٣٣ بار يرْ هـ ـ پھريكمات برُه كرسوكى تعداد بورى كرك: كا إللهَ إلا اللهُ وَاللهُ ٱكْبَرُ وَلا حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلّا بِاللهِ الْعَلِيّ الْعَظِيْمِ ٥

# Collection of the Collection o

# بابنمبريه:

# صوفیاء کے رات کے معمولات

### رات كانماز ياستقبال:

مؤذن جب اذان دے لے تو سالک ومریداذان اورا قامت کے درمیان دورکعت نماز اداکرے، — اہلِ علم بیدورکعتیں جماعت سے پہلے جلدی سے اپنے گھر میں پڑھ لیتے تھے۔ ( گھر میں پڑھنے میں بی حکمت ومصلحت تھی کہ ) لوگ (مسجد میں پڑھنے سے ) نہیں سُمّت مؤکدہ نہ مجھ لیس ، اور سُمّت جان کراس کی پیروی کرنے لگیس۔

مغرب کی فرض نماز سے فارغ ہوجائے تو مغرب کی دوسُنتیں جلد پڑھ لے۔(جلد پڑھنے کی تلقین )اس لئے ہے کہان کا شار بھی مغرب کے فرائض کے ساتھ ہوتا ہے۔مغرب کی دوسُنتوں میں سور ۂ کا فرون اور سورہ اخلاص پڑھے۔

### رات کے فرشتوں کوخوش آمدید:

نمازمغرب کے بعدرات کے فرشتوں اور کراماً کا تبین کو (خوش آمدید کہتے ہوئے ) پیسلام پیش کرے:

مرحبا بملئكة الليل ٥ مرحبا بالملكين الكريمين الكاتبين اكتبا في صحيفتى إنِّى اَشُهَدُ اَنْ لَا اللهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَالل

### صلوٰ ة الا وابين:

سالک اگراپی جماعت کی مجد میں مغرب اورعشاء کے درمیان لگاتارعبادت کرتارہے تو اسے اعتکاف اور دونوں نمازوں کے درمیان لگاتار نماز پڑھنے (مواصلت العشائین) کا تو اب طے گا، — اوراگراس کے خیال میں گھر واپس جانے اور گھر پر ہی دونوں نمازوں کے درمیان عبادت کرنے سے نہ صرف اس کا دین سلامت رہے گا، بلکہ خلوص اور یکسوئی کے لئے بھی پیطریقہ بہتر ہوتو اسے ایسا کرگز رنا جائے۔

ایک باررسول الله مَنْ الْخِیْم سے اس ارشاد باری: تَسَجَافی جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ کے بارے میں پوچھا گیاتو آپ نے اوفر مایا:

'' بیمغرب اورعشاء کے درمیان نماز پڑھناہے'' — مزید فرمایا:''مغرب اورعشاء کے درمیان نمازیں پڑھا کرو۔ کیونکہ بیہ دن بھر کی لغو باتوں کو دور کرتی ہیں۔اوراس کے آخر ( یعنی دن کا آخری حصہ ) کوسنوارتی ہیں۔''

ان دونوں نمازوں (مغرب وعشاء) کے درمیان جو دور کعتیں پڑھی جائیں ،ان میں سوۃ بروج اور سورۃ طارق پڑھی جائیں ، ۔۔اس کے بعد دور کعتیں اور پڑھی جائیں۔ان میں سے پہلی رکعت میں سورہ بقرہ کی پہلی دس آیات اور وَالْسَهُ مُحْمَّمِ اِلْلَهُ وَّاحِدٌ کے بعد کی دوآیات، —اور پندرہ بارہ سورۂ اخلاص پڑھے، — دوسری رکعت میں آیت الکری ،ا'مَنَ الرَّسُولُ اور پندرہ بارسورہُ اخلاص پڑھی جائے۔

آ خرکی دورکعتوں میں سورہُ زمراور سورہُ واقعہ میں سے جو کچھ پڑھ سکتا ہووہ پڑھے، —اس کے بعد جو جا ہے پڑھے:

- 🔾 حایے توایع معمولات کے اورادوو ظائف پڑھے ،خواہ انہیں نماز میں پڑھے یا نماز سے بعد پڑھے۔
  - 🔾 اگر جا ہے تو سورہ فاتحہ اور سورہ اخلاص کے ساتھ ہیں ہلکی رکعتیں پڑھے۔
- — جاہے تو مغرب اور عشاء کے درمیان دوطویل رکعتیں بھی پڑھ سکتا ہے۔ان دونوں رکعتوں میں طویل قیام کرے، جس میںا پیے معمول کےمطابق تلاوت کر ہے، ۔۔ پابار بارالیی دعا پڑھے جس میں دعااور تلاوت دونوں کا فائدہ ہو، ۔۔ مثلاً بار

رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ ٱنْبَنَا وَالَّيْكَ الْمَصِيْرُ ٥

یا ای قتم کی کوئی اورآیت پڑھی جاسکتی ہے۔اس طرح تلاوت، دعا اورنماز نتیوں عبادتیں جمع ہو جاتی ہیں، — اس صورت میں خیالات کی میسوئی کے ساتھ ساتھ فضیلت بھی حاصل ہوتی ہے۔

# نمازعشاءاوراس کے بعدنوافل:

ان سب نمازوں اور اور او و فلا نف سے فارغ ہو کرعشاء کے فرائض سے پہلے چار رکعتیں اور عشاء کے فرائض کے بعد دو ر کعتیں پڑھے، ۔۔اس کے بعدایے گھر چلا جائے یا ہے گوشہ تنہائی میں چلا جائے۔ وہاں چار رکعتیں اور پڑھے، ۔۔رسول اکرم مَنْ النَّهُم كامعمول مبارك تها كه كاشانة نبوت مين واخل موكرتشريف ركفے سے پہلے جار ركعتيں يرم هاكرتے تھے، —ان جار ركعتوں میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ لقمان ،سورہ یاسین ،سورہ م،سورہ الدخان اور سورہ تبارک الذی پڑھے، — اور اگر کوئی تحفیف کرنا جا ہے تو ان رکعتوں میں آیت الکری ،امن الرسول اور سور و حدید کی پہلی آیات اور سور و حشر کی آخری آیت پڑھے۔

ان جارر کعتوں سے فارغ ہوکر مزید گیارہ رکعتیں پڑھے۔ان گیارہ رکعتوں میں و السماء و الطارق سے لے کر قرآن كريم كي خرتك تين سوآيات يرهــ

مین ابوطالب کی میشد فرماتے ہیں:

''اگرکوئی جاہے توان گیارہ رکعتوں میں ہے کم رکعتوں میں اتنی تعداد میں آیتیں پڑھ سکتا ہے۔''

اگرسورۂ ملک سےقر آن کریم کے آخر تک ایک ہزارآ بیتی تلاوت کر نے پیادربھی خیرو برکت کا باعث ہے، — کسی مرید کو

# اگرای ق ق آن کریم ادن معاقده می کوی می این اور این از سال سینداده این داخلاص برد هم

اگراس قدر قربآن کریم یا دنه ہوتو وہ ہر رکعت میں پانچ یادی بار — یااس سے زیادہ بارسور ہ اخلاص پڑھے۔ .

ور كامؤخركرنا:

وتر کو تبجد کے ساتھ پڑھنے کے لئے مؤخر نہ کیا جائے ، ۔۔ اگر کسی کواپنی ذات پر یوں بھروسہ ہو کہ وہ تبجد کے وقت بآسانی و بخو بی بیدار ہوسکتا ہے، یا وہ تبجد کے وقت اٹھنے کا عادی ہے تواس صورت میں وتر کو تبجد کے ساتھ پڑھنا افضل ہے۔

ایک بزرگ کامعمول تھا کہ وہ سونے سے پہلے وتر پڑھ لیتے تھے۔اس کے بعد تہجد کے لئے اٹھتے تو ایک رکعت پڑھ کروتر کوملا کر دوگانہ بنالیتے تھے۔اس کے بعد جس قدر جا ہے نفلی نمازیں پڑھتے ، پھرسب سے آخر میں وتر ادا کیا کرتے تھے۔

اگر وتر کوابتدائے شب میں پڑھ لیا جائے تو اس کے بعد دور کعتیں بیٹھ کر پڑھی جائیں۔ان رکعتوں میں سورہ زلزال اور سورہ کا الت کا ثر پڑھی جائیں، — مذکور ہے کہ ان دور کعتوں کو بیٹھ کر پڑھنا ایسا ہی ہے جیسے ایک رکعت کھڑے ہوکر پڑھی جائے۔

اگرکوئی تبجدادا کرنا چاہتا ہے تو اسے بھی ادا کرلے، اور تبجد کے آخر میں وتر پڑھے، — ان دور کعتوں کی نیت بالکل وہی ہے جو نفلوں کی نیت ہے۔ میں نے بہت سے ایسے لوگ دیکھے ہیں جوان دونوں نمازوں کی نیت کے بارے میں بحث کرتے ہیں۔ بہر حال رات کے وقت ہر رکعت میں اگر مسجات لے پڑھی جائیں اور ان میں سورہ الاعلیٰ کو بڑھالیا جائے تو یہ چھ سور تیں ہوجاتی ہیں، — اہلِ علم یہ سور تیں پڑھا کرتے تھے اور ان سے برکت کی تو قع رکھا کرتے تھے۔

### مقصد كاتعين:

نیند سے بیدارہونے پرادب کا تقاضایہ ہے کہ بیدارہوتے ہی اس کا باطن اللہ کی طرف متوجہ ہوجائے ،اوروہ سب سے پہلے اللہ کے کاموں پرغوروخوض کرے، اس کے بعد کی دوسری چیز کی طرف متوجہ ہو، — اس کی زبان کواللہ کے ذکر میں مشغول رہنا چاہئے۔ اہلِ حتی ایک بنج کی طرح ہے جواپنے دل میں کسی خاص چیز کا خیال لے کرسوتا ہے، اور جب بیدار ہوتا ہے تو اس چیز کا مطالبہ کرتا ہے، سے محبت کا یہی جذبہ اور محبوب مشغلہ مرتے دم تک اور اس کے بعد حشر کے دن تک اس کے ساتھ رہتا ہے۔ ، سماللہ کرتا ہے، سور بنانچہ ایک اس کے ساتھ وہر ہتا ہے۔ ، ساتھ قبر سے چنانچہ ایک ایک بیدار ہوتو اسے غور کرنا چاہئے کہ اس کا مقصد کیا ہے۔ کیونکہ وہ اسی نصب العین کے ساتھ قبر سے نظے گا، — اگر اس کا مقصد اور نصب العین اللہ کی ذات ہے تو اس کا بہی مقصد معین رہے گا اور اگر ایسانہیں تو اس کا مقصد اور نصب العین اللہ کی ذات کے سواکسی اور شے کو قرار دیا جائے گا۔

# بندهٔ حق کی باطنی حالت:

بندہ حق جب نیندسے بیدار ہوتا ہے تو اس کا باطن اس کی پاکیزہ فطرت کے مطابق ہوتا ہے، ۔۔۔ وہ اپنا باطن ذکر الٰہی کے سوا کسی اور شے سے تبدیل نہیں کرتا۔اس طرح اس کا وہ نورِ فطرت برقر ارر ہتا ہے جو بیداری کی حالت میں موجود تھا۔ وہ اپنے باطن کو غیروں کے ذکر سے بچا کرصرف اللہ ہی کی طرف رجوع ہوتا ہے۔

# 

اگراس کی باطنی حالت اس معیار کی نہیں تو اس کے باطن پر انوار و تجلیّات الہی کی راہ مسدود ہوجاتی ہے۔اس کے لئے لازم اور مناسب ہے کہ رات کے وقت وہ اس کی طرف متوجہ رہے، — اور قرب الہی کی چوکھٹ اس کا مجاو ماویٰ بن جائے، اور اس کی زبان یہی کہتی رہے:

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي آحُيَانَا بَعْدَ مَا آمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّشُوْرِ ٥

اس کے بعد سورہ ال عمران کی آخری دس آیات پڑھے، ۔۔ پھریا کیزہ یانی کاارادہ کرے۔ارشاد باری ہے:

O — وَ يُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَاءً لِّيكُطِّهِرَكُمْ بِهِ ( بِ٩، سوره انفال)

"ووتم پرة سان سے پانی نازل فرما تا ہے تا كماس كے ذريع تهميں ياك وصاف كرے "

آنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً اَسَالَتُ اَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ( پا اسوره رعد )

"اس نے آسان سے زمین پر پانی نازل کیا اور اس کے مطابق وادیاں ہنے لگیں۔"

حضرت عبدالله بن عباس ظِلْفُهُاس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

" پانی سے مراد قرآن ہے، اور وادیوں سے مراد قلوب ہیں۔ "

وہ اسی (قلوب کے ظروف) کے مطابق بہتی ہیں۔ ان میں جس قدر گنجائش ہوتی ہے، وہ اسے اسی قدر اپنے اندر سالیتی ہیں،

- جس طرح پانی پاک وصاف کرنے کا ذریعہ ہے، اسی طرح قرآن کیم بھی طہارت کا ذریعہ ہے، بلکہ وہ طہارت کا اس سے بڑا ذریعہ ہے۔ طہارت کے لئے اور چیزیں پانی کی قائم مقام بن سکتی ہیں گرکوئی چیز قرآن کیم کی قائم مقام نہیں ہو سکتی، سے پانی تو فاہری چیزیں پاک کرتا ہے گرعلوم اور قرآن پاک باطن کو پاک وصاف کرتے ہیں اور شیطانی نجاست (وسوسے) کو دور کرتے ہیں۔ نیندکی حقیقت کیا ہے؟

نیندا کیے طرح کی غفلت اور طبعی اثر ہے، اس لئے یہ بھی شیطانی نجاست میں داخل ہے۔ کیونکہ یہ انسان کو اللہ سے غافل کر دیت ہے، سے نیند کی اصل اور حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی نے تخلیق کا ئنات کے وقت فرشتوں کوروئے زمین سے ایک مٹھی بجرمٹی لینے کا حکم دیا۔ یہ مٹھی بجرمٹی زمین کی جلد (سطے) سے حاصل کی گئی۔ اس کا ظاہری حصہ بشرہ کھال تھی اور اس کا باطنی حصہ آ دمیت تھی۔ ارشاد باری ہوا:

"إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّنُ طِيُنِ٥

''میں بشر کومٹی سے پیدا کرنے والا ہوں۔''

چنانچدبشدت اور بشد سے مراداس کی ظاہری صورت ہے، اور آدمته سے مراداس کا باطن اور آدمیت ہے۔ یہی آدمیت اس کے اخلاق حسند کا مجموعہ ہے۔ اس کے اخلاق حسند کا مجموعہ ہے۔

شیطان نے چونکہ ٹی کواپنے قدموں سے پامال کیا تھا،اس بناء پرمٹی میں تاریکی ہے، —اس تاریکی کوآ دمی کی طینت میں خمیر کیا گیا تھا،جس کے باعث اس میں بری صفات واخلاق پیدا ہوئے، بلکہ غفلت اور سہو بھی اس کا نتیجہ ہیں، — چنانچہ جب پانی

# عواف المعارف ا

کااستعال اور قر آن تکیم کی تلاوت ہوتی ہے تو پاک کرنے والی دونوں چیزیں یکجا ہوجاتی ہیں۔ان کی بدولت شیطانی نجاست اوراس کے قدم کے خبیث اثرات زائل ہوجاتے ہیں۔ بلکہا پسے انسان کو عالم قرار دے کراہے جہالت کے دائرے سے باہر نکال لیاجا تا ہے۔ طہارت کے اثرات:

پاک پالی کا استعال ایک شرع تکم ہے جونیند کے مقابلے میں دل کو چکانے میں بڑی تا شرر کھتا ہے، ۔ نیند چونکہ طبعی اثر ات کا نتیجہ ہے، اور وہ قلب کو تاریک و مکدر کردیتی ہے۔ چنا نچہ طہارت کا نوراس تاریکی اور تکدر کا از الد کردیتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض علاء وفقہاء کے زدیک اگر آگ ہے پکی ہوئی چزیں کھالی جا کیں تو اس سے وضوٹوٹ جا تا ہے۔ حضرت امام اعظم ابو صنیفہ رہائیڈ کی رائے کے مطابق نماز میں قبقہدلگانے سے بھی وضوٹوٹ جا تا ہے۔ ان کے خیال میں یفعل گناہ کی طرف ماکل کرتا ہے۔ گناہ الی شیطانی نجاست ہے جو پانی سے بھی دور کی جا عتی ہے، ۔ یہی وجہ ہے کہ بعض مختاط حضرات غیبت، جھوٹ اور غیظ وغضب کے موقع پر بھی وضوکر تے تھے۔ کیونکہ ایسائنس کے غالب آ جانے کے باعث ہوتا ہے اور اس وقت شیطان کا تصرف ہوتا ہے۔ اگر کوئی پر بیزگارانسان ایے نفس کا محاسبہ کرنے کا عادی ہوتو اسے جا ہے کہ ایسے مواقع پر تازہ وضوکر لیا کرے:

- 🔾 نفس جب مباح کاموں میں مصروف ہو،
  - 🔾 لوگوں ہے میل جول ہو، یا

الی صورت میں وضوکرنے سے دل اپنی طہارت اور پاکیزگی پر قائم رہتا ہے۔ بلکہ ایسے موقع پر وضوبصیرت کو پاک وصاف رکھنے میں وہی کام کرتا ہے جو پلکیں اپنی ہلکی پھلکی حرکات سے بینائی کو برقر ارر کھنے میں کرتی ہیں، — یہ ایک ایسا نکتہ ہے جسے اہلِ علم ہی سمجھ سکتے ہیں۔اگر اس نکتے پرغور کیا جائے تو اس کی برکات کا اثر ضرور نمایاں ہوگا۔

سالک ومریداگر لغواور بریار باتوں کے عوارض کے موقع پراور بیدار ہونے کے وقت عسل کرلیا کر بے تو اس سے قلب مزید روشن پاسکتا ہے۔ زیادہ مناسب تو یہ ہے کہ ہر فرض نماز کے وقت عسل کرلیا کرے تا کہ اللہ کے حضور مناجات کی تیاری میں پوری کوشش بروئے کارلا سکے۔ بلکہ ایسے ہر موقع پر سیچ دل سے تو بہ کر کے ایپنے باطن کی صفائی بھی کرے۔ ارشاد باری ہے:

مُنِيْبِيْنَ إِلَيْهِ وَاتَّقُوهُ وَأَقِيْمُوا إِلصَّلُوةَ ٥ (ب١١)

''اس کی طرف رجوع کرتے ہوئے اس سے ڈرواور نماز قائم کرو۔''

اس آیت میں تو بداور رجوع کونماز پرمقدم بتایا گیا ہے۔ گریداللہ کریم کا کرم ہے اور اسلامی شریعت کی سہوتیں اور آسانیاں بیں کہ مشکلات دور کرنے کے لئے بجائے شل کے وضو کا حکم دیا گیا ہے، — بلکہ کرم بالائے کرم یہاں تک آسانی پیدا کردی گئی کہ سب مسلمانوں کی مشکلات دور کرنے کے لئے سب فرض نمازیں ایک ہی وضو سے ادا کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ گرجواللہ کے خاص بندے ہیں، ان کی باطنی قوتیں ان سے اس بات کا مطالبہ کرتی ہیں کہ دہ افضل احکام کے یابند ہوں اور عوام کی نسبت اعلیٰ مال

مريق رچليں۔ طريق رچليں۔

نمازتهجد:

جب کوئی شب بیدارنماز تہجد کے لئے کھڑ اہوتو ابتداء میں بیدس بار پڑھے:

الله اكبر كبيراً و الحمد لله كثيراً و سبحان الله بكرة واصيلا و سبحان الله والحمد لله والله اكبر ولا حول ولا قوة الا بالله — پريريك :

الله اكبر ذوالملك والملكوت و الجبروت و الكبرياء و العظمة والجلال والقدرة ٥ اللهم لك الحمد السعد انت نور السعوات و الارض ولك الحمد انت رب السعوات والارض ولك الحمد انت قيوم السعوات و الارض و من بينهن و من عليهن انت الحق و منك الحق و لقاء كحق والجنة حق والنار و حق والنبيون حق و محمد عليه السلام حق اللهم لك اسلمت و بك امنت و عليك تو كلت و بك خاصمت واليك حاكمت فاغفرلي ما قدمت و ما اخرت وما اسررت و ما اعلنت انت المقدم و انت المؤخر لا اله الا انت اللهم ات نفسي تقواها وزكها انت خير من زكها انت وليهما و مولاها و الملهم اهدني لاحسن الاخلاق لا يهدى لا حسنها الا انت واصرف عني منها لا يصرف عني منها الا انت اسئلك مسئالة الباس المسكين وادعوك دعاء الفقير الذليل فلا تجعلني بدعائك رب شقيا و كن لي رؤفا رحيما يا خير المسؤلين يا اكرم المعطمين و

یدعا پڑھنے کے بعد وضوکرے اور دورکعت نفل پڑھے، ۔ پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد بیآیت پڑھے: وَلَوْ آنَّهُمْ اِذْ ظَّلَمُوْا آنْفُسَهُمْ سے تَوَّابًارَّ حُیَّمان لے تک پڑھے، ۔ دوسری رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد بیآیت پڑھے: وَمَنْ یَعْمَلُ سُوْءً اَوْ یَظُلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ یَسْتَغُفِرِ اللهٔ یَجِدِ الله عَفُوْرًا رَّحِیْمًان پڑھے

ان دورکعتوں کے بعد کئی باراستغفار پڑھے، —اس کے بعد دومخضر سورتوں کے ساتھ دورکعتیں ادا کرے۔

اگرچاہے توان دور کعتوں میں آیت الکرسی اور امن الرسول (ختم آیت) پڑھے،

O - جاہے تو دوسری آیات بھی پڑھ سکتا ہے۔

اس کے بعد طویل رکعتیں پڑھے، ۔۔ رسول اللہ مَثَّاثِیْنِ کا بھی یہی معمول تھا کہ آپ ندکورہ بالاطریقے پرنماز تہجدادا فرماتے ہے، ۔۔ ان دوطویل رکعتوں کے بعد قدرے کم طویل دور کعتیں پڑھے، ۔۔ اس طرح بتدریج دورانیہ کم کرتا جائے۔ حتیٰ کہ بارہ یا آٹھ رکعتیں ہوجا کمیں۔ بارہ سے زیادہ رکعتیں بھی پڑھی جائےتی ہیں۔اوران کی بہت فضیلت ہے۔

# بابنمبر۴۸:

# شب بیداری کی فضیلت

# يهلي نيك بندول كاطريقها ورمعمول:

ارشادباری ہے:

O --- وَالَّذِيْنَ يُبِيُّتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَّ قِيَامًا ٥ (ب ١٩، سوره فرقان)

" بیلوگ وه بین جوسجدے اور قیام میں رات گزار دیتے ہیں۔ "

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ آغِيُنِ جَزَآءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥

'' کوئی نفس بیلم نہیں رکھتا کہ اس کی آنکھوں کی ٹھنڈک کیا پوشیدہ رکھی گئی ہے۔ بیان کے اعمال کا صلہ ہے۔''

اس آیت کی تفسیر میں ان کے مل سے شب بیداری کی عبادت مراد لی گئ ہے، — ارشاد باری وَ اسْتَعِیْنُوْ اِ بِالسَّسَبُو وَ السَّسَاوٰوَ فِ سِنْ صِراور نماز کے ذریعے مدد ما گئو'' — کی تفسیر میں بیند کور ہے کہ رات کی نماز کے ذریعے نس کی مجاہدے اور دشمن کے مقابلے میں استقامت وامداد حاصل کرو۔

حدیث شریف میں ہے کہ رات کواٹھ کرعبادت کرو کیونکہ اس میں تمہارے رب کی رضامندی ہے،اورتم سے پہلے بندوں کا یہی طریقہ اور معمول رہاہے۔ بینماز:

○ — گناہوں سے روکتی ہے اوراس کے بوجھ کودور کرتی ہے،

شیطان کے مکروفریب کاازالہ کرتی ہے،

بدن سے بہاری کوخارج کرتی ہے۔

# نمازعشاء کے وضویے نماز فجر:

بزرگان سلف میں سے بعض حضرات ساری رات عبادت کیا کرتے تھے۔ چالیس تابعین کرام الٹیٹیٹیٹیٹ کے بارے میں لکھا ہے کہوہ عشاء کی نماز کے وضو سے فجر کی نماز ادا کیا کرتے تھے،ان حضرات میں:

· — حضرت فضيل بن عياض ،

حفرت سعد بن المستب،

🔾 — حفرت ابوسليمان داراني 🎖

🔾 —حفرت دهيب بن الورود

🔾 — حفرت حبيب عجمي،

🔾 -- حضرت شيخ على بن بكار

# عوارف المعارف المحارف المحارف المحارف المحارف المعارف المحارف المعارف المحارف المحارف

🔾 — حضرت محمد بن المكند ر

O — حفرت تقمس بن المنهال

O -- حضرت شيخ ابوحازم الفَّقَةَ مِنْ

حضرت امام ابوصنیفه

وغیرہ شامل تھے، ۔ شیخ ابوطالب می میشاند نے اپنی تصنیف'' قوت القلوب'' میں ان تمام حضرات کے نام ان کے نسب ناموں کے ساتھ تحریر کئے ہیں۔

### شب بیداری کی آسان اور بهترین صورت:

اگرکوئی ساری رات عبادت نه کرسکے تو رات کو اٹھ کر دو تہائی یا ایک تہائی یا رات کا کم از کم 1/6 حصد عبادت کر نامتخب ہے،

اس کی آسان صورت ہے کہ یا تو رات کے پہلے تہائی حصہ میں سوئے اور اس کے بعداٹھ کرعبادت کرے اور اس کے آخری
چھٹے حصہ میں سوجائے یا نصب شب تک سوئے اور اس کے بعد نصب شب عبادت کرے اور پھر 1/4 حصہ میں سوجائے۔

روایت ہے کہ حضرت داؤد علیہ السلام نے اللہ کی بارگاہ میں عرض کیا کہ الہی ! میں چا ہتا ہوں کہ میں تیری عبادت کروں تو کس وقت اٹھوں، ۔۔ ارشاد باری ہوا!

''اے داؤد! تم نہ تورات کے اوّل میں اٹھونہ رات کے آخر میں ، — اور جورات کے آخر وقت میں اٹھتا ہے وہ اوّل وقت میں سوتا ہے۔ چنانچیتم ہمیشہ آدھی رات کے وقت اُٹھا کروتا کہ تمہیں میرے ساتھ تنہائی میسر آئے اور میں بھی تمہارے ساتھ تنہار ہوں۔اس وقت میرے سامنے اپنی حاجتیں اور ضرور تیں پیش کرو۔''

شب بیداری نیند کے دونوں حصوں (اول وآخر) کے درمیان ہونی جاہئے، ۔۔ وگر ندرات کے اوّل ہی میں نفس غالب آکر سلا دیتا ہے۔ اس دوران نفلی نمازیں پڑھتا رہے، ۔۔ اور جب نیند کا غلبہ ہوتو سوجائے اور بیدار ہونے پروضو کرے۔اس طرح دوبارا مھنا ہوگا اور دوبارسونا (رات کا اوّل پہراور رات کے آخر پہر میں) جوآسان اور بہترین صورت ہے۔

۔ جب تک نیند کے اثر اُت ہوں تب تک نماز شروع نہ کرے اور نہ تلاوت کرے، جب اچھی طرح حواس قائم ہوجا کیں اوراپنی کہی بات کواچھی طرح سیجھنے کی حالت ہوجائے ،اس وقت نماز پڑھے۔ کیونکہ فدکور ہے:

"رات کے وقت اپنی ذات برسختی برداشت نه کرو۔"

# اسلام مشكلات كانبيس آسانيون كانام ب:

ایک باررسول الله منافیظم سے عرض کیا گیا:

''یارسول الله (مَنْ اللَّیْمُ )! فلال عورت رات کے وقت نماز پڑھتی ہے۔ جب اس پر نیندغلبہ کرتی ہے تو وہ ایک رسی کے ساتھ لٹک جاتی ہے تا کہ جاگتی رہے۔''

رسول اكرم مَنَا فَيْمُ نِي السياري الرفي المنع فرمايا اورارشا وفرمايا:

''جوکوئی رات کے وقت نماز پڑھنا چاہے تو وہ اتن ہی دیر تک نماز پڑھے جتنی دیروہ آسانی سے پڑھ سکتا ہو، — ادر جب اس پر نبیند کاغلبہ ہوتو وہ سوجائے'' —

# اور مذہب اسلام کوسخت نہ بناؤ، کیونکہ بیخودمحکم ومضبوط ہےاس لئے جوکوئی اسے سخت بنا تا ہے وہ خودمغلوب ہو جائے گا''

یعنی مشکلات پیدا کر کے اپنے ذات کے لئے اللہ کی عبادت کونفرت کا باعث نہ بناؤ، — ایک طالب حقیقت کی شان کے لائق نہیں کہ جب طلوع فجر ہوتو وہ سوتا رہے، — اوراگر وہ رات کواٹھ کراس نے کافی دیر تک عبادت کے لئے قیام کیا ہے تو اس حوالے سے اسے معذور سمجھا جائے گا، — چنانچہ اس کے لئے بہتریہی ہے کہ دہ رات میں زیادہ دیر تک نہ جاگے،اور طلوع فجر سے کچھ دیر بعد پہلے اٹھ جائے۔ یہاں سے کہیں بہتر ہے کہ رات دیر تک جاگا جائے اور طلوع فجر پرسوتا رہے۔

جب فجرے پہلے اٹھ جائے تو بکثرت سبیج واستغفار پڑھے اور اس وقت کوغنیمت سمجھے۔، — اس طرح رات کے وقت بھی جب دو گانہ سے فارغ ہوتو ہر دو گانہ کے بعد تھوڑی دیر بیٹھے اور شبیج واستغفار پڑھے اور رسول اللہ مَنَّا ﷺ پر درود شریف جھیج۔ اس طرح سکون حاصل ہوتا ہے اور رات میں قیام کے لئے ہمت وقوت حاصل ہوتی ہے۔ ایک بزرگ نے فرمایا: '' یہ میری پہلی نیند ہے، ۔۔ بیدار ہونے کے بعدا گرمیں پھرسوجا وَں تواللّٰہ تعالیٰ میری آٹھوں کونہ سلائے۔'' ایک درولیش نے مجھے اپنے شیخ کے بارے میں بتایا کہ وہ اپنے ساتھیوں کورات میں ایک بارسونے اور دن میں صرف ایک بار کھانے کی ہدایت فرماتے تھے۔

شب بیداری میں غفلت بھلائی ہے محرومی ہے:

شب بیداری کے لئے تا کید کے حوالے سے ارشاد نبوی مَثَالَيْنَا ہے:

"رات کے وقت اٹھوخواہ وہ ایک بکری کا دودھ دوھنے کے برابروقت کیوں نہ ہو"، ---ندکور ہے کہ اتناوقت جارر کعتوں کی ادائیگی کے برابر ہوتا ہے۔ ارشاد باری ہے: تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ ٥ (باره٣٠٠ آل عران) ''تو جے جاہے ملک عطافر مائے اور جس سے جاہے ملک چھین لے۔''

صوفیاء کرام نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اس آیت میں ملک سے مرادرات کی عبادت ہے، - جوکوئی سستی ، کم ہمتی اوراس کی تیاری میں غفلت، — یا اپنی روحانیت کے مرتبے کے غرور کی وجہ سے رات کی عبادت سے محروم ہو جائے ،اسے اپنی حالت بررونا جاہئے کہ اس پر بھلائی کا ایک بردار استہ بند ہوگیا۔

بعض اوقات ایسابھی ہوتا ہے کہ کوئی صاحب معرفت قربِ اللی کے مرتبہ پر فائز ہوجا تا ہے۔اس قرب ووصال کی بناء پراس کی محبت اور شوق میں وہ حرارت نہیں رہتی۔وہ گمان کرتا ہے کہ شب بیداری مقام شوق میں کھہراؤ کا نام ہے، — بیا یک ایسامغالطہ ہے جس میں پڑ کر حقیقت کا دعویٰ کرنے والے بہت سے لوگ تباہ و ہر باد ہو گئے۔ جواس کا قائل ہواہے بیعلم ہونا جا ہے کہ ایسی حالت کا برقر ارر ہنا دشوار ہے کیونکہ عام طور پرانسان ،قصور ،کوتا ہی ،خلاف درزی ادرشبہات کا شکار ہوجا تا ہے۔ ، — اور بیر بات

عواف المعارف بیش نظر رہنی چاہئے کہ رسول اللہ مٹائیڈ اسے بڑھ کرکسی اور ذات کوروعانی مراتب عاصل نہیں ہوسکتے۔اس کے باوجود آپ مٹائیڈ اسے نظر رہنی چاہئے کہ رسول اللہ مٹائیڈ اسے بڑھ کرکسی اور ذات کوروعانی مراتب عاصل نہیں ہوسکتے۔ اس کے باوجود آپ مٹائیڈ اسے کے باوک مبارک سوجھ جاتے تھے۔
اس جوالے سے بحث کرنے والے بھی بھاریہ کہنے گئتے ہیں کہ آپ مٹائیڈ اسے بیداری کی شرعی حیثیت قائم کرنے کے
لئے بیمل فرمایا ۔ اور جب ایبا معاملہ ہے تو ہم پر آپ مٹائیڈ اس کا اجاع اور بھی لازم ہے۔ بلکہ شب بیداری میں بید کتہ بھی پوشیدہ

''رات کی عبادت کو حجبوڑنے اور بارگاہِ الٰہی میں قرب ورسائی کا دعویٰ کرنا، — اورخواب و بیداری کوایک ساسمجھنا ایک روحانی آ ز مائشِ اورروحانی حالت کاعارضہ ہےاوراس طرح اپنے حال کواسیر کرکےاس کے حکم کی تغییل کرنا ہے۔''

جولوگ روحانی طور پرطافت ورہوتے ہیں وہ فقط حال کے تابع اور پابند نہیں ہوتے ، بلکہ حال ان کا تابع ہوتا ہے وہ حال کے تابع نہیں ہوتے ، بلکہ حال ان کا تابع ہوتا ہے وہ حال کے تابع نہیں ہوتے (بینی حال پرتضرف کرتے ہیں) ، — لہذا اس قلتے کو بخو بی سمجھنا چاہئے کیونکہ ہم نے اپنے بعض ساتھیوں میں اس حال کا مشاہدہ کیا ہے۔ اور اللہ کے ضل ہے ہمیں بیمعلوم ہوا کہ بیہ جمود وکھہرا وَ اور سطحیت ہے۔

### نادانستہ گناہوں کے باعث محرومی:

شخ حسن رمیشاند سے کسی نے دریافت کیا:

''اےابوسعید! میں تندرستی کی حالت میں رات بسر کرتا ہوں اور میں رات کواٹھنا بھی چاہتا ہوں ، —سامان طہارت بھی تیار رکھتا ہوں۔ پھر کیاوجہ ہے کہ میں رات کوعبادت کے لئے نہیں اٹھ سکتا۔''

شیخ حسن میں شیر نے جواب میں فرمایا کتمہیں تمہارے گنا ہوں نے جکڑر کھا ہے، — چنانچہ عابد کودن کے وقت بھی گنا ہوں سے بچنا جا ہے، —اگرابیانہ کر سکے تورات کے وقت کواپئی قید میں لے آئے۔

ے شیخ نوری عمینیہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے ایک گناہ سرز د ہو گیا جس کی وجہ سے میں سات ماہ تک شب بیداری کی فضیلت سے محروم رہا، — یو چھا گیا کہ ایسا کون ساگناہ تھا — فرمایا:

''میں نے ایک شخص کوروتے ہوئے دیکھا تو میرے دل میں خیال آیا کہ بیریا کاری ہے۔''

— ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں شیخ علی کرزین وہرہ ٹریٹائڈسے ملئے گیا تو وہ رور ہے تھے۔ میں نے دریافت کیا کہا ہے شیخ! کیا ہوا، — کیا آپ کوکسی عزیز کے فوت ہونے کی اطلاع ملی ہے، — انہوں نے فرمایا کہاس سے بھی زیادہ تخت معاملہ ہے، — میں نے عرض کیا:

— میں نے عرض کیا:

'' کیا آپ کے کہیں در دہور ہاہے جس کی تکلیف آپ کورونے پر مجبور کرر ہی ہے۔''

فرمانے لگے: "اس سے بھی سخت بات ہے" -عرض کیا: "پھر کیا معاملہ ہے؟" - فرمانے لگے:

"میرادرواز ہبند ہےاورمیراپردہ بھی لٹکا ہوا ہے جس کی وجہ سے میں کل اپنے معمول کے اورادووظا نف نہ پڑھ سکا۔ بیشاید کسی گناہ کی وجہ سے ہے جو مجھ سے نادانستہ سرز د ہو گیا ہے۔" (شاید دن اور رات کا پنتہ نہ لگنے کی وجہ سے میرے معمول کے

# وفا نفره گئے۔)

احتلام بھی ایک طرح کی سزاہے:

ایک صاحب صدق وصفا کا کہنا ہے کہ احتلام ایک طرح کی سزاہے، ۔۔ یہ بات بالکل صحیح ہے، کیونکہ پر ہیز گاراور مختاط لوگ اپنی پر ہیز گاری، احتیاط اور علم کی بدولت احتلام کاراستہ بند کر سکتے ہیں، ۔۔احتلام اسی کو ہوتا ہے:

- جوایے حال ہے ناواقف ہو،
- جواینے وقت کے حکم اور اپنے روحانی آ داب سے غافل ہو گیا ہو۔
   اور فرض محال:
  - 🔾 جواینے وقت کی پوری پوری حفاظت اور نگہداشت کرتا ہو،اور
    - جو ہر لخط اینے روحانی آ داب کا خیال رکھتا ہو،

تواس کے احتلام کا باعث اس کا بیگناہ ہوسکتا ہے کہ اس نے اپناسرتکیہ پرر کھالیا ہو، — ایسے خص کو ہمت سے کام لیتے ہوئے تکیہ استعال کرنا جھوڑ دینا چاہئے۔

مجھی یوں بھی ہوتا ہے کہ جو محص آ رام واستراحت کی غرض سے سرتلے تکینہیں رکھتا، سرتلے تکیدر کھنے میں اس کی نیت یہ ہوتی ہے کہ اس کی بدولت اسے شب بیداری میں مدد ملے، بعض لوگوں کے خیال میں ایسا کرنا بھی گناہ ہے یعنی استراحت کی اتنی مقدار سے بھی احتلام ہوسکتا ہے، سروحانیت کے جن گناہوں کا اہلِ معرفت سے تعلق ہے، ان کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ انہیں اہلِ معرفت ہی بجھ سکتے ہیں اور وہی بہچان سکتے ہیں۔

بغض حضرات نرم بستر اور تکیه کی سب سہولتوں سے فائدہ اٹھاتے ہیں لیکن اس کے باوجود بھی وہ احتلام سے بچے رہتے ہیں۔ انہیں احتلام کی سز انہیں دی جاتی ، — بیوہ لوگ ہیں جواپنے کاموں کی اندرونی و بیرونی سب کیفیتوں کاعلم رکھتے ہیں۔ چنانچیوہ اپنے حُسنِ نیت اور وسعت علم کی بدولت کئی شب بیداروں سے بازی لے جاتے ہیں۔

# شیطان کی تین گرین

مديث شريف ميں ہے كہ بنده خداجب سوتا ہے قشيطان اس كے سر پرتين كر بيں لگاديتا ہے:

- جبوہ نیندسے بیدارہوکراللہ کاذکرکرتا ہے توایک گرہ کھل جاتی ہے،
  - جبوہ وضوکرتا ہے تو دوسری گرہ کھل جاتی ہے،
  - جب دورکعت ادا کرتا ہے تو تیسری گر کھل جاتی ہے۔

چنانچہوہ مبیح کے وقت چستی اور خوش مزاجی کے ساتھ اٹھتا ہے، ور نہستی ، کا بلی اور بد مزاجی کے ساتھ اٹھتا ہے، — ایک اور حدیث شریف میں آیا ہے:

## عوارف المعارف كالمحاوث المعارف المعارف

'' جوسج تک سوتار ہتا ہےتو شیطان اس کے کان میں پیشاب کر دیتا ہے۔''

## شب بيداري مين ركاوت بنخ والى چيزين:

شب بیداری میں کئی ایک چیزیں رکاوٹ بن جاتی ہیں، جن میں:

دنیا کے بہت سے کاموں میں مشغول ہونا،

اعضاء کاتھک جانا،

○ —شكم سيرى،

🔾 ـــفضول اور بے کار کی باتیں کرنا 🖟

🔾 ـــشوروغل میں لگےرہنا،

○ سون كا قيلوله چهوژ دينا،

بہرحال کامیابی وکامرانی ای کے لئے ہے جو

🔾 — اینے وقت کوغنیمت سمجھے ،

🔾 ــــاينے در داوراس کی دواکو جانتا ہو،

شب بیداری کے سلسلہ میں غفلت اختیار نہ کرے ،
 اگر چھھا پیانہیں تواسے نظرانداز کر دیا جاتا ہے۔

بابنمبرهم:

# نماز فجراوراس کی دعائیں

## دن کے دوطرفوں کی نمازیں:

وَاقِم الصَّلُوةَ طَرَفِي النَّهَارِ وَزُلَقًا مِّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ السَّيِّنَاتِ ٥ (ب١١) "اوردن کے دونوں طرفوں اور رات کے ایک جھے میں نماز قائم کرو۔اصل میں نیکیاں برائیوں کودور کرتی ہیں۔'' سبمفسرین اس بات پر شفق ہیں کہ اس آیت میں ایک طرف سے مراد فجر کی نماز ہے اور دوسر مے طرف یا کنارے میں ان كى رائے ايكن بيس مختلف ب

- بعض کے خیال میں اس سے مراد مغرب کی نماز ہے۔
  - 🔾 —بعض اس ہےعشاء کی نماز مراد لیتے ہیں،
- O کچھ حضرات کا کہنا ہے کہ دن کے ایک طرف سے مراد فجر اور ظہر کی نماز ہے،اور دوسری طرف سے مرادعصر اور مغرب کی نماز ہے، -- اور رات کے حصہ سے مرادعشاء کی نماز ہے۔

ہے، --اور رات بے حصہ سے مراد عشاء ں ممار ہے۔ اس حکم کے بعد اللہ تعالیٰ نے نماز کی برکتیں اور فوا کد وثمرات بیان فرمائے ہیں کہ یہ نیکیاں، برائیاں دورکر دیتی ہیں۔ یعنی یہ یا کچ نمازیں گناہوں کودور کرتی ہیں۔

## آيت مذكوره بالاكي شانِ نزول:

حضرت ابوالیسر کعب بن عمر وانصاری والنیز کے بارے میں روایت ہے کہ آپ تھجوریں بیجا کرتے تھے۔ایک دن ایک عورت ان کے پاس محجوریں خریدنے کے لئے آئی۔انہوں نے اس سے کہا:

'' یہ مجوریں اچھی نہیں ،اس سے زیادہ اچھی تھجوریں میرے گھر میں رکھی ہیں۔ کیاتم وہ اچھی تھجوریں لینا جا ہتی ہو۔'' اس عورت نے کہا:''ہاں!'' — چنانچہ وہ اس عورت کواینے گھرلے گئے۔ وہاں اس عورت کواینے ساتھ لیٹالیا اوراس کے بوے لینے لگے۔اس عورت نے کہا:''اے بندے!اللہ ہے ڈر!'' —اس پرانہوں نے اسے چھوڑ دیا اور بڑی ندامت محسوس کی۔ پر خیالت کے مارے رسول اللہ مَالِ الله مَالِيْ الله مَالِية الله مَالِية الله مَالِية الله مِن الله الله مَالِية الله مِن الم

'' یارسولانٹد(مَنْاتِیْظُ)! آپاس مخص کے بارے میں کیا فیصلہ صا در فر ماتے ہیں جس نے ایک اجنبی عورت کے ساتھ

## عوان المعارف المحاول ا

بدنیتی کی اورمجامعت کے علاوہ باقی سب کام اس کے ساتھ کئے جومردعورت کے ساتھ کرتا ہے۔'

حفرت عمر بن خطاب طالفية نے فر مایا:

''اگرتم اپنفس پر برده و التے تواللہ بھی تم پر برده و ال دیتا۔''

رسول اکرم مُنَافِیْتُ نے ان کی اس بات کا کوئی جواب نہ دیا بلکہ ارشا دفر مایا:

''میرے پروردگارے حکم کا نظار کرو۔''

''کیاتم نے عصر کی نماز ہمارے ساتھ پڑھی ہے؟''

انہوں نے عرض کیا: ''جی ہاں یارسول اللہ!'' -- آپ مَنَّا فَیُرِّمْ نے ارشا دفر مایا:

"بینمازتمہارےاس برے معل کا کفارہ ہے۔"

اس وقت حضرت عمر فاروق رُثالِيْحُدُ نے دریا فت کیا:

" ایارسول الله ریحکم ان کے لئے خاص ہے یا ہم سب کے لئے عام ہے۔"

آپ مَنَا لِيَّا اللهِ ارشاد فرمايا: "بيسب كے لئے عام تھم ہے۔"

#### فجر كااستقبال:

بندہُ مومن کے لئے لازم ہے کہ اچھی طرح وضوکر کے طلوع فجر سے پہلے نماز فجر کے لئے تیار ہوجائے اور کلمہ شہادت پڑھ کر فجر کا اسی طرح استقبال کرے جس طرح ہم نے پہلی رات کے استقبال کے حوالے سے بیان کیا ہے، — اگر مؤذن کی اذان کا جواب نہ دیا ہوتو خوداذان کے ۔اس کے بعد فجر کی دور کعتیں اداکر ہے۔

- 🔾 پہلی رکعت میں سور ہُ فاتحہ کے بعد سور ہُ کا فرون پڑھے،اور
- 🔾 --- دوسری رکعت میں سور ہُ فاتحہ کے بعد سور ہُ اخلاص پڑھے -- یا پھر:
- پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد پہلے پارہ کے آخر کی وہ آیات جو قُلُو ا امّناً بِاللهِ وَمَا اُنْزِلَ ط سے شروع ہوتی ہیں
   (اور آخر پارہ میں ختم ہوتی ہیں) پڑھے اور
  - دوسرى ركعت ميس سورة فاتحه كے بعد رَبَّنَا المَنَّا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ بِرْ هے۔ ر

پھراستَغفاراور شبیح پڑھےاور آسانی کے ساتھ جس قدر زیادہ پڑھ سکتا ہو پڑھے۔لیکن اگروہ اَسْتَغْفِرُ الله کِلْدُنْمِی سُبْحَانَ اللهِ بِحَمْدِ رَبِّی بی پڑھ لیا کرے۔اس سے بھی شبیج اور استغفار کا مقصد حاصل ہوجا تا ہے۔

## حال عوارف المعارف المحالف المح

فجرے پہلے کی دعا:

#### دور کعت سُنت ادا کرنے کے بعدید دعایر ہے:

اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ ٥ اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْنَلُكَ رَحْمَتَهُ مِنْ عِنْدِكَ تَهْدِى بِهَا قَلْبِي وَ تَجْمَع بِهَا شَمْلِي وَ تَـكِّمُ بِهَا شِعْتِى وَتُرُدَبِهَا الْفَتَنِ عَيَّىٰ وَ تُصْلِحَ بِهَا دِيْنِىٰ وَ تَحْفَظَ بِهَا غَائِبِىٰ وَ تَرُفَعُ بِهَا شَاهِدِىٰ وَتَوَكَّى بِهَا عَسَمَلِي وَ تَبِيْضَ بِهَا وَجُهِي وَ تَلْقَنِي بِهَا رُشُدِى وَ تَعْصَمِنِي بِهَا مِنْ كُلِّ سُوءِهَ اَللَّهُمَّ اَعْطَنِيُ اِيْمَانًا صَادِقًا وَ يَقِينًا لَيْسَ بَعُدِهِ كُفُرَ وَرَحْمَتِهِ اَنَالَ بِهَا شَرُفَ كَرَامَتِكَ فِي الدُّنْيَا وَالْاحِرَةِ ٥ اَللَّهُ مَّ إِنِّى اَسْفَلُكَ الْفُوزَ عِنْدَ الْقَضَاءِ وَ مَنَاذِلَ الشُّهَدَاءِ وَعَيْشَ السَّعَدَاءِ وَالنَّصْرَ عَلَى الْآعُدَاءِ وَمُ رَافِقَةِ الْاَنْبِيَاءِ ٥ اَللَّهُ مَّ إِنِّى اَنْزَلَ بِكَ حَاجَتِى وَاَنْ قَصْرَ رَائِيُ وَ صُعْفَ عَمَلِي وَافْتَقَرْتُ اِلَى رَحُ مَتِكَ وَاسْنَلُكَ يَا قَاضِى الْأُمُورِ وَ يَا شَافِيَ الصُّدُورِ كَمَا تُجِيْرُ بَيْنَ الْبَحُورِ اَنْ تَجِيْرَنِي مِنْ عَـذَابِ السَّعِيْرِ وَمِنُ دَعُوَةَ الثُّبُورِ وَمِنُ فِتْنَةِ الْقُبُورِ ٥ اَللَّهُمَّ مَا قَصَرُ عَنْهُ رَايِي وَ ضُعْفَ فِيهِ عَمَلِي وَكُمْ تَبُلُغَهُ مِنِيَتِى وَاَمْنِيَتِى مِنْ خَيْرِ وَعَدُتُّهُ اَحَدًا مِّنْ عِبَادِكَ اَوْ خَيْرِ اَنْتِ مَعْطِيَهُ اَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ فَإِنَّا رَاغِبَ اِلَيْكَ فِيهِ وَاسْتُلُكَ اِيَّاهُ يَا رَبِّ الْعَالَمِينَ ٥ اَللَّهُمَّ اجْعَلْنَا هَادِيْنَ مُهُتَدِيْنَ غَيْرَ ضَالِّيْنَ وَ مُضَلِّيْنَ حَرَبًا لَاعْدَائِكَ وَسَلَمًا لِلَوْلِيَائِكَ تُحِبُ بِحُبِّكَ النَّاسِ وَ نُعَادِى بَعْدَ اَوْتِكَ مِنْ خَالِقَكِ مِنْ خَلْقِكَ ٥ الىلهم همذا الدعاء مني و منك الاجابة و هذا الجهد وعليك التكلان إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجعُونَ وَلا حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ ذِى الْحَبْلِ الشَّدِيْدِ وَالْآمُرِ الشَّدِيْدِ اَسْتَلُكَ الْآمُنَ يَوْمِ الْوَعِيْدِ وَالْسَجَنَّةَ يَوْمَ الْخُلُودِ مَعَ الْمُقَرَّبِيْنَ الشُّهُودِ وَالرُّكَعَ السُّجُودِ وَالْمَعُوفِيْنَ بِالْعَهُودِ إِنَّكَ رَحِيْمٌ وَدُودُ وَٱنْتَ تَـفُعَلِ مَا يُرِيْدُ سُبْحَانَ مِنَ تَعُطَفَ بِالْعَفُو وَقَالَ بِسُبْحَانَ مِنْ لَيْسَ الْمَجْدِد تكرمَ به سُبْحَانَ الَّذِي لَا يَنْبَغِى التَّسْبِيْحِ إِلَّا لَهُ سُبْحَإِنَ ذِي الْفَصْلِ وَالنِّعْمَ سُبْحَانَ ذِي الْجُوْدِ وَالْكُرَمِ سُبْحَانَ الَّذِي آخصِي كُلَّ شَيْءٍ بعِلْمِهِ ٥

اَلله شَمَّا جُعَلُ لِّى نُورًا فِى قَلْبِى وَ نُورًا قَبْرِى وَ نُورًا فِى سَمْعِى وَ نُورًا فِى بَصَرِى وَ نُورًا فِى شِعْرِى وَ نُورًا فِى شِعْرِى وَ نُورًا فِى شِعْرِى وَ نُورًا فِى وَنُورًا فِى حَظَامِى وَ نُورًا مِنْ بَيْنَ يَدَى وَ نُورًا مِنْ خَلْقِى وَ نُورًا عَنُ يَعْرَى وَ نُورًا مِنْ بَيْنَ يَدَى وَ نُورًا مِنْ خَلْقِى وَ نُورًا عَنُ يَعْرِي وَ نُورًا وَاعْطَنِى اللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لِللّهُ مَا لِي وَالْمُورًا وَاعْطَنِى اللّهُ مُا لِللّهُ مَا لِي اللّهُ مَا إِلَى اللّهُ مَا إِلَى اللّهُ مَا لِي وَالْمُورُا وَاعْطَنِى اللّهُ مُورًا وَاعْطَنِى اللّهُ مُورًا وَاعْطَنِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُورًا وَاعْطَنِى اللّهُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مُعْلَى لَا لُولُولُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مُعْلَى لَا لُولُولُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مُعْلَى لَهُ مُعْلَى اللّهُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مُعْلِى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

اس دعا کی بہت می برکتیں اور فوائد ہیں۔ یہ میرے دیکھنے کی بات ہے کہ جس شخص نے اس دعا کا ور دکیا اسے بہت می خیر و برکتیں حاصل ہوئیں۔اہلِ صدق وصفانے اپنے ساتھیوں کواس دعا کا پابندی کے ساتھ ور دکرنے کی تلقین وتا کیدفر مائی۔ روایت ہے کہ رسول اکرم مُثَاثِیْنِم یہ دعا فجر کی سُنتوں اور فرض کے در میان پڑھا کرتے تھے۔اس کے بعد آپ باجماعت نماز

## عوارف المعارف المعارف

کے لئے مسجد میں تشریف لے جانے کا ارادہ فرماتے۔

#### گھر<u>سے نکلتے</u> وقت کی دعا:

رسول الله مَا لَيْنَا مُ جب كمرے نكلتے توبيدعا پڑھتے تھے:

وَ قُلُ رَبِّ اَدْخِلْنِي مُدُخَلَ صِدُقٍ وَآخُو جُنِي مُخْرَجَ صِدُقٍ وَّاجُعَلُ لِّي مِنْ لَكُنْكَ سُلُطَانًا تَصِيْرًا٥

## راستے میں آپ مَالْقُلِم بیدعا پڑھا کرتے تھے:

اَكَلَّهُمَّ اِنِّى اَسْنَلُكَ بِحَقِّ السَّائِلِيْنَ عَلَيْكَ وَ بِحَقِّ مَمْشَايِ هِلْذَا اِلَيْكَ فَانِّى لَمُ اَخُوِجُ اَشُوَّا وَّلاَ بِطُوَّا وَلاَ بِطُوَّا وَلاَ بِطُوَّا وَلاَ بِعُولاً مِنْ النَّادِ ٥ وَلاَ رِيَاءِ وَلاَ سَمُعَةِ حَرَجَتَ اِتِّقَاءِ سَخُعَكَ وَابْتِغَاءِ مَرُضَاتِكَ اَسْنَلُكَ اَنْ تَنْقَذِنِى مِنَ النَّادِ ٥ وَتَغْفِرُ إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوْبَ اِلَّا اَنْتَ٥ وَابْتِغَفِرُ إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوْبَ اِلَّا اَنْتَ٥

حضرت ابوسعید خدری والشن سے روایت ہے کہ رسول اکرم مَلَا فَیْرَا مِنْ اللّٰهِ عَلَمْ مِنْ فَاللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ

'' جو شخص نماز کے لئے باہر نکلتے وقت بید دعا پڑھے تو اللہ تعالیٰ ستر ہزار فرشتے اس پرمقرر فرما تا ہے جواس کے لئے استغفار کرتے ہیں،اوراللہ تعالیٰ اپنی ذات مبارک کے ساتھ اس کی طرف تو جہ فرما تا ہے حتیٰ کہوہ نماز سے فارغ ہو حائے۔''

## مسجد میں داخل ہوتے وقت دعا:

جب مبحد میں داخل ہویانماز کے لئے اپنے جائے ٹماز پر جائے توبید عاپڑھے:

بِسْمِ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلاَّمُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ٥

اَللَّهُمَّ اغُفِرْلِي ذُنُوبِي وَافْتَحُ لِي اَبُوابَ رَحْمَتِكَ٥

رہ ہور میں داخل ہوتے وقت پہلے دایاں پاؤں اندرر کھے، —اور وہاں سے یا جائے نماز سے نکلتے وقت پہلے بایاں پاؤں باہر نکالے۔اس حوالے سے صوفی کا سجادہ (جائے نماز) گھریامسجد کی طرح ہے۔

#### نماز فجر کے بعددعا:

فجری باجماعت نماز کے بعد جب سلام پھیرے توبید عارا ھے:

لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمَٰدُ يُحْيَى وَيُمِيْتُ وَهُوَ حَى لَا يَمُوتُ بِيَدِهِ الْحَيْرِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْهُ وَلَا اللهُ وَحُدَهُ صَدَقَ وَعُدَهُ وَ نَصَرَ عَبُدُهُ وَاعْزِ حَبُدُهُ وَهَزَمَ الْحَيْرِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَحُدَهُ صَدَقَ وَعُدَهُ وَ نَصَرَ عَبُدُهُ وَاعْزِ حَبُدُهُ وَهَزَمَ الْخَيْرِ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِي اللهُ وَلا اللهُ وَاللَّهُ اللهِ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

بھریہ پڑھے:

## عوارف الممارف الممارف المراق في المراق المرا

هُوَ الَّذِي لَآ اِللَّهُ الرَّحْمِنُ الرَّحِيْمِ ال كساته الله تعالى كنانوك اساء الحنى بهي ررِّه، -اس ك بعديه

فجر کی مزید دعا ئیں:

اَل لَهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ فِى الْآوَلِيْن وَ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ فِى الْاجِرِيْنَ وَ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ
 اللي يَوْمِ اللِّيْنَ ٥

اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى رُوحٍ مُحَمَّدٍ فِى الْارُواحِ وَ صَلِّ عَلَى جَسَدِ مُحَمَّدٍ فِى الْاجْسَادِ وَاجْعَلُ شَرَائِفِ صَلَوَاتِكَ وَ نَوَامِى بَرَكَاتِكَ وَرَافَتِكَ وَرَحْمَتِكَ وَ تَحِيَّتِكَ وَصَلَوَاتِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبُدِكَ وَنَبِيْكَ وَرَسُولِكَ وَ نَوَامِى بَرَكَاتِكَ وَرَافَتِكَ وَرَحْمَتِكَ وَ تَحِيَّتِكَ وَصَلَوَاتِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبُدِكَ وَنَبِيْكَ وَرَسُولِكَ وَ نَوَامِى بَرَكَاتِكَ وَرَافَتِكَ وَرَافَتِكَ وَرَحْمَتِكَ وَتَحِيَّتِكَ وَصَلَوَاتِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبُدِكَ وَنَبِيْكَ وَرَسُولِكَ وَ

َ الله مَ الله مَ انْتَ السَّلامُ وَ مِنْكَ السَّلامُ وَإِلَيْكَ يَعُودُ السَّلامُ فَحَيِّنَا رَبَّنا بِالسَّلامَ وَادْخِلْنا وَالْإِكُرَامِ ٥ وَادْخِلْنا وَالْإِكُرَامِ ٥ وَادْخِلْنا

اللهم إنِّى اَصْبَحْتُ لَا أُسْتَطِيعُ دَفَعَ مَا اَكْرَهُ وَلا اَمْلُكَ نَفَخَ مَا اَرْجُوا وَاصْبَحَ إِلَّا مُويْدُ بِيَدِ
 غَيْرِى وَاصْبَحْتُ مَرْتَهُنَا بِعَمْلِى فَقِيْرًا تُقَرُّ بُنِى ٥

اَللّٰهُم لَا تَشْمَئَتُ بِي عُدُوى وَلا تَسُولِي صَدِيْقِي وَلا تَجْعَلُ مُصِيْبَتِي فِي دِيْنِي وَلا تَجْعَلَ الدُّنيَا اكْبَرُ هَمِي وَلا تَسُمَئُتُ بِي عُدُوى وَلا تَسُولِي صَدِيْقِي وَلا تَجْعَلُ مُصِيْبَتِي فِي دِيْنِي وَلا تَجْعَلَ الدُّنيَا اكْبَرُ هَمِي وَلا تَسَلُّطُ عَلَى مَنْ لَا يَرُحَمْنِي ٥

صَـ اَللَّهُمَّ اَسْنَكُكَ حَيُراً هِلْمَا الْيَوْمِ وَ حَيُراً مَا فِيهِ وَاعُوْدُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَالَهُ وَاعُوْدُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَالَهُ وَاعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ طَوَارِقِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ بَغْتَاتِ الْاُمُورُ وَ فَجَاءَةَ الْاَقْدَارِ وَمِنْ شَرِّكُلِّ طَارِقِ يَطُرُقَ مِنْكَ بَعَيْدٍ يَا رَحْمَ مِنَ اللَّذُيُا وَالآخِرَةِ وَ رَحِيْمًا وَاعُودُ بِكَ اَنْ اَزَلَّ اَوْ اَزَلَّ اَوْ اَضَلَّ اَوْ اَضَلَّ اَوْ اَظُلِمُ اَوْ اَخْدِيدٍ يَا رَحْمَ مِنَ اللَّذُيُا وَالآخِرَةِ وَ رَحِيْمًا وَاعُودُ بِكَ اَنْ اَزَلَّ اَوْ اَزَلَّ اَوْ اَضَلَّ اَوْ اَضَلَّ اَوْ اَخْلِمُ اَوْ اَخْدِيدٍ يَا رَحْمَ مِنَ اللَّذُي وَالْآ مِنَ اللَّهُ فِي الْاَرْضِ وَ مَا يُخْرِجُ مِنْهَا وَ مَا يُنَزِّلِ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعُومُ فِيهَا اَعُودُ وَمَا يُعْرِجُ فِيهَا اَعُودُ وَا مَا يُعْرِجُ فِيهَا اَعُودُ وَا السَّمَاءِ وَمَا يَعُومُ فَي اللَّارُضِ وَ مَا يُخْرِجُ مِنْهَا وَ مَا يُنَزِّلِ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعُومُ فِيهَا اَعُودُ وَاللَّا وَمَا يَعُومُ فِيهُا اَعُودُ وَا

عمراف المعارف العمارف المعارف المعارف

بِكَ مِنْ حَرَّةٍ الْحَرْصِ وَ شِدَّةِ الطَّمَعَ وَسُوْرَةَ الْغَضْبِ وَ سُنَّةَ الْغَفْلَةَ وَتَعَاطِى الْكَلْفَةِ ٥

َ — اَللّٰهُم إِنِّى اَعُودُ بِكَ مِنْ مُبَاهَاةَ الْمُكْثِرِيْنَ وَالْاَزَرَاءِ عَلَى الْمُقَلِّيْنَ وَانُ اَنْصُرُ ظَالِمًا اَوُ اَحُذَلُ مَظُلُومًا وَّاقُولُ فِى الْعِلْمِ بِغَيْرِ عِلْمٍ اَوْ اَعْمَلَ فِى الدِّيْنِ بِغَيْرِ يَقِيْنِ اَعُودُ بِكَ اَنُ اُشُوكَ بِكَ وَانَا اَعْلَمُ وَالْعَلْمَ اَعُودُ بِعَفُوكَ عَنْ عَقَابِكَ وَاعُودُ بِرَضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ وَاعُودُ بِكَ لا اَعْدَهُ بِكَ لا اللهِ اللهُ عَلَيْكَ اَنْتَ كَمَا اَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ ٥ أَعُودُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَى نَفْسِكَ ٥ أَعُودُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَى نَفْسِكَ ٥ أَمُودُ اللهُ عَلَى نَفْسِكَ ٥ أَعُودُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى نَفْسِكَ ٥ أَمُودُ اللهُ عَلَيْكَ الْهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ الْمُعَلِّذِي اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

اللهُمَّ اَجْعَلُ اَوَّلُ يُومَنَا هٰذَا صَلَاحًا وَ الْحَرَةُ نِجَاحًا وَاسَطَهُ فَلاَحًا وَ

الله مَّ اَجُعَلُ اَوَّلَهُ وَرَحُمَتُهُ وَاوْسَطَهُ نِعْمَةَ وَاخَرَهُ مُكَرَّمَةِ اَصْبَحْنَا اَصْبَحَ الْمُلْكُ شِرِ وَالْحَظْمَةِ وَالْكِبْرِيَاءِ شِهِ وَالْجَبَرَوُثُ وَالسُّلُطَانِ شِهِ وَاللَّيُلِ وَالنَّهَارِ وَمَا سَكُنُ فِيهَا شِيالُوَ احِدِ الْقَهَّارِ وَالْحَنْمَةِ وَالْكَيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا سَكُنُ فِيهَا شِيالُوَ احِدِ الْقَهَّارِ اَصْبَحْنُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَصْبَحْنُ عَلَى فِطُرَتِ الْإِسْلاَمِ وَكُلْمَةِ الْإِخْلَاصِ وَعَلَى دِيْنِ نَبِيّنَا مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمِلَّةِ الْاَنْهِ مَا يَعْدَلُهُ وَسَلَّمَ وَمِلَّةِ الْاَنْهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمِلَّةِ الْاَنْهِ مُنْ الْمِشْرِكِيْنَ هَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمِلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَا وَمَا كَانَ مِنَ الْمِشْرِكِيْنَ هَا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللهُ الله

التُهُمَّ إِنِّى اَسْتَلُكَ بِإِسْمِكَ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ وَ بِإِسْمَائِكَ اللهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمِ

اَللّٰهُمّ إِنّى اَسْنَلُكَ بِإِسْمِكَ يَا اللهُ يَا اللهُ اللهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ وَرَبُّ الْعَظِيْمِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَاللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰمُ اللّٰمُ

## عرف المعارف المحاول ال

وَسِعَتُ كُلَّ شَىءٍ رَحُمَةِ وَعِلَمًا ٥ كُهٰ يُعْصَ حَمْ عَسَقَ الرَاء آلَمْ نَ يَا وَاحِدُ يَا قَهَّارُ يَا عَزِيْزُ يَا جَبَّارُ يَا اَحَدُ يَا صَمَّدُ يَا وُدُودُ يَا عَفُورُ وَهُو الَّذِى لَآ اِللهَ اللَّهُ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحُمٰنُ الرَّحِيْمِ وَ لَا يَعْدُ الرَّحُمٰنُ الرَّعِيْمِ وَ لَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

. 〇 ـــ اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكُتَ عَلَى اِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللِ اِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللِ اِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللِ اِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللِ اِبْرَاهِيمَ وَعَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ال

- اللهُمَّ إِنِّى آعُودُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَشْفَعُ وَقَلْبٌ لَا يَخْشَعُ وَدُعَاءٍ يَسْمَعُ ٥
- اللهُم إِنَّى آعُودُ بِكَ مِن فِتنَةِ الدَّجَالِ وَعَذَابَ الْقَبْرِ وَمِن فِتنَةِ الْمَحْيَاءِ وَالْمَمَاتِ ٥
  - اللهم إنه أعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ سَمْعِي وَ بَصَرِي وَ لِسَانِي وَ قَلْبِي ٥
- اَللَّهُ مَّ إِنِّى اَعُوذُ بِكَ مِنُ الْقَسُوةِ وَالْغَفَلَةِ وَالذُّلِ وَالْمَسْكَنَةِ وَاَعُودُ بِكَ مِنَ الْفَقْرِ وَالْكُفْرِ وَالْمُسُكَنَةِ وَاعُودُ بِكَ مِنَ الْفَقْرِ وَالْكُفْرِ وَالْمُسُكَنَةِ وَالسَّمْعَةِ وَالرُّيْاءِ وَاَعُودُ بِكَ مِنَ وَالْمُسُوقِ وَالشَّمْعَةِ وَالرَّيْاءِ وَاَعُودُ بِكَ مِنَ الصَّةِ وَالْبُحُم وَالْجُنُون وَالْجِذَامِ وَالْبَرْصِ وَسَائِرَ الْإِسْقَامِ ٥
- اَللّٰهُم الِّدَى أَعُودُ بِكَ مِنْ زَوَالِ نِعْمَتِكَ وَمَنْ تَحُولُ عَافِيَتِكَ وَمَنْ فَجَاءَ ةَ نِعْمَتِكَ وَمَنْ تَحُولُ عَافِيَتِكَ وَمَنْ فَجَاءَ قَ نِعْمَتِكَ وَمَنْ تُحُولُ عَافِيَتِكَ وَمَنْ فَجَاءَ قَ نِعْمَتِكَ وَمَنْ تَحُولُ عَافِيَتِكَ وَمَنْ فَجَاءَ قَ نِعْمَتِكَ وَمَنْ تَحُولُ عَافِيَتِكَ وَمَنْ فَجَاءَ قَ نِعْمَتِكَ وَمَنْ عَالِمَ عَالَى اللّٰهُ مَا اللّٰ عَلَيْ اللّٰ عَلَيْ اللّٰ عَلَيْ اللّٰ عَلَيْكِ فَا مَا لَا عَلَيْ عَلَيْكُ وَمَنْ لَعُلَالًا عَلَى مِنْ اللّٰ عَلَيْ عَلَيْكُ مَا اللّٰ عَلَيْكُ فَا مَا عَلَيْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَعُلَالًا عَلَى إِلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مَا عَلَيْ لَكُولُ مَلْ عَلَيْكُ مَلْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَالِيَتِكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَهُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَكُولُ عَلَيْكُ وَمَنْ لَلْكُولُ عَلَيْكُ مَا لَا عَلَيْكُ مَلْكُولُ مَا عَلَى عَلَيْكُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ مَلْكُ مَا عَلَيْكُ مَا عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ مَا عَلَيْكُ مَا عَلَيْكُ مَلْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَ
- - الله مَ إِنِّى اَسْنَلُكَ الصَّلُوةَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ وَاَسْنَلُكَ مِنَ الْحَيْرِ كُلِّهِ عَاجِلَةً وَاَجُلَهُ مَا عَمِلَتُ مِنْهُ وَمَا لَمُ اعْلَمُ وَاعُودُ بِكَ مِنَ الشَّرِّ كُلِّهِ عَاجِلَةً وَّاجُلَهُ مَا عَمِلَتُ مِنْهُ وَمَا لَمُ اعْلَمُ وَاعُودُ بِكَ مِنَ الشَّرِ كُلِّهِ عَاجِلَةً وَاجُلَهُ مَا عَمِلَتُ مِنْهُ وَمَا لَمُ اعْلَمُ وَاسْنَلُكَ الْجَنَّةَ وَمَا قُرْبَ النَّهَا مِنْ قَوْلِ وَعَمِلَ وَاعُودُ بِكَ مِنَ النَّارِ وَمَا قُرْبَ النَّهَا مِنْ قَوْلِ وَعَمِلَ وَاعُودُ بِكَ مِنَ النَّارِ وَمَا قُرْبَ النَّهَا مِنْ قَوْلِ وَعَمِلَ وَاعُودُ بِكَ مِنَ النَّارِ وَمَا قُرْبَ النَّهَا مِنْ قَوْلِ وَعَمِلَ وَاعُودُ بِكَ مِنَ النَّارِ وَمَا قُرْبَ النَّهَا مِنْ قَوْلِ وَعَمِلَ وَاسْتَعِيلُكَ مَا سَنَلُكَ مَا سَنَلُكَ عَبُدُكَ وَنَبِينًكَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاسْتَعْلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاسْتَعْلَكُ مَا قَضَيْتُ لِي مِنْ امْرًا انَ تَجْعَلُ عَاقِبَةَ رَشَدًا عِبْدُكَ وَنَبِينُكَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاسْتَعْيَتُ لِي مِنْ امْرًا انَ تَجْعَلُ عَاقِبَةَ رَشَدًا بِرَحْمَتِكَ اسْتَغِينُ لَا تَكِلُنِى إِلَى نَفْسِى طُرُفَةً عَيْنَ وَاصَلَتُ عِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَالْارْضِ يَا جَمَالُ السَّمُواتِ وَالْارْضِ يَا جَمَالُ السَّمُواتِ وَالْلاَرُضِ يَا عَمَادَ السَّمُواتِ وَالْلاَرُضِ يَا حَمَالُ السَّمُواتِ وَالْارْضِ يَا عَمَادَ السَّمُواتِ وَالْلاَرْضِ يَا عَمَادَ السَّمُواتِ وَالْلاَرْضِ يَا عَمَادَ السَّمُواتِ وَالْلاَرْضِ يَا عَمَادَ السَّمُواتِ وَالْلاَهُ عَلَى السَّمُونِ وَالْلَاهُ عَلَيْهُ وَالْكُرْضِ يَا عَمَادَ السَّمُونِ وَالْكُولُولُ السَّمُونِ وَالْلَهُ مِنْ الْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُ السَّمُونِ وَالْكُورُ فَي الْمُعَالَى السَّمُونِ وَالْلَامُ مِنْ الْمُولِ وَالْمَامُ وَالْمُ الْمُ الْمُعْلَى وَالْمَامُ وَالْمُولِ وَالْمُعُولِ وَالْمَامُ السَّمُ الْمُ الْمُ الْمُ السَّمُ الْمُؤْلِدُ السَّمُ الْمَامُ السَّمُ الْمَامُ السَّمُ الْمَالِمُ الْمُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعَالَقُولُ الْمُ الْمُعُولُ السَّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلَّا الْمُلْمُ الْمُؤْلِقُولُ السَّمُ الْمُعْلَمُ الْمُعُولُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلَّمُ الْمُ

## عواف المعارف الحداف المحدود ال

وَالْاَرْضِ يَا ذُوالُجَلَالِ وَالْاَكُرَامِ يَا صَرِيْخَ الْمُسْتَصِرِ خِيْنَ يَا غَوْثَ الْمُسْتَغِيْثِيْنَ يَا مُنْتَهِى رَعْبَةِ الرَّاغِبِيْنَ وَالْمُخُومِينَ وَمُجِيْبُ دَعُوةَ الْمُضْطَرِيْنَ وَكَاشِفَ الرَّاغِبِيْنَ وَالْمُخُومِينَ وَمُجِيْبُ دَعُوةَ الْمُضْطَرِيْنَ وَكَاشِفَ السَّوْءِ وَارْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ وَالِهِ الْعَالَمِيْنَ وَرَبُّكَ كُلِّ حَاجَةَ يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ وَاللهِ الْعَالَمِيْنَ وَرَبُّكَ كُلِّ

- اللهُم استر عَوْرَاتِي وَامَنَ رَوْعَاتِي وَاقِلْنِي عَشَرَاتِي ٥
- الله مَن تَحْقِطُنِي مِن بَيْنِ يَدَى وَمِن خَلْفِي وَعَن يَّمِينِي وَعَنْ شِمَالِي وَمَن فَوْقِي وَاَعُودُ بِكَ
   اَن اَغْتَال مَنْ تَحْقِيقُ٥
- الله م ال
- َ ــــــ اللهُمَّ إِنِّى ذَلِيْلُ فَاعْزُنِيْ وَ اللهُمَّ إِنِّى فَقِيْرُ فَاغْنِي بِرَحْمَتِكَ يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ ٥ اَللهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ سِرِّى وَعَلَائِتِى فَاعْبِلُ مَعْذَرِتِى وَتَعْلَمُ حَاجَتِى فَاعْطِيْنِى سُوْلِى وَتَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِى فَاغْفِرُلِى 
  ثَنُوبُنُ ٥ أَنُوبُنُ ٥ أَنُوبُنُ ٥ أَنُوبُنُ ٥ أَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ
- الله عَبَرَةَ الْعَاشِرِينَ الْمُضَلِّيْنَ يَا رَاحَمَ الْمُذْنِبِيْنَ وَمَقِيلَ عَثَرَةَ الْعَاشِرِيْنَ اَرْحَمَ عَبُدِكَ وَالْحَطُرِ
   المعظيم وَالْمُسْلِمِيْنَ كُلُّهُمُ اَجْمَعِيْنَ وَاجْعَلْنَا مَعَ الْآخِيَاءَ الْمَرْزُوقِيْنَ الَّذِيْنَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ مِّنَ
   النبييْنَ وَالصِّلِدِيْقِيْنَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّالِحِيْنَ ٥ المِيْنِ يَا رَبَّ الْعَالَمِيْنَ ٥
- َ ــــ اَللَّهُمَّ عَالَمَ الْحَفْيَاتِ رَفِيْعَ الدَّرَجَاتِ تُلُقِى الرُّوْحِ بِاَمُوكَ عَلَى مَنُ تُشَاءُ مِنُ عِبَادِكَ غَافِرِ السَّقَابِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيْدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوْلِ لَآ اِللَهَ الْا اَنْتَ الْوَكِيْلُ وَاليَّكُ الْمَصِيْرُ يَا مَنُ لَّا اللَّهَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الل
- اللهم والله الله الله والمن الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والمعالم والمحود الله والله والمعالم والمن والمن والمن والمن والمن والمن والمن والمن والله والمن والمن
- ٥ --- اَكَلَّهُمَّ إِنَّى اَسْنَلُكَ اِيُمَانًا لَا يُرْتَدُ وَنَعِيمًا لاَ يَنْفَدُ وَقُرَّةَ عَيْنُ الْاَبُدُ وَمِرَ اِفَقَةً نبِيّكَ مُحَمَّدٍ وَاسْنَلُكَ حُبِّكَ وَحُبِّ مَنْ اَحُبُّكَ وَحُبِّ عَمَلَ يُقَرَّبُ اللي خُبِّكَ ٥
- اللُّهُمَّ بِعِلْمِكَ الْغَيْبِ وَقُدُرَتِكَ عَلَى خَلْقِكَ آحَيْنِي مَا كَانَتَ الْحَيَاوة خَيْرًا لِّي وَتُوفِينِي مَا

كَانَتُ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِّي اَسْتُلُكَ خَشْيَتِكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةَ وَكُلْمَةَ الْعَدُلِ فِي الرِّضَاءِ وَالْعَضْبِ وَالْقَصْدِ فِي الْغَنِيُ وَالْفَقُرِ وَلَذَّةِ النَّظْرِ إِلَى وَجُهِكَ وَالشُّوقِ إِلَى لِقَائِكَ وَاعُوذُ بِكَ مِنُ صَرَّاءِ مُضْرَةٍ وَفِتْنَةِ مُضِلَّةِ ٥

 اَللّٰهُمَّ اُقْسِمْ لِي مِنْ خَشْيَتِكَ مَا تَحَوَّلُ بِهِ بَيْنِي وَبَيْنَ مَعْصِيَتِكَ وَمَنْ طَاعَتِكَ مَا يَدْخِلْنِي مَا يَدُخِلُنِي جَنَّتِكَ وَمِنَ الْيَقِينِ مَا تَهِوَّن بِهِ عَلَيْنَا مَصَائِبِ الدُّنْيَانِ

 --- اَللّٰهُمَّ ارْزُقْنَا حُزْنَ خَوْقُ الْوَعِيْدِ وَسُرُوْرِ رَجَاءَ الْمَوْعُوْدِ حَتّٰي نَجِدُ لَلَّةِ مَا نُطلِبُ وَخَوْقُ مَا مِنَهُ نَهُر ب٥

 اللّٰهُمَّ اللّٰهُمَّ اللّٰهُم وَجُوهَنَا مِنْكَ الْحَيَاءِ وَإِمْلاَءِ قُلُوبَنَا بِكَ فَرُحًا وَاسْكُنُ فِي نُفُوسِنا مَنْ عَظْمَتِكَ مَ صَائِبَةَ وَذِلِّلُ جَوَارِحْنَا لِخِدْمَتِكَ وَاجْعَلَكَ آحُبِّ اِلَيْنَا مِمَّا سِوَاكَ وَاجْعَلْنَا نَخْشِي لَكَ مِمَّنُ سِوَاكَ نَسْئَلُكَ تَمَامَ النِّعْمَةِ بِتَمَامَ التَّوْبَةِ وَدَوَامَ الْعَافِيَةِ بِدَوَامِ الْعَصْمَةِ وَادَاءِ الشُّكُرِ بِبُحُسُنِ الْعِبَادَةِ ٥

 اَللّٰهُمَّ إِنِّي اَسْئَلُكَ بَرَكَةُ الْحَيْوةَ وَخَيْرَ الْحَيْوةِ وَاَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ الْحَيْوةِ وَشَرِّ الْوَفاةَ وَاسْئَلُكَ خَيْرَ مَا بَيْنَهُمَا اَحَيْنِي حَيوةِ السَعَدَاءِ حَيوةَ مِنْ تُحِبُّ بُقَاءِهُ وَتَوَفِيْني وَفَاةِ الشَّهَدَآءِ وَفَاةِ مِنْ تُحِبُّ لَقَاءَ هُ يَا خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ وَأَحْسَنُ التَّوَّابِيْنَ وَأَحْكَمَ الْحَاكِمِيْنَ وَأَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ وَرَبُّ الْعَالَمِيْنَ ٥ اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ وَأَرْحَمُ مَا خَلَقْتَ وَاغْفِرُ مَا قَدَرُتَ وَطَبيب مَا رَزَقُتَ وَتُمِمْ مَا ٱنْعَمْتَ وَتَقَّبَلُ مَا ٱسْتَعْمَلَتُ وَاحْفِظْ مَا ٱسْتَحْفَظَتُ وَلاَ تَهْتَكَ مَا سَرَرَتُ فَاِنَّهُ لَا اِلْــٰهَ اِلَّا ٱنْتَ ٱسْتَغُفِرُكَ مِنْ كُلِّ لَذَّةٍ بِغَيْرِ ذِكْرِكَ وَمَنْ كُلِّ رَاحَةً بِغَلْيرِ خِذْمَتِكَ وَمِنْ كُلِّ سُرُوْرِ بِغَيْرِ قُرْبَتِكَ وَمِنْ كُلِّ فَرْحِ بِغَيْرِ مَجَالِسَتِكَ وَمِنْ كُلِّ شُغُلٍ بِغَيْرِ مَعَامَلَتِكَ ٥

 اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَغْفِرُكَ مِنْ كُلِّ ذَنْبِ تَبَتْ إِلَيْكَ مِنْهُ ثُمَّ عِذَتُ فِيهِ ٥ اَللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَغْفِرُكَ مِنْ كُلِّ عَقَدَ عُقَدَتُهُ ثُمَّ لَمُ أَوْفِ بهِ٥

اللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَغْفِرُكَ مِنْ كُلِّ نِعْمَةِ اَنْعَمْتَ بِهَا عَلَى فَقُويَّتُ بِهَا عَلَى مَعْصِيتِكَ ٥

اللَّهُمَّ إِنِّي اَسْتَغْفِرُكَ مِنْ كُلَّ عَمَلَ عَمِلَتُهُ لَكَ فَخَالَطُهَا مَا لَيُسَ لَكَ ٥

 اَللّٰهُمَّ إِنِّي اَسْئَلُكَ أَنْ تُصَلِّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى ال مُحَمَّدٍ وَاَسْئَلُكَ جَوَامِعَ الْحَيْرِ وَفُواتِحَة وَخَوَاتِيْمَةُ وَاعُونُ بِكَ مِنْ جَوَامِعَ الشَّرِفُوَاتِحَةً وَخَوَاتِمَة ٥

 اللَّهُمَّ احْفِظُ فِيْمَا آمَرُتَنَا وَاحْفِظْنَا عَمَّا نَهِيَتِنَا وَاحْفِظُ لَنَا مَا آعُطَيْتَنَا يَا حَافِظَ الْحَافِظِيْنَ وَيَا ذَاكِرَ النَّاكِرِيُن وَيَا شَاكِرُ الشَّاكِرِيْنَ بِذِكُركَ ذَكَرُوْا وَبِفَضِّلِكَ شُكَّرُوْا يَا غِيَاتَ يَا مُغِيْثُ يَا مُسْتَغَاثُ يَا غِيَاتَ الْمُسْتَغِيثِينَ لَا تَكِلْنِي إلى نَفْسِي طُرُفَةٍ عَيْنُ فَاهَلْكَ وَلا إلى آحَدٍ مِّن خَلْقِكَ فَاضِيع

اكلاً ءَنِى كَلَّا كَلاَمَتِى الْوَلِيُدِ وَلاَ تَحَلُّ عَنِّى وَتَوَلَّنِى بِمَا تَتَوَلَّى بِهِ عِبَادِكَ الصَّالِحِيْنَ آنَا عَبُدُكَ وَابُنِ عَبُدُكَ فَهُلُ ذَلِكَ آنَا عَبُدُكَ فَهُلُ ذَلِكَ آنَا عَبُدُكَ فَهُلُ ذَلِكَ آنَا عَبُدُكَ وَابُنِ مَعْ فَهَلُ ذَلِكَ آنَا عَبُدُكَ وَابُنِ مَا اللهُ عَلَى مَوْلاً عَمُولاً عَلَى اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ يَا وَلَا يَعُولُ وَلاَ تَفْعَلُ وَلاَ تَفْعَلُ وَالْأَنْ مَوْلاً عَلَى اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الله

الله مع صل على محمد وعلى المحمد وعلى المحمد وعلى المحمد وارزُقنا العون على الطّاعة والمعصدة من الله على النعمة والمؤلف على المحمد والمعصدة من السّع على البعد على المحدد والمعدد والمعدد

اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ وَأَصْلَحُ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ وَ اللهُمَّ ارْحَمُ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ وَ أَصْلَحُ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ وَ عَلَى اللهُمَّ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُ

وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِللَّذِينَ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونُ رَّحِيمٌ

دعاعبادت کامغزہے۔اس لئے بیمناسب سمجھا کہ بید دعائیں مکمل طور پرلکھ دی جائیں۔امید کی جاتی ہے کہ اہلِ صدق وصفا اور شب بیدار حضرات ان کی بدولت خیر و برکت پائیں گے۔ان دعاؤں کوشنخ ابوطالب کی خیشاتی نے اپنی کتاب'' قوت القلوب' میں تحریر کیا ہے۔

اس لئے ان کے متند ہونے میں کوئی شک کی بات نہیں۔ بیدعا ئیں خیر و برکت کا ذریعہ ہیں۔ انہیں ہر کوئی پڑھ سکتا ہے۔ تنہا بھی اور جماعت کے ساتھ بھی ، سے خواہ وہ امام ہویا مقتدی ہو، ہرایک کو پڑھنے کی اجازت ہے، اور جا ہے تو انہیں مخضر کر کے بھی پڑھا جا سکتا ہے۔

### بابتمبره ۵:

## صوفیاء کے روزانہ کے معمولات

GREE DIY SOME TO THE

#### عبادات كىلئے بُرسكون جگه كاتعتين :

صوفی کو جائے کہ اپنی عبادت کے لئے ایک مخصوص جگہ کا تعین کر لے۔ جہاں وہ قبلہ روہ وکر نماز ادا کیا کرے، —اگراس متیعنہ جگہ برلوگوں کے باتیں کرنے سے پاکسی اور چیز کی وجہ سے تو جہ بٹ جاتی ہو یانماز میں خلل واقع ہوتا ہوتو جگہ بدل لے اور کسی الیی جگہ برمنتقل ہوجائے جو پہلے کی نسبت محفوظ ومناسب اور پُرسکون ہو۔ کیونکہ عبادت کے معمولات کے لئے خاموشی اورترک کلام لازم ہیں۔ان کےاثرات سے اہلِ دل واہل صدق وصفا بخو بی واقف ہیں۔رسول الله مَنْ الْثَيْمَ نے بھی اس پہلو کی طرف متوجہ فر مایا

#### يوميه معمولات كاآغاز:

ایک جگه مخصوص کر لینے کے بعدایے یومیہ معمولات کا بول آغاز کرے:

- سوره فاتحه كے ساتھ سورہ بقرہ كى ابتدائى آيات الْـمُفْلِحُونَ تك يرْ هے، پھر دوآيتي وَإلهُ كُـمُ إِلَـٰهُ وَّاحِدٌ —اورآیت الکرسی اوراس کے بعد کی دوآیتی، —اور المَنَ السرَّسُولُ اوراس سے پہلے کی ایک آیت (جوسورہ بقرہ کے آخر میں ہے) پڑھے۔
- 🔾 پھر شَهِدَ اللهُ وجو پاره ٣ ، سوره آل عران كے دوسر بركوع ميں ہے) -- پھر قُسلِ السَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلُكِ (جو پاره ٣ ، سوره ال عران كتير \_ركوع مي م) اور إنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ كَي آيت كوالمُحْسِنِينَ تك يرُّ هـ
  - پھر لَقَدُ جَآءَ كُمْ رَسُولٌ كُوآ خُرتك يرشط (جوياره اا،سوره توبہ كَآخر ميں ہے)
    - پھرقُلِ ادْعُواللَّهُ بِرُهِ (جو پاره ۱۵ ، سوره بن اسرائیل کے آخر میں ہے)
    - 🔾 پھرسورہ کہف کے آخر کی آیات جوانؓ الَّذِیْنَ الْمَنُوُ اے شروع ہوتی ہیں، پڑھے۔
- 🔾 ـــ پھرسورہ الانبیاء کی وہ آیت جو وَ ذَو المنَّوُن اِذُهب مُغَاضِبًا ہے شروع ہوکر خیر الوارثین پرختم ہوتی ہے، پڑھی
- ﴿ ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ اورسُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ تا آخر سورت يرط هے۔ (جو ياره ٢٣، سوره والصافات ميں ہے)

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

- پڑھے۔
   پڑھے۔
- صاوراوّل سورة الحديد (باره ٢٤) تابذات الصدور برهم، ساس كي بعدسوره حشر كي آخرى آيات (باره ٢٨) لَوْ أَنْوَ لُنَا يره هما

ان آیات کو پڑھ کر قر آن کریم کی تلاوت (خواہ زبانی خواہ ناظرہ) کرے --- یا دوسرے ذکراذ کارمیں مشغول ہوجائے۔ اورا دواذ کار کے دوران احتیاطیں :

— ان اعمال کے دوران کسی طرح کی کوتا ہی کستی یا غنودگی کاعمل دخل نہیں ہونا چاہئے کیونکہ اس وقت سونا قطعاً مکروہ ہے، — اگر نبیند غالب آنے لگے تو جاءنماز پر قبلہ رو کھڑا ہو جائے۔اگر اس طرح بھی غنودگی سے چھٹکارا نہ ہوتو قبلہ کی طرف چند قدم چلے،اوراسی طرح الٹے قدم واپس آ جائے ،قبلہ کی طرف پشت نہ کرے۔

- ہمیشہ قبلہ روہوکر ہی اللہ کے ذکر میں مشغول رہنا جا ہے۔
- نیندکوترک کرنے اورلوگوں سے بات چیت نہ کرنے میں بڑی خیرو برکت ہے۔
- اس وقت الحمد الله كاور دبہت بى تا ثير ركھتا ہے۔ ہم طالبان حق كواس كاور دكر نے كى تلقين وتا كيدكرتے ہيں۔
  - اینے اورادواذ کارمیں زبان ودل دونوں کوشامل کریں۔

یہ معمولات جو بیان کئے گئے ہیں۔ پیطلوع آفاب سے پہلے دن کے ابتدائی جھے کے ہیں۔ دن چونکہ آفات کامرکز شارکیا گیا ہے۔اس لئے اگران معمولات سے اپنے دن کا آغاز کیا جائے اور ان سے دل کومضبوط کیا جائے تو اس کے باقی اوقات کے لئے ایک مضبوط اور مشحکم بنیاد بن جائے گی۔

#### طلوع آ فتاب کے وقت اذ کار واوراد:

یہ مسبعات عشر دس چیزیں ہیں جوسات سات بار پڑھی جاتی ہیں (اس لئے انہیں سبعہ کہا جاتا ہے) — وہ دس سورتیں یا آمیتیں ہے ہیں:

- —سوره اخلاص —سوره كافرون — آيت الكرسي
  - —سجان الله — الحمد لله — الله اكبر

## عوارف المعارف کی کارگری کارگری

-- آلا إلله إلا الله وحده آلا شريك له

پھررسول الله مَنْ اللَّهُ مَنْ اور آپ کی آل پر درود بھیجے، —اورا پنے والدین اور تمام مومن مردوں اور عورتوں اور اپنے لئے مغفرت طلب کرے، — پھرسات باریہ پڑھے:

اَللّٰهُمَ افْعَلْ لِّيْ وَبِهِمْ عَاجِلًا وَاجِلًا فِي الدُّنْيَا وَالْاخِرَةِ مَا اَنْتَ لَهُ اَهْلَ وَلَا تَفْعَلْ بِنَايَا مَوُلاَنَا مَا نَحْنُ لَهُ اَهْلَ اِنَّكَ غَفُورٌ حَلِيْمٌ جَوَّادٌ كَرِيْمٌ رَءُوفٌ رَّحِيْمٌ٥

مذکورہے کہ جب شیخ ابراہیم تیمی میں میں خواند سے قصرت خضر علیہ السلام کی تعلیم کردہ دعا کو پڑھا تو انہوں نے خواب میں خود کو بہشت میں پایا۔وہاں انبیاء کرام علیہم السلام اور فرشتے موجود تھے۔ شیخ ابراہیم نے بہشت کا کھانا بھی کھایا، — کہا جاتا ہے کہ اس خواب کے بعد انہوں نے چار ماہ تک کچھ تہیں کھایا۔ بعض اوگوں نے اس کی وجہ یہ بتائی ہے کہ یہ بہشت کے کھانے کا اثر تھا۔

مسبعات سے فارغ ہونے کے بعد تنبیج واستغفار میں مشغول رہے۔ یہ عمول آفتاب کے ایک نیز ہ کے برابر بلند ہونے تک جاری رکھے۔رسول اکرم مَثَاثِیْنِلِم نے ارشادفر مایا:

''ایک ہی نشست میں نماز فجر سے طلوع آفتاب تک اللہ کے ذکر میں مشغول رہنا مجھے اس سے زیادہ پسنڈ ہے کہ چار غلام آزاد کئے جائیں۔''

#### نمازِ اشراق:

جب آ قباب اچھی طرح بلند ہو جائے تو اپنی جگہ ہے اٹھنے سے پہلے دورکعت نفل ادا کر بے۔ رسول اللہ منالیّنیْ کا بھی یہی معمول مبارک تھا، — اس دوگانه نماز کوحضور کی قلب کے ساتھ ادا کیا جائے تو پڑھنے والے کا باطن پُرسکون اور نورانی ہو جاتا ہے۔ شرط یہ ہے کہ اس میں خلوص اور صدافت ہو۔، — اگر کوئی دعا کے فوری اثر اور برکت کا طالب ہوتو وہ پہلی رکعت میں آیت الکرسی اور دوسری رکعت میں امّنَ الرّسُولُ اور اَللهُ نُورٌ السّموٰتِ وَ الْاَرْضِ (پ۱۸) آخر آیت تک پڑھے، — بینماز پڑھے وقت اس کی یہ نہت ہو:

''اللّٰہ نے اسے دن اور رات میں جو متیں عطا کی ہیں وہ ان کاشکرا دا کررہاہے۔''

یہلی دور کعتوں کے بعد بیدعا پڑھے:

اَللَّهُ مَّ إِنِّى اَصْبَحْتُ لَا اَسْتَطِيُعُ دَفُعَ مَا اَكُرَهَ وَلاَ اَمُلَكَ نَفْعَ مَا اَرْجُوْا وَصْبَحْتَ اَمَرْتَنَا بِعَمْلِي وَاصْبَحْ اَمُرِي وَلاَ اَمُلَكَ نَفْعَ مَا اَرْجُوْا وَصْبَحْتَ اَمَرْتَنَا بِعَمْلِي وَاصْبَحُ اَمُرِي فَلاَ فَقُرُ مِنِّيُ ٥

اس کے بعد مزید دور کعتیں ادا کرے، سے پہلی رکعت میں سورہ فلق اور دوسری رکعت میں سورہ الناس پڑھے، سے بیدوگانہ

## عوارف المعارف المحارف المحارف

نمازاس شکرانے میں ہے کہاللہ تعالیٰ نے اسے دن اور رات کے شرسے اپنی حفاظت میں رکھا، — ان دور کعتوں کے بعد پناہ ما نگنے کے لئے یہ دعایز ھے:

اَعُودُ بِاسُمِكَ وَكَلِمَتِكَ التَّامَةِ مِنُ شَرِّ السَّامَةِ وَالْهَامَّةِ ٥ وَاَعُودُ بِاسْمِكَ وَكَلِمَتِكَ التَّامَةِ مِنُ شَرِّ عَدَابِكَ وَشَرِّ عِبَادِكَ وَاَعُودُ بِاسْمِكَ وَكَلِمَتِكَ التَّامَةِ مِنُ شَرِّ مَا يَجُرِى بِهِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِنَّ رَبِّى اللهُ كَاللهُ وَشَرِّ مَا يَجُرِى بِهِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ إِنَّ رَبِّى اللهُ كَاللهُ وَشَرِّ عَلَيْهِ وَوَكُولُ وَالنَّهَارِ إِنَّ رَبِّى اللهُ كَاللهُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيْمِ ٥

ان رکعتوں کے بعد مزید دور کعتیں اس نیت سے پڑھے کہ وہ اس کے دن رات کے اعمال کے لئے استخارہ ثابت ہوں، —
یہ استخارہ صرف اس دعا کے مفہوم کے مطابق ہے۔ ورنہ حدیث میں جس استخارہ کا ذکر ہے وہ ہے جوکسی کام کے کرنے سے پہلے کیا
جاتا ہے، — ان دور کعتوں میں سورہ کا فرون اور سورہ اخلاص اور وہ دعا پڑھی جائے جوذکر کی جا چکی ہے۔ اس کے بعد آخر میں سے
کھے:

''الہی!میرے آج کے ہرقول وفعل میں مجھے صبرعطافر ما۔''

اس دعا کے بعد دورکعتیں اور پڑھے، ۔۔ پہلی رکعت میں سورہ واقعہ اور دوسری رکعت میں سورہ الاعلیٰ پڑھی جائے ، ۔۔ ان رکعتوں کے بعدیہ دعا بڑھے:

اَللّٰهُمْ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ وَاجْعَلْ حَبّكَ اَحَبَّ الْاشْيَاءِ اللّٰهُ وَخَشْيَتِكَ اَخُوَفَ اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللهِ مُحَمَّدٍ وَاجْعَلْ حَبّكَ اَحَبُنَ اَهُلِ الدُّنْيَا فِي الشَّوْقِ اللّٰ لِقَائِكَ وَإِذَا اَقُرَرُتَ اَعَيْنَ اَهُلِ الدُّنْيَا هُمُ الْاشْيَاءِ عِنْدَى وَاقِعُعَ عَنِّى حَاجَاتِ الدُّنْيَا بِالشَّوْقِ اللّٰ لِقَائِكَ وَإِذَا اَقُرَرُتَ اَعَيْنَ اَهُلِ الدُّنْيَا هُمُ اللَّا اللهُ اللّٰ اللهُ اللّٰ اللهُ اللّٰ اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدَى اللَّهُ اللّٰ اللهُ اللّٰ اللهُ اللهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّلهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰمُ الللللللللللللللّٰهُ الللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللل

#### نمازاشراق کے بعد:

اشراق کی رکعتیں ادا کرنے کے بعدا گرکوئی دنیاوی کاموں سے آزاد ہوتو وہ دوپہر تک نماز ، تلاوت اوراوراد ووظا ئف میں مشغول رہے ، — اگرکوئی اپنے یا اہل وعیال کے لئے روزی کمانے میں مصروف ہوتو وہ اپنے کام پر جائے۔

## گھرے باہر نکلنے پرنوافل کی ادائیگی:

گھرسے باہر نکلنے سے پہلے دورکعت نمازاداکرے بلکہ اسے ہمیشہ کے لئے اپنامعمول بنالے کہ ہمیشہ گھرسے نکلنے سے پہلے دو رکعت نمازاداکرلیا کرے تا کہ اللہ تعالیٰ اسے باہر نکلنے کی سب برائیوں سے اپنے حفظ وامان میں رکھے ، —

### گھر میں آنے سے پہلے فل اور دعا:

اسی طرح گھر میں آنے سے پہلے دور کعت نفل ادا کرے تا کہ اللہ تعالیٰ اسے گھر میں داخل ہونے کی برائیوں سے محفوظ رکھے۔ نوافل بڑھ کر گھر میں داخل ہوکراپنی اہلیہ اور دوسرے گھر والوں کوسلام کرے،اورا گر گھر میں کوئی بھی نہ ہوتب بھی سلام کرے اور بیہ

اَلسَّلاَّمُ عَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِيْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ٥

### حاشت کی نماز:

اگر کوئی فکرمعاش ہے آزاد ہوتواس کے لئے مناسب ہے کہاس وقت حاشت کی نماز پڑھے، —اگراس کی کوئی نماز قضا ہوتو ایک دودن یااس سے زیادہ دنوں کی قضانمازیں ادا کرے، —اگر کوئی نماز قضانہیں ہے تو حاشت کی نماز کی رکعتیں طویل صورت میں ادا کرے، —بعض بزرگ دن رات میں پورا قر آن حکیم ختم کرلیا کرتے تھے۔اگراییاممکن نہ ہوتو چندہلکی رکعتیں سورہ فاتحہ اور سورہ اخلاص یا دوسری قرآنی آیات پڑھ لیا کرے۔ان رکعتوں میں ایسی دعائیہ آیات بھی پڑھے:

رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ٥

الیی دعائیة آیتیں ہررکعت میں پڑھیں۔خواہ ایک بار پڑھیں یابار بار پڑھی جائیں۔اہلِ حق کے بارے میں پیدکورہے کہوہ طلوع آفتاب کے بعداشراق اور چاشت کی نماز وں کے درمیان ملکی سور گعتیں پڑھ لیتے ہیں۔، — اسی طرح بعض بزرگانِ دین دن رات میں سو، دوسو، یانچ سو بلکہا یک ہزار تک رکعتیں بھی پڑھ لیتے تھے۔جن لوگوں کا دنیا میں کوئی مشغلہ ہیں اورانہوں نے دنیا کو ونیا والوں کے لئے چھوڑ دیا ہو، وہ اپناوقت بے کاری میں نہیں گز ارتے تھے۔ وہ اللہ کے ذکراوراس کی عبادت میں وقت صرف كرتے اورا پے عیش وآ رام كوچھوڑ دیتے تھے۔حضرت شیخ سہل بن عبداللہ تستری مِیا اللہ فر ماتے ہیں: '' جسے دنیا کی حاجت ہو،اس کا دل اللہ کے ذکر میں پوری طرح مشغول نہیں رہتا۔''

#### حاشت كاوقت:

آ فتاب جب بہت بلند ہوجائے اور فجر وظہر کے درمیان کا وقت جب آ دھا گز رجائے جس طرح عصر کا وقت ،ظہرا ورمغرب کے درمیانی وفت کا آ دھا ہوتا ہے،اس وفت حیاشت کی نماز پڑھی جائے۔ جیاشت کی نماز کے لئے بیروفت افضل ہے۔رسول اللہ مَنْ يُعْمِ نِ ارشاد فرمايا:

'' حاشت کی نماز کاوہ وقت ہے جب اونٹ کا بچہ آ فتاب کی گرمی سے بچنے کیلئے اپنی ماں کے بہائے میں سوئے'' -بعض حضرات نے حاشت کے وقت کی سے پیچان بتائی ہے:

'' بیروہ وقت ہے جب آفتاب کی گرمی سے پاؤں میں پسینہ آجائے۔''

## نماز جاشت کی رکعتیں:

حاشت کی نماز کی کم از کم دورکعتیں ہیں اور زیادہ سے زیادہ بارہ رکعتیں ہیں ، — ہر دورکعت کے بعدا پنے لئے دعا کرےاور تشبيح واستغفار مين مصروف رباجائي

تسبیج واستغفار کے بعدا گراس پر بندوں کے بچھ حقوق ہوں تو پہلے وہ ادا کئے جا کیں۔جیسے:

## عوارف المعارف المعارف

- O مسی سے ملنا ضروری ہے یا ملاقات طے ہے۔
  - O یا کسی بیار کی عیادت کرنا ہے۔

پہلے اس سے فراغت حاصل کرے، پھر تبیج واستغفار میں مشغول ہو جائے۔ جب تک اس کا بدن اور قلب تھکن محسوس نہ کرے۔ اگر بدن تھکن محسوس کرے تو باطنی تو جہ سے کام لے اور جب تک دل کا سکون برقر ارر ہے اور نفس بخوشی اس میں مصروف رہے تب تک نماز پڑھتارہے۔

#### نماز جاشت کے بعد:

نماز سے تھک جائے تو تلاوت میں مشغول ہو جائے کیونکہ نماز کے مقابلے میں نفس کے لئے تلاوت زیادہ آسان ہے، —
اور جب تلاوت سے بھی تھک جائے تو زبان اور دل سے اللہ کا ذکر کرے، کیونکہ بیہ تلاوت سے بھی زیادہ آسان ہے، — اور جب
ذکر سے تھک جائے تو زبانی حچوڑ کر قلب سے مراقبہ کرے۔ قلب کا بیم اقبہ اللہ کی طرف دھیان دینے سے ہوتا ہے۔ جب تک اللہ
کی طرف دھیان رہے گاوہ مراقبہ ہے۔ مراقبہ بھی ذکر کے برابر بلکہ بعض پہلوؤں سے اس سے افضل ہے۔

جب مراقبہ ہے بھی دل اکتاجائے اور نفسانی وسوسے ہے اس پر چھانے لگیں تو پھر مناسب ہیہ کہ سوجائے کیونکہ سوجانے میں عافیت اور سلامتی ہے۔ ورنہ نفسانی وسوسے اور خیالات قلب کوسخت بنا دیتے ہیں۔ جس طرح زیادہ بولنا دل کوسخت بنا دیتا ہے۔ نفسانی وسوسے بھی زبان سے بولے بغیر ایک طرح کی گفتگو ہے، چنانچہ اس سے بھی پر ہیز کرنا چاہئے، — حضرت شیخ سہل بن عبداللّٰد تستری میں ہینے فر مایا:

"نفسانی خیالات (روحانیت کا)بدترین گناه ہیں۔"

#### ظا مركے ساتھ ساتھ باطن كاخيال ركھنا:

طالبِ حقیقت کو این باطن کا بھی و لیے بی خیال رکھنا چاہئے جیسے وہ اپنے ظاہر کا خیال رکھتا ہے۔ کیونکہ گزشتہ دیکھے سُنے واقعات اور گزری ہوئی باتیں جب خیال میں آتے ہیں تو اس وقت طالبِ حقیقت باطنی طور پر ایک دوسرا شخص بن جاتا ہے۔ اس لئے اسے مراقبہ اور دلی توجہ سے باطن کو اسی طرح پابند بنانا چاہئے جس طرح فلا ہر کو کمل اور طرح کے ذکر سے پابند بنایا ہے۔

ایک طالبِ حقیقت کو چاشت کی نماز سے زوال تک سور کعتیں پڑھ لینا چاہئیں سے اور ان کی کم سے کم تعداد ہیں رکعتیں ہونا لازم ہیں۔ چاہے وہ رکعتیں ہلکی ہوں، سے یاوہ ہر دور کعتوں میں قرآن کی کم از کم ایک پارہ پڑھے، سے بہر حال چاشت کی نماز اور اس کے بعد کی مقررہ نعداد کی رکعتیں اداکر کے سونا چاہئے۔

#### دن کے وقت سونا:

حضرت سفیان توری و مشاینه فرماتے ہیں:

''صوفیاءکرام جبنمازاوراورادووظا کف سے فارغ ہوتے تھے تو وہ سلامتی اور عافیت کے لئے سوجاتے تھے۔''

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

دن كاييسونا بھى فاكدے لئے موئے ہے:

- سوجانے سے شب تبداری میں مدوملتی ہے۔
- — اس سے نہ صرف نفس کو آرام ملتا ہے بلکہ دن کے باقی حصہ میں کام کرنے کے لئے بھی تروتا زہ ہوجاتا ہے۔
   لہٰذا جب وہ دن کے وقت سونے کے بعد بیدار ہوتا ہے تو باطن کونشاط وسر ورحاصل ہوتا ہے اوراس میں کام کرنے کاشوق اس طرح پیدا ہوجاتا ہے جس طرح کہ صبح کے وقت تھا۔ اس طرح نیند کے بعدا سے ایک دن میں دودن میسر آجاتے ہیں۔وہ اس وقت کواللہ کی خدمت کے لئے غنیمت سمجھتا ہے اور پھر مسلسل کام میں لگار ہتا ہے۔

#### دن کے دونوں اطراف کی نمازیں:

طالبِ حقیقت کے لئے مناسب میہ ہے کہ زوال سے پہلے نیند سے بیدار ہو جائے ، تا کہ پہلے سے وضو وغیرہ سے فارغ ہو کر زوال کے بعد ذکر تنبیج اور تلاوت میں مشغول ہو جائے۔ارشاد باری ہے:

نون كرونون طرفون مين نماز قائم كرون - نيز فرمايا:
 فَسَيِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوع الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوْبِهَاه

— " طلوع آفتاب اورغروب آفتاب سے پہلے اپنے پروردگاری حمدوثناء میں مشغول ہوجا وَاوررات کے وقت بھی شہج پڑھو۔ "

ان آیات کی تفسیر میں سے کہا گیا ہے کہ طلوع آفتاب سے پہلے نماز فجر مراد ہے، — اورغروب آفتاب سے پہلے عصر کی نماز مراد ہے، — اور و من انساء السلسل فسبح سے نمازعشاء مراد ہے، — دن کے دونوں اطراف سے مراد ظہر اور مغرب کی نماز ہے کیونکہ ظہر دن کے ایک جھے کا آخری کنارہ ہے، — چنانچہ وہ دن کے دوسر سے جھے کا آخری کنارہ ہے، — چنانچہ وہ دن کے دوسر سے حصے کا آخری کنارہ ہے، — اور جس صحے کا بھی بیداری اور اللہ کے ذکر کے ذریعے و یسے ہی استقبال کر سے جیسے اس نے دن کے پہلے جھے کا استقبال کیا تھا، — اور جس طرح وہ رات کے وقت سوکر من کے دوسر سے جھے کے لئے تر وتازہ ہوجاتا

#### زوال کی نماز:

سالک کو چاہئے کہ زوال کے بعداوّل وقت میں ظہر کی سُنتوں اور فرض سے ایک سلام کے ساتھ چار رکعتیں پڑھے۔ رسول اللّه مَاَ اللّه مَا اللّه مَاَ اللّه مَاَ اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا اللّه مَا الله عَلَا تَی ہے۔ یماز ظہر سے پہلے اس کے اوّل وقت میں زوال کی نماز کہلاتی ہے۔ گرا حتیا ط اس بات کی ہے کہ موذنوں کی اذان سے پہلے اس کے اوّل وقت کو اچھی طرح معلوم کر لیا جائے تا کہ زوال کا مکروہ وقت نکل جائے۔ اس کے بعد زوال کی نماز شروع کی جائے اور اس دوران اذان کی آواز بھی سنائی دے سکے، —اذان سننے کے بعد نماز ظہر کی تیاری کرے، اور کسی کے ساتھ ملنے ملانے یا نشست و برخاست سے دل میں پچھیل آگیا ہوتو اللّٰہ کی بارگاہ میں تو بہاستغفار کرے اور گر گڑا کرد عامائے۔

ظہر کی نمازاس وقت تک شروع نہ کرے جب تک کہ اس کا باطن صفا ہوکرا پنی اصل حالت کو نہ لوٹ جائے۔ کیونکہ منا جات کی حلاوت سے لطف اندوز ہونے والوں کے لئے لازم ہے کہ وہ نماز سے بھر پورکیف وسر ورحاصل کرسکیں، ۔۔ یہ کدورت جس کا ابھی ذکر ہوا، بعض اوقات جائز امور سے بھی پیدا ہو جاتی ہے، جس سے دل میں گرہ بیٹھ جاتی ہے، ۔۔ نہ کور ہے کہ بعض نیکوں کی بعض نیکیاں بھی مقربین بارگا و الہی کے لئے برائیاں بن جاتی ہیں۔ چنا نچہ تو بہ واستغفار کے ذریعہ اس کدورت سے چھٹکارا حاصل کر لیا جاتا ہے، پھروہ نماز ادا کرتے ہیں۔

#### د لي كدورت كاعلاج:

اہل وعیال کے پاس بیٹھنے سے جو کدورت پیدا ہوتی ہے،اس کا علاج سے ہے کہ انسان جب ان کی صحبت اختیار کر ہے تو ان کی طرف دلی طور پر مائل نہ ہو، بلکہ ان کی ہم نتینی میں بھی اس کا دل اللہ کی طرف متوجہ ہو۔اللہ کی طرف بیتو جہ اس ہم نتینی اور صحبت کا کفارہ بن جاتی ہے، — اگر کسی کاروحانی حال تو می ہوتو مخلوق اسے راہ حق سے نہیں ہٹا سکتی کہ جواس کے باطن پر گرہ لگانے کا سبب بن سکے۔اس لئے جب وہ نماز پڑھتا ہے تو اس کا قلب اور باطن بالکل صاف ہوتا ہے اور مخلوق کی ہم نتینی کے باوجود اس کا نفس بن سکے۔اس لئے جب وہ نماز پڑھتا ہے تو اس کا قلب اور باطن بالکل صاف ہوتا ہے اور مخلوق کی ہم نتینی کے باوجود اس کا نفس رو مانی کشش پاتا ہے۔اس کی باطن آئھ بارگاہ الہی کے مشاہدہ میں گئی رہتی ہے، اور اس کی بدولت اس کے باطن پر گرہ پڑنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

#### ظهر کے معمولات:

زوال کی نماز باطن کی گر ہیں کھولتی ہے اور باطن کوظہر کی نماز کے لئے تیار کرتی ہے۔ جب دن طویل ہوں تو زوال کی نماز میں سورہ بقرہ جیسی طویل سور تیں پڑھی جائیں، — اور جب دن چھوٹے ہوں تو جس قدر سہولت اور آسانی سے پڑھا جا سکے، قرآن حکیم پڑھے، —ارشاد باری ہے:

وَ عَشِيًّا وَّحِيْنَ تُظُهِرُوْنَ٥

''رات کے وقت بھی اللّٰہ کی حمد کرو،اوراس وقت بھی جب تم ظہر کرتے ہو۔''

اس ارشاد باری سے یہی مراد ہے کہ اگر کوئی ظہر کی سنتوں کے بعد فرض نماز کی جماعت کا انتظار کرر ہا ہے تو جماعت کھڑی ہونے تک وہ دعائیں پڑھے جو فجر کی سنتوں اور فرض کے درمیان پڑھی جاتی ہیں۔ توبیاور بھی اچھا ہے۔ابیا کرنے سے وہ دعائیں بھی پڑھی جاسیں گی جورسول اللہ مَنَا تَقِیْزُمْ نماز فجر کے وقت پڑھا کرتے تھے۔

#### ظہر کے بعد کے وظائف:

ظہر کی نماز سے فارغ ہو کرسورۃ فاتحہ اور آیت الکرسی پڑھے، ۔۔ پھر ۳۰،۳۰ بار سبحان اللہ، المحمد للہ اور اللہ اکبر پڑھے، ۔۔ صبح کی نماز کے سلسلہ میں جن دعاؤی کا ذکر کیا گیا ہے۔ پھر ہمت کر کے وہ سب دعائیں پڑھے، جس کاعزمِ صادق ہو وہ اللہ کے ذکر میں سے کسی کو بھاری نہیں خیال کرتا۔

### عوارف المعارف كالمحارف كالمحارف المعارف المعار

ظہراورعصر کے درمیان اسی طرح عبادت میں مشغول رہے جس طرح مغرب اورعشاء کے درمیان مشغول رہا جاتا ہے۔اس عبادت کی ترتیب بیہونی چاہئے:

○ — پہلے نماز، ○ — پھر تلاوت، ○ — اس کے بعد ذکر، ○ — پھر مراقبہ

جوسا لک عموماً بیدارر ہتا ہووہ طویل دنوں میں ظہراور عصر کے درمیان کچھ دیر کے لئے سوجائے ، — اور جوسا لک ظہراور عصر کے درمیان دورکعتوں میں چوتھائی حصہ پڑھ لے تو ہے بہت ہی کے درمیان دورکعتوں میں چوتھائی حصہ ترڑھ لے تو ہے بہت ہی خیروبرکت کا باعث ہے، — طویل دنوں میں ان اوقات میں سورکعتیں یا کم از کم میں رکعتیں پڑھ سکتا ہے۔ ان رکعتوں میں سورہ اخلاص ایک ہزار بار (یعنی فی رکعت بچاس بار ) پڑھے۔

#### مسواك كى فضيلت:

سالک روزے سے ہوتو زوال ہے پہلے مسواک کرے، — اوراگر روزے سے نہ ہوتو اس وقت مسواک کرے جب منہ سے بوآنے لگے۔ حدیث شریف میں ہے:

''مسواک منه کوصاف اورالله تعالی کوخوش کرتی ہے۔''

فرائض کے اداکرنے کے وقت مسواک کرنامستحب ہے، — ندکور ہے کہ مسواک کے بعد نماز پڑھنا ہے۔ بغیر مسواک کئے نماز پڑھنے سے ستر گناہ زیادہ فضیلت کا باعث ہے۔ بعض کے خیال میں بیر حدیث شریف ہے۔

نماز میں پڑھی جانے والی قرآنی وعائیں:

اگر کوئی ظہراورعصر کے درمیان ہیں رکعتیں پڑھنا جا ہے تو ہر رکعت میں ایک یا ایک سے زیادہ قرآنی دعائیں/ دعائیہ آیتیں پڑھے، ۔۔۔ مثلاً پہلی رکعت میں به پڑھے:

- رَبَّنَا الِتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي اللاِحِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ٥
   دوسرى ركعت مِن دوسر بي إربى كي بيآيت پڑھے:
  - ضُلِّنًا اللهِ عُ عَلَيْنًا صَبْرًا وَثَيِّتُ الْقُدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِيْنَ اللهِ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِيْنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ

اس طرح ہررکعت میں مندرجہ ذیل قرآنی دعاؤں میں سے کوئی آیت ہررکعت میں نمبروں کی ترتیب سے پڑھتا جائے:

- -- رَبَّنَا لَا تُو اخِذُنَا (پاره٣، آخرسوره بقره)
- --رَبَّنَا لَا تُنِ غُ قُلُوبَنَا (پاره٣،سورهآلعران،ركوع تا آخرآیت)
- رَبَّنَ آ إِنَّنَ اسَمِعْنَا مُنَادِيًا يُّنَادِى لِلْإِيْمَانِ أَنُ الْمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَا مَنَّا فَصَلَى رَبَّنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبُنَا وَكَوْرُكَنَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكَنَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكَنَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكَنَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكَا فُنُوبُنَا وَكَوْرُكُنَا فَعَ الْآبُرَادِ ٥ (پاره ٢٠ موره آل عمران كا آخرى ركوع)
  - · صَابَنَا الْمَنَا وَاتَّبَعُنَا الرَّسُولُ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِدِيْنَ (باروس، سوروآل عران)
  - آنت وَلِيُّنَا فَاغْفِرُ لِي وَارْحَمْنَا وَآنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِيْنَ ٥ (پاره ٩ ،سوره الاعراف)

## عوارف المعارف المعارف

فَاطِرَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ آنْتَ وَلِيّ فِي الدُّنْيَا وَالْاَحِرَ قِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَّالْحِقْنِي الدُّنْيَا وَالْاَحِرَ قِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَّالْحِقْنِي الْدُنْيَا وَالْاَحِرَ قِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَّالْحِقْنِي الْدُنْيَا وَالْاَحِرَ قِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَّالْحِقْنِي الْدُنْيَا وَالْاَحِرَ قِ تَوَقَّنِي مُسْلِمًا وَّالْحِقْنِي اللَّهُ الللللْكُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللللْلَّلَا الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ ا

--- رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نَخُفِي وَمَا نَعْلِنُ وَمَا يَخُفَى عَلَى اللهِ مِنْ شَيْءٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ ٥ (پ٣١،٠٥ره ابرابيم)

وَقُلُ رَّبِ زِدُنِی عِلْمًاه (پاره۱۲۱، مورمط)

 آلًا إِلَٰهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّى كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِيْنَ ٥ (پاره ١٤ ١٠٠ وره الانبياء)

- رَبِّ لَا تَزَرُنِي فَرُدًا وَّأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ ( باره ١٥ اسوره الانبياء )

- وَقُلُ رَّبِّ اغْفِرُ وَارْحَمُ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِيْنَ (پاره ۱۸ مومون)

 — رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزُوَا جِنَا وَذُرِّ يِّتِنَا قُرَّةَ أَعَيْنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ٥ ( پاره١٩٠٠ وره فرتان )

رَبِّ اَوْزِعْنِئُ اَنْ اَشْكُرَ نِعْمَتِكَ الَّتِی اَنْعَمْتَ عَلَی وَعَلٰی وَالِدَی وَانْ عَمِلَ صَالِحًا تَوْضَهُ وَاصْلِحُ لِی فِی ذُرِّیَتِی اِنِّی اَنْ اَلْمُسْلِمِیْنَ ٥
 وَاصْلِحُ لِی فِی ذُرِّیَتِی اِنِّی تُبْتُ اِلَیْكَ وَانِّی مِنَ الْمُسْلِمِیْنَ ٥

رَبَّنَا اغُفِر لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فِى قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيتُمْ ٥ (پ٨ ، ١٠ مره حثر ، ١٠ و ١ و ١٠ )

رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَ اللَّكَ أَنْبُنَا وَ اللَّكَ الْمَصِيرُ ( پ٣١، ١٨، ١٥ مُحَّد ، ركوع اول)

رَبِّ اغْفِرُلِی وَلِوَ الِدَی وَلِمَنْ دَخَلَ بَیْتِی مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِیْنَ وَالْمُؤْمِنتُ وَلا تَزِدَ الظَّالِمِیْنَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِیْنَ وَالْمُؤْمِنتُ وَلا تَزِدَ الظَّالِمِیْنَ اللَّهُ وَاللَّمُ وَاللَّهُ وَاللْمُولِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَال

سالک طریقت خواہ کتنی ہی نمازیں پڑھے، دل وزبان کی ہم آ ہنگی کے ساتھ اگر پڑھے اور ان آیتوں کا ورد کرے گا توممکن ہے کہ مقام احسان کو پالے نظہر وعصر کی دونفل رکعتوں میں نہ کورہ بالا آیتیں تلاوت کرے اور ہروفت اپنے آقاو مالک کی مناجات ودعامیں اور نماز میں مشغول رہنے ہے بھی مقام احسان کا حصول ہوسکتا ہے۔

مختلف انداز سے عبادت کے پاکیز ، عمل میں لگا تار مشغول رہنا اور سارا دن آرام وراحت کے بغیر عبادت سے لطف وسرور اٹھانا ای بند وُحق کا حصہ ہے جس نے انتہائی تقویٰ، زُہداور پر ہیزگاری سے اپنے نفس کا تزکیہ کرلیا ہواورنفس کو جذبات کی پیروی سے آزاد کردیا ہو۔

#### نفسانی خواہش کے اثرات:

کسی سالک میں تقویٰ اور زُہد کے باوجودا گرنفسانی خواہش کا ذرہ سابھی حصہ باقی رہ گیا ہوتواس کی روح لگا تاراس ممل میں مشغول نہیں رہ سکتی۔ بلکہ اس صورت میں اس کی بیرحالت ہوتی ہے:

🔾 — بھی وہمستعداورنشاط آنگیز ہوتی ہے۔

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

🔾 -- جمهی افسر د ہ اور تھکی ماندی دکھائی دیتی ہے۔

یہ چستی اور سستی کے متضاد جذبات اس میں باری باری پیدا ہوتے ہیں۔ کیونکہ تقویٰ کی کمی یاد نیا کی محبت کی وجہ ہے اس میں خواہشوں کی پیروی کا شائبہ باقی رہ گیا تھا، —

اور جوشن رئم دوتقوی میں کامل ہواوراس سے پوری طرح سے بہرہ ورہو، — اگراس کے اعضاء کسی وقت عبادت کاممل چھوڑ بھی دیت تو اس کا قلب یم سل جاری کر لیتا ہے — اور عمل میں مطلق وقفہ نہیں آتا، — لہذا اگر کوئی عمل کی اس روح کو ہمیشہ جاری رکھنا جا ہے اور عمل میں ثابت قدمی اور ہمیشکی کا خواہاں ہوتو اس کے لئے لازم ہے کہ نفسانی خواہ شوں کا گلا گھونٹ دے، — یہ بات مسلمہ ہے کہ خواہ ش نفس کی روح ہے اور اس کا زائل ہونا محال ہے، مگر نفسانی خواہ شوں کی پیروی کا جذبہ تم ہوسکتا ہے۔

#### خواہش کی پیروی ہے بناہ:

رسول الله سَلَّاتِیْزِم نے بھی خواہش کے وجود سے اللہ کی پناہ نہیں طلب کی تھی بلکہ نفسانی خواہشوں کی پیروی اور امتاع سے پناہ مانگی تھی ۔جیسا کہ آپ مَلَّاتِیْزِم نے فرمایا:

''الٰہی! میںنفس کی خواہش کی پیروی ہے تیری پناہ میں آتا ہوں ، — اور طبعی بخل ہے بھی تیری پناہ میں آتا ہوں۔''

جس طرح آپ مَنْ اَنْتِهُمْ نے خواہش کے وجود سے پناہ نہیں طلب فر مائی بلکہ اس کی پیروی سے پناہ طلب فر مائی ، —اس طرح آپ نے طبعی بخل کے وجود سے بھی پناہ نہیں طلب فر مائی بلکہ اس کی پیروی سے پناہ طلب فر مائی ہے۔

قلب جتنا صاف ہوگا اور روحانی حالت جس قدر بلند ہوگی، نفسانی خواہش کی پیروی وا تباع کے دقیق نکتے واضح ہوتے جائیں گے۔ کیونکہ اکٹریہ صورتیں پیش آتی ہیں:

🔾 — مخلوق کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا ،ان ہے ہم کلام ہونا ،اور اسے دیکھنے کی خواہش بھی نفسانی خواہشوں کی پیروی میں شار ہوتا

کبھی کھانے پینے ،سونے اور دیگر جائز خواہشوں میں افراط بھی نفسانی خواہشوں کی پیروی میں شار ہوتا ہے۔
 کیونکہ پیسب کے سب دنیا داری کے مشاغل ہیں۔

#### نما زِعصراوراس کے وظا کف:

طالبِ حق کونمازعصر سے پہلے چاررکعتیں پڑھنا چاہئیں۔اگر ہرنماز کے لئے تازہ وضوکر ہے تو اس میں زیادہ فضیلت ہے، — اوراگرغسل کر لے تو اور بھی فائق ہے کیونکہ باطن کی روشنی اور نماز کی تکمیل میں ان چیزوں کے اثرات بہت واضح اور نمایاں ہیں۔

## عوارف المعارف المحارف المحارف المحارف المحارف المعارف المحارف المحارف

اس کے بعد عصر کے فرض ادا کرے، ۔۔ بھی کبھارعصر کے فرضوں میں سورہ بروج بھی پڑھے۔اس سے پھوڑوں کا مرض جاتار ہتا ہے۔

. عصر کے فرض پڑھنے کے بعدان وظا نف اور دعاؤں میں سے جوممکن ہو پڑھے جن کا پہلے ذکر کیا گیا ہے۔نمازعصر کے بعد نوافل نہیں پڑھے جا سکتے ۔فقط تلاوت واذ کارہی پڑھے جا سکتے ہیں ۔

نمازعصر کے بعد افضل عمل یہ ہے کہ ان علاء اور بزرگوں کی صحبت میں بیٹھے جن سے مریدوں کے اراد ہے پختہ ہوں اور دنیا سے بے رغبتی پیدا ہو، — ایسی محفل میں اگر کہنے اور سننے والے کی نیٹیں اچھی ہوں تو یہ بزم آ رائی اور بات چیت، اور تنہائی واذکار کی ہمشگی ہے بہتر ہے، — اگر ایسی محفلیں میسر نہ آسکیں یا ان تک رسائی آ سان نہ ہوتو اس صورت میں مختلف اور ادوو ظائف میں مصروف رہے، — اگر اینے ذرائع معاش کے سلسلے میں یا اپنے کا موں کی وجہ سے اسے باہر نکلنا پڑجائے تو تو بہتر یہ ہے کہ ان سے دن کے ابتدائی جصے میں فارغ ہولے۔

جب گھرے باہر نکلے:

معاش کے سلسلے میں یاکسی اور کام سے جب گھر سے نکلے تو باوضو ہونا جا ہئے۔

بعض علائے کرام نے نمازعصر کے بعد نماز طہارت کو مکر وہ قرار دیا ہے، اور بعض مشائخ نے اس کی اجازت دی ہے، — طالبِ حقیقت جب گھر سے نکلے تو بید عاپڑ ھے:

بِسْمِ اللهِ مَا شَآءَ اللهِ حَسْبِيَ اللهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ وَ اللَّهُمَّ إِلَيْكَ خَرَجْتُ وَأَنْتَ آخُوِجْتَنِي ٥

تی پرسورہ فاتحہ اور معوذ تین (سورہ فلق اور سورہ الناس) پڑھے، —اسے چاہئے کہ جس قد رقد رت میسر ہوروز انہ کچھ نہ پچھ صدقہ دیتار ہے۔ جاہے وہ ایک محجور ہویا ایک لقمہ ہو، — نیک نیتی ہوتو تھوڑ ابھی بہت ہوتا ہے۔ روایت ہے کہ حضرت عائشہ جائے ہوتے سائل کوایک بارانگور کا ایک دانہ عطافر مایا اور ارشا وفر مایا

"اس ایک دانے میں بہت سے ذرّوں کاوزن ہے۔"

رسول الله مَثَلِثَيْنَ مِنْ فَيْرِ مِنْ ارشاد فرمايا:

'' قیامت کے دن ہر خص اپنے صدقہ کے سائے تلے ہوگا۔''

#### عصر کے بعد معمولات:

🔾 — نمازعصر کے بعدنمازمغرب تک سوباریہ پڑھے:

لَا اللهَ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَوِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُوه

رسول اكرم مَثَلَ يَعِيمُ نے فرمایا جواسے سوبار پڑھے،اسے:

دس غلام آزاد کرنے کا ثواب ملتاہے،

### عوارف المعارف کی کارگری کارگری

- اس کے نام پرسونیکیا لکھی جاتی ہیں،
  - اس كى سوبرائيان مثائى جاتى بين،
- — وہ شام تک شیطان کے شرے محفوظ رہتا ہے،
  - اوراس سے بہتر کوئی عمل نہیں۔"
- ﴿ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَلِكُ الْحَقُّ الْمُبِينَ ٥
  - اس ورد کے بارے میں حدیث شریف میں ہے:
- ''جواسے سوبار پڑھ لے تو دن بھر میں اس سے افضل اور کوئی کا منہیں۔''
  - اسى طرح مندرجداذ كاربهي سوسوبار بره هے:
- سُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِللهِ وَلا آلِـٰهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ وَلا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ ٥
  - سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ وَبِحَمْدِهِ اَسْتَغْفِرُ اللهُ ٥
    - اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الِ مُحَمَّدٍ ٥
  - - مَا شَآءَ اللهِ لَا قُوَّةً إِلَّا بِاللهِ مِن

میں نے مغرب کا ایک درولیش مکہ معظمہ میں دیکھا۔اس کے پاس تھیلی میں ایک ہزار دانے کی ایک تنبیج موجودتھی۔ان کا کہنا تھا کہ میں سارے دن میں مختلف اذ کار کی بیٹ بیج بارہ بار (یعنی بارہ ہزار بار) پڑھ لیتا ہوں، — ایک صحابی کے بارے میں بھی آیا ہے کہ وہ دن رات میں اسی قدرور دکرلیا کرتے تھے، —ایک تابعی بزرگ دن رات میں تمیں ہزار تبیج کاور دکرلیا کرتے تھے۔

O - ندکوره بالا اوراد کے علاوہ سوبار سیج بھی پڑھے:

سُبُحَانَ اللهِ الْعَلِىُّ الدَّيَانِ ٥ سُبُحَانَ اللهِ تَشُدِيْدَ الْاَرْكَانِ ٥ سُبُحَانَ مَنْ يُذُهَبُ بِاللَّيْلِ وَيَأْتِى النَّهَارِ ٥ سُبُحَانَ اللهِ الْعَلَىٰ اللهِ الْعَلَىٰ اللهِ الْمُسَبِّحُ فِى كُلِّ سُبُحَانَ اللهِ الْمُسَبِّحُ فِى كُلِّ مُكَانِ٥ صُبُحَانَ اللهِ الْمُسَبِّحُ فِى كُلِّ مَكَانِ٥ مُكَانِ٥ مُكَانِ٥ مُكَانِ٥ مُكَانِ٥ مُكَانِ٥ مُكَانِهِ الْمُسَبِّحُ فِي اللهِ الْمُسَبِّحُ فِي اللهِ الْمُسَبِّحُ فِي كُلِّ مُكَانِهِ اللهِ الْمُسَبِّحُ اللهِ الْمُسَبِّحُ فِي اللهِ الْمُسَبِّحُ اللهِ الْمُسَبِّحُ اللهِ الْمُسَبِّحُ اللهِ الله

مذكورية كالكابدال في سمندرك كنار رات كزارى - آدهى رات كزر في پرانهوں في استبيح كى آواز بني - كہنے

" بين پر هنے والا كون ہے جس كى شخصيت مجھ سے اوجھل ہے۔"

جواب مين بيآ وازآئي:

"میں ایک فرشتہ ہوں جواس سمندر پرمقرر ہے۔ جب سے میں پیدا ہوا ہوں تب سے یہ بیج پڑھ رہا ہوں۔" ابدال نے یو چھا:تمہارا کیانام ہے؟" — کہا:"ملیھلیاکل" حر عواف المعارف المحروب المحرو

ابدال نے دریافت کیا: "استبیح کا جرکیا ہے؟" - کہا:

''جویت بیج سوبار پڑھے گاوہ اس وقت تک انقال نہیں کرے گاجب تک کہ جنت میں اپناٹھ کا نہ نہ دیکھے لے۔''

## ایک آیت کے باطنی معانی:

روایت ہے کہ حضرت عثمان غنی د کالنمؤنے رسول اکرم مَا لَا يَمْ الله سے اس ارشاد باری کی تفسیر دریا فت کی:

لَهُ مَقَالِيْدُ السَّمُواتِ وَالْآرْضِ ٥ (پ٢٥، سوره شوري)

"اس کے پاس آسانوں اور زمین کی تنجیاں ہیں۔"

آپ مَنْ اللهُ وَاللهُ اكْبُرُ مَ نَ مِحْ سَايَك بِرُى بات دريافت كى ہے جوتمہار علاوہ اور كى نے بيں پوچى ،اوروہ يہ ہے:

لا إلله إلاّ اللهُ وَاللهُ اكْبُرُ ٥ سُبُحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوّةَ اللهِ عِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَاسْتَغْفِرُ اللهُ اللهُ وَالْهَ اللهُ عَدُولَ وَلاَ تُحوْلَ وَلاَ قُوّةً اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ٥ اللهُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ بِيَدِهِ الْحَيْرِ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ٥ مُن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

- پہلی نضیات ہے کہ اسے ابلیس اور اس کے نشکر سے محفوظ و مامون رکھا جاتا ہے۔
  - دوسری فضیلت بیہ کہاہے تواب کا ایک عظیم خزانہ ملتا ہے۔
    - O تیسری فضیلت رہے کہ جنت میں اس کا درجہ بلند ہوتا ہے۔
  - 🔾 چوتھی فضیلت ہے ہے کہ اللہ تعالی حور عین ہے اس کا نکاح کرے گا۔
  - 🔾 یانچویں فضیلت ہے ہے کہاس کے لئے بارہ فرشتے استغفار کرتے ہیں۔
    - چھٹی فضیلت ہے کہاہے جج وعمرہ کا ثواب دیا جائے گا۔

#### عصرکے بعددیگرمعمولات:

O — اس وقت اور دن کے ابتدائی جھے میں بید عابھی پڑھی جائے:

اَللهُ مَّ اَنْتَ خَلَفَتَنِي وَاَنْتَ هَدَيْتَنِي وَاَنْتَ تُطُعِمْنِي وَاَنْتَ تَقِيَنِي وَاَنْتَ تَمِيْتَنِي وَاَنْتَ تُحِييَنِي اَنْتَ رَبِّي لَارَبِّ سِوَاكَ وَلَا اِللهَ إِلَّا اَنْتَ وَحُدَكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ٥

O — اس کے بعد بید عاراطیس:

مَا شَآءَ اللهِ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ ٥ مَا شَآءَ اللهُ كُلِّ نِعْمَةِ مِنَ اللهِ ٥ مَا شَآءَ اللهِ اللهِ كُلُّهُ بِيَدِ اللهِ ٥ مَا شَآءَ اللهُ لَا يَصْرَفُ السُّوْءِ إِلَّا اللهُ ٥ اللهُ كَلِّ نِعْمَةِ مِنَ اللهِ ٥ مَا شَآءَ اللهُ لا يَصْرَفُ السُّوْءِ إِلَّا اللهُ ٥

O --- اس کے بعد بید عالمحی پڑھیں:

حَسْبِيَ اللهُ لَآ اِللهَ اِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرُشِ الْعَظِيْمِ ٥

## حر مواد الماد على الماد الماد

#### رات کی آید پرمعمولات:

ان اوراد کے معمولات سے فارغ ہوکررات کے استقبال کے لئے وضوکر ہےاورغروب آفتاب سے پہلے مسبعات پڑھے۔ پھر تبیج واستغفار میں مشغول ہوجائے کہ جب آفتاب غروب ہوتو وہ تبیج واستغفار میں مصروف ہو۔

غروب آقاب کے وقت سورہ ممس ،سورہ اللیل ،سورہ فلق اورسورہ الناس پڑھے۔اس کے بعد دن کے استقبال کی مانندرات

كاستقبال كرے، --ارشادبارى ہے:

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنُ اَرَادَ اَنْ يَّذَكَّرَ اَوْارَادَ شُكُورًا ٥ (پ٩، سوره فرقان) "اوروہی اللہ ہے جس نے رات کوایک دوسرے کا جانشین اس شخص کے لئے بنایا جو (اللّٰدکا) ذکر کرنا جاہے یا وہ شکر گزار سے "

جس طرح دن کے بعد رات آتی ہے اور رات کے بعد دن، —اس طرح ایک سالک بھی ذکر وشکر کے ذریعے وابستہ رہے۔ یعنی ذکر کے بعد شکر اور شکر کے بعد ذکر میں مصروف رہے، — اور ان دونوں کے درمیان کوئی اور چیز نہ آنے پائے جس طرح دن اور رات کے درمیان کوئی تیسری چیز حاکل نہیں ہوتی، —قلب کے سب اعمال کا مجموعہ ذکر کہلاتا ہے، جبکہ اعضاء وجوارح کے اعمال کا مجموعہ شکر کہلاتا ہے، جبکہ اعضاء

ارشادباری ہے: اِعْمَلُوْا الَّلَ دَاوُدَ شُكُرًّا (پ۲۷) ''اے آل داؤد! عمل اور شكر كرو۔''

## بابنمبرا۵:

## شنخ کے لئے مرید کے آ داب

سبقت نهیں صرف پیروی کرو:

صوفیاء کرام کے ہاں اپنے مشائخ کے لئے مریدوں کے آداب وحقوق بڑی اہمیّت رکھتے ہیں، اس بارے میں سے حضرات رسول الله مَثَافِیَا اور محابہ کرام اللہ اللہ مُثَافِیٰ کی اقتداءاور پیروی کرتے ہیں۔

ارشادباری ہے:

يَآيُهَا الَّذِيْنِ الْمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدِي اللهُ وَرَسُولَهُ وَاتَّقُوا اللهُ اِنَّ اللهُ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ ٥ (پ٢٦، سوره جمرات)

د'اے ایمان والو! الله اوراس کے رسول سے نہ بڑھو، اور الله سے ڈرو۔ بے شک الله سننے والا اور جانے والا ہے۔'
حضرت عبدالله بن زبیر طَافِیْنُ روایت فرماتے ہیں کہ قبیلہ بن تمیم کا ایک وفدرسول الله مَنَافِیْزُ کے پاس حاضر ہوا۔ حضرت ابو بکر صدیق طَافِیْنُ نے فرمایا:

"قعقاع بن معيد كوامير بناؤ" —

حضرت عمر اللفظ في فرمايا:

دونهیں، بلکه اقرع بن جابس کوامیر ہونا جاہئے۔''

حضرت ابوبكر طالفين فرمايا:

"كياتم مجه ساختلاف كرنے كااراده ركھتے ہو-"

حضرت عمر وللفنون فرمايا:

" د نہیں،میراآپ سے اختلاف کا کوئی ارادہ نہیں ہے۔"

اس معاملے میں اتنااختلاف ہوا کہ ان صاحبان کی آوازیں بلند ہو گئیں۔ اس پراللہ تعالیٰ نے بیآیت نازل فرمائی۔

### اس آیت کی تفسیر:

اس آیت کی تفسیر میں حضرت عبداللدا بن عباس والفیما فرماتے ہیں:

"اس ارشاد باری سے مراد بیہ کرسول الله مَالَيْنَا کے بولنے سے پہلے مت بولا کرو۔"

. - حضرت جابر الكنيئة نے فرمایا:

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

''لوگ آپ مَنْ الْمُنْفِرِ سے پہلے قربانی کرلیا کرتے تھے۔اس لئے انہیں منع کیا گیا کہ وہ آپ سے پہلے قربانی نہ کریں۔'' اس سلسلہ میں پیرسی کہا گیا ہے کہ بعض صحابہ کرام رضی اللہ علیہ ماجمعین نے بیفر مایا کہ کاش ایسی اور باتوں پروحی کا نزول ہوتا ، ص۔ اُم المؤمنین حضرت عاکشہ فرانٹھ اس آیت کی تفسیر میں فرماتی ہیں :

''اینے پغیبر کے روز ہ رکھنے سے پہلے روز ہندر کھو۔''

صحفرت کلبی میشاند فرماتے ہیں:

"اس تھم سے مرادیہ ہے کہ قول و مل کسی چیز میں بھی رسول اللہ منافیظ پر سبقت نہ کروجب تک کہ آپ ہی کسی کام کا تھم نہ دس۔''

## مريد كاطريقه اورطرز عمل:

مرید کاطرز عمل اورطریقد یمی ہونا چا ہے کہ اس کا اپنا کوئی ارادہ اور اختیار باقی ندر ہے، اور وہ اپنی ذات اور اپ مال میں بھی شیخ کے تم کے بغیر تقرف نذکر ہے۔

ہنج کے تم کے بغیر تقرف نذکر ہے، ۔۔ اس سے پہلے ہم نے مشیخت کے باب میں اس کی وضاحت کردی ہے۔

ذکورہ بالا آیت کی تشریح میں یہ بھی ذکور ہے کہ لا تُفَدِّمُوْ اسے مرادیہ ہے کہ جب رسول الله مَثَلَّ تَنْفِرُ کے ساتھ چلتے ہوئے آپ کے آگے تا گے چل رہا تھا۔ رسول آپند مَثَلِ تَنْفِرُ نے بچھ سے ارشاد فر مایا:

الله مَثَلَ تَنْفِرُ نے مجھ سے ارشاد فر مایا:

" کیاتم اس کے آھے چل رہے ہوجود نیا اور آخرت میں تم سے بہتر ہے۔"

۔ اس آیت کا ایک اور شان نزول بیان کیا گیا ہے کہ ایک مرتبہ ایک جماعت رسول اللہ مَنَا لَیْنِظُم کی بارگاہ میں حاضرتھی۔ جب آپ مِنَا لَیْنِظُم سے کوئی بات پوچھی جاتی تھی تو وہ لوگ آپ مَنَا لَیْنِظُم سے کہا گیا۔ منع کیا گیا۔

#### مجلس شخ میں مرید کے آ داب:

خطاہے۔

مجلس شیخ میں مریدوں کے لئے بھی اس طرح کے آ داب مقرر ہیں:

ر بریشنخ کے سامنے بالکل خاموش بیٹھے اور شنخ کے سامنے کوئی اچھی بات بھی تب تک نہ کہے جب تک کہ شنخ سے اجازت نہ دے دے۔

شیخ کے سامنے مرید کی مثال اس طرح سے ہے جس طرح سے کوئی سمندر کنارے اپنے رزق کے انتظار میں بیٹھا ہو، ۔۔وہ بھی شیخ کی آواز پر کان دھرے ہوشیار ہے اور شیخ کے کلام کی بدولت اپنے روحانی رزق کا منتظر ہے، ۔۔اس طرح اس کی عقیدت اور طلب حق کا مرتبہ محکم ومضبوط ہوتا ہے اور اللہ کے مزید فضل کا اہل تھم رتا ہے۔اور جب وہ خود بات کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو بیج خد بہ اے مقام طلب سے بیچھے ہٹا دیتا ہے اور اس سے بیلم ہوجاتا ہے کہ اسے اپنے بچھ ہونے کا گمان ہے،اور بیم ید کی بردی بھول اور

## عوارف المعارف المحارف ا

— مریداپنی غیرواضح روحانی حالت کو واضح کرنے کے لئے اگرشخ سے کچھ پوچھنا چاہتو پوچھسکتا ہے۔ گرطالب صادق کو ایسا کرنے سے گریز کرنا چاہئے بلکہ اسے زبان سے کہے بغیر کسی اور طرح سے اس کا اظہار ہوجا تا ہے۔ شخ اس سے خود حقیقت حال جان لیتا ہے۔ شخ اس بے خلص مریدوں کے روبروا ہے قلب کو اللّٰہ کی طرف متوجہ کرتا ہے اور ان کے لئے باران رحمت اور فضل وکرم کی دعا کرتا ہے۔ اس وقت شیخ کا دل اور زبان اپنے ان مخلص مریدوں کے احوال کے مشاہدہ میں گمن ہوتی ہے جواس کے فیض کے خواہش مند ہوتے ہیں۔

۔ شیخ کوطالبِ حق کی بات چیت سے اس کے احوال کا صحیح اندازہ ہوجا تا ہے کیونکہ بولنا چالنا ،اور یہ بات چیت ایک نیج کی طرح ہے جو دئل کی زمین میں بویا جاتا ہے۔ اگر نیج خراب ہوتو وہ نہیں اگتا۔اس طرخ جب کسی بات میں نفسانی خواہش کی ملاوٹ ہو جائے توبات بگڑ جاتی ہے۔

چنانچہ شخ کا یہ کام بھی ہے کہ وہ بات چیت کے نیج کونفسانی خواہش کی ملاوٹ سے پاک کرے۔اوراسے اللہ کے حوالے کر کے اس کی مدداور ہدایت کا آرز دمند ہو، —اس کے بعد مرید کوئی بات کیے،اس طرح اس کی بات چیت اللہ کی مدداور نفرت سے حق وصدافت کانمونہ بن جاتی ہے۔

#### شيخ كامقام ومرتبه:

شیخ مریدوں کے لئے الہام کا محافظ ہے جیسے حضرت جرئیل علیہ السلام وحی الہی کے محافظ تھے، ۔ جس طرح حضرت جرئیل علیہ السلام نے بھی وحی میں خیانت نہیں کرتا، ۔ اور جس طرح رسول اللہ منافی فیلے نفسانی علیہ السلام نے بھی وحی میں خیانت نہیں کی ، اسی طرح شیخ بھی الہام میں خیانت نہیں کرتا، ۔ اور جس طرح رسول اللہ منافی فیلے نفسانی خواہش سے کلام نہیں فرماتے تھے۔ اسی طرح شیخ بھی ظاہر وباطن میں آپ منافی فیلے کی پیروی کرتا ہے، اور شیخ مریدوں کی اصلاح احوال کے لئے اپنی نفسانی خواہش کے مطابق کلام نہیں کرتا۔

#### نفسانی خواہش کے اسباب:

بات چیت میں نفسانی خواہش کے دوسب ہوتے ہیں:

- ایک یہ کہاس کے ذریعے لوگوں کے دلوں پر قابو پانا اور انہیں اپنی طرف متوجہ اور راغب کرنا، اور یہ بات مشاکح کی شان کے لائق نہیں ہے۔
- — دوسرایه که بات چیت کی مثماس اورلذت کے ذریعے نفس کا غالب آگرخود پندی اختیار کرلینا، اہلِ حق کے ہال پیجمی خانت ہے۔

چنانچہ جب شخبات چیت کرتا ہے تو اس وقت اس کانفس خوابیدہ ہوتا ہے، وہ اللّٰہ کی نعتوں کے مطالعہ میں مشغول ہو کرنفسانی غلبے کے نتائج بعنی خود بنی اور خود پسندی سے محفوظ رہتا ہے۔ بلکہ اس وقت اللّٰہ کی طرف سے شیخ کی زبان پر جوکلمات القاء والہا م کے ذریعے صادر ہوتے ہیں وہ خود بھی انہیں دوسرے سامعین کی طرح سنتا ہے۔

## عمراف الممارف المحارف المحارف

موتی کی تلاش:

<u> شیخ ابوالمسعو</u> د میشد الهام ربانی کے مطابق اپنے ساتھیوں سے بات چیت کرتے تھے اور فر ماتے:

"تمهارى طرح ميس بهى بيه بات چيت سن ر باهول-"

اسمجلس مين ايك صاحب موجود تقي جويه بات ند مجمد سكاور كن ككي:

" کہنے والا اپنی بات کوخوب جانتا ہے، وہ بھلا سامع کی طرح کیسے ہوسکتا ہے جواس سے ناواقف ہو، -- اس ناواقعی کے باعث وہ اس کی بات کوسنتا ہے۔''

يه كهدكروه اين كمراوث آئے درات كوانبول في خواب ميں ويكھا كدكوئي كہنے والا ان سے كهدر ماہے:

" کیاغوط خور موتی کی تلاش میں سمندر میں غوطے ہیں لگا تا۔ وہ سپیوں کو اپنی تقیلی میں جمع کرتا ہے جن کے اندرموتی موجود ہوتے ہیں، گراس وقت اسے موتی دکھائی ہیں دیتے۔ وہ ان موتیوں کواس وقت دیکھا ہے جب وہ سمندر سے باہر نکل آتا ہے۔ اس وقت جولوگ ساحل پر موجود ہوتے ہیں وہ بھی موتیوں کے دیکھنے میں برابر کے شریک ہوتے ہیں۔''

وہ سمجھ گئے کہ خواب میں شیخ ابوالمسعو دیمین اللہ کی باتوں کی طرف اشارہ کیا گیا ہے، — لہذا مرید کے لئے بہترین ادب یہی ہے کہ شیخ کے سامنے کمل خاموثی اختیار کرے اور اس وقت تک کلام نہ کرے جب تک شیخ اس کے قول وفعل کی بہتری اور بھلائی کے لئے خود آغاز نہ کرے۔

ندکورہ بالا آیت کی توجیہہ میں ہے بھی کہا گیا ہے کہ کوئی اپنے مقام ومرتبہ سے بڑھ کرمرتبہ کی خواہش نہ کرے، سے بھی مریدین کے داب میں سے ہے کہ کوئی مرید شخ سے اپنی ذات کے لئے بلندمرتبہ کی خواہش نہ کرے، بلکہ اپنے شخ کے لئے سب اعلی فیوضات و برکات کا طالب رہے، — ایسے ہی موقع پر مرید کے حسن عقیدت کے جو ہر کھلتے ہیں۔ گرمریدوں میں یہ بات بہت ہی کم پائی جاتی ہے، — بہر حال اپنے شخ سے حسن عقیدت کے بدلے مرید کو اپنی آرز دؤں اور تمناؤں سے بڑھ کرفیض حاصل ہوتا ہے۔ عقیدت وارادت کے یہ مقامات ادب ہی کی بدولت قائم ہوتے مرید کو اپنی آرز دؤں اور تمناؤں سے بڑھ کرفیض حاصل ہوتا ہے۔ عقیدت وارادت کے یہ مقامات ادب ہی کی بدولت قائم ہوتے

#### ادب كى فضيلت والهمتيت:

ادب کی فضیلت واہمتیت کے بارے میں بزرگ بیارشادفر ماتے ہیں:

O - فیخ سری مقطی و الدینور ماتے ہیں:

"حسن ادب عقل كاتر جمان ہے۔"

شخ ابوعبدالله بن خفیف موالله فرمات میں کہ مجھے سے شخ ردیم مواللہ نے فرمایا:

## مراف المارف المحاول الم

"اے فرزند! اپنے عمل کونمک اور اپنے ادب کوآٹا بناؤ۔"

○ \_\_بعض ارباب صدق کاارشاد ہے:

''تصوف تمام ترادب ہے،اور ہرمقام اور ہرحال کے لئے خاص ادب ہے، -- جب کوئی ادب اختیار کرتا ہے وہ مرد کامل کے مقام پر پہنچ جاتا ہے، -- اور جوادب سے محروم رہتا ہے وہ مقام قرب سے دوراور مقام قبولیت سے مردود ہو جاتا ہے۔''

الله تعالى في رسول الله مَا لِيُعْظِم كصحاب كوادب سكمان كو لئ ميارشا وفرمايا:

لَا تَرْفَعُوا اَصُوَاتِكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ ٥

"نې کې آواز سے اپني آوازيں بلندنه کرو-"

اس آیرمبارکی شان نزول یمی ہے کہ حضرت ثابت بن قیس بن شاس دلائٹڈ کوم سنائی دیتا تھا اوروہ بلند آواز تھے۔وہ جب کسی سے بات کرتے تو کم سننے والے مخص کی طرح بہت او نچی آواز سے بولا کرتے تھے اور جب وہ رسول اکرم مَلَّا لَیْتُمْ کے سامنے بات کرتے تھے تو اسی معمول کے مطابق او نچی آواز میں بولتے تھے۔ جو آپ مَلَّا لَیْتُمْ کونا گوارگزرتا تھا۔اس کئے اللہ تعالیٰ نے بیہ آیت نازل فرما کر انہیں اورد وسرے حضرات کوائے مجبوب کی بارگاہ کا ادب سکھایا۔

اس آیت کی شان نزول میں مجھےاپنے شیوخ کی اسناد سے بیرحدیث معلوم ہوئی ہے کہ حضرت عبداللہ بن زبیر ڈگانجا نے فرمایا کہا قرع بن حابس ( ڈلائٹوئز) رسول اکرم مَلائٹوئو کی خدمت میں حاضر ہوئے۔حضرت ابو بکر ڈلائٹوئے نے عرض کیا:

" يارسول الله (مَا النَّيْزُمُ)! آپ انهيس ان كي قوم كاسر دارمقر رفر ما دي- "

حضرت عمر واللين في عرض كيا:

" يارسول الله (مَا لَيْظُمُ )! آپ أنهيس حاكم نه بنائيس-"

اس طرح وہ آپ مَنَّاثِیَّا کے سامنے بولتے رہے تیٰ کہان کی آوازیں بلند ہو گئیں۔حضرت ابو بکرصدیق دِنَّاثُمُّا نے حضرت عمر فاروق ڈالٹیئے سے فرمایا:

"تم صرف ميرى مخالفت كرنا جا ہتے ہو۔"

حضرت عمر فاروق والتعنينة نے فر مایا:

"میرامنثاءآپ کی مخالفت کرنانہیں ہے۔"

اس پراللہ تعالی نے ندکورہ بالا آیت نازل فرمائی۔اس آیت کے نزول کے بعد حضرت عمر دلائٹن جب بھی رسول اکرم مُلَائْتُ کی خدمت میں بولتے تو ان کی آواز اتن ہلکی ہوتی تھی کہ جب تک ان سے دوبارہ نہ پوچھا جاتا ،ان کی بات سمجھ میں نہیں آتی تھی ، — فدمت میں بولتے تو ان کی بات سمجھ میں نہیں آتی تھی ، — فدور ہے کہ جب بیآیت نازل ہوئی تو حضرت ابو بکر صدیق رٹھائیز نے تشم کھائی :

"رسول الله مَا لَيْنَا كُلِي كُلِ الله عَالَى دوسرے سے بچھ

# عوارف المعارف عوارف المعارف ال

اس طرح مرید کااپنے شیخ کے سامنے بیطریقہ اور طرزعمل ہونا جا ہے کہ وہ نہ تواونچی آواز میں بات کرے، نہ بہت ہنے، — نہ بہت زیادہ بات کرے۔اوراگرشنخ کی اجازت ہوتو پھرکوئی مضا نقہ نہیں، —اس کی وجہ یہ ہے کہ اونچی آواز میں بات کرناوقار کے خلاف ہے۔البتہ جب شیخ کاوقار دل میں جاگزیں ہوجائے تو زبان بولنے سے بازرہتی ہے۔

#### شيخ كاادباوراس كاثمر:

بعض مریدوں پراپنے شیخ کا رعب اور ادب اس قدر طاری ہوتا ہے کہ وہ شیخ کی طرف نظر بھر کرنہیں دیکھ سکتے ، — (اس حوالے سے میرے (مصنف) ذاتی دوواقعات پیش خدمت ہیں :

- ضود میری بیرحالت تھی کہ ایک بار مجھے بخار ہو گیا۔اس موقع پر میرے پچا اور شخ محتر م شخ ابو نجیب سہروردی و میالیہ میری عیادت کے لئے میرے گر تشریف لائے۔میراسارابدن ان کی ہیبت اور رعب سے پسینہ پسینہ ہو گیا۔اس وقت میں خود مجھی چا ہتا تھا کہ مجھے پسینہ آ جائے تو بخار اتر جائے ، اس اثناء میں شخ محتر م کی تشریف آ وری سے یہ مقصد خود بخو د محاصل ہو گیا،اور آپ کی تشریف آ وری کی برکت سے مجھے شفا ہوگئی۔
- ایک دن میں گھر میں تنہا تھا۔ وہاں ایک رومال رکھا ہوا تھا جومیرے شیخ محترم نے مجھے عطافر مایا تھا۔ آپ اسے تمامہ کے طور
  پر استعمال کیا کرتے تھے۔ اتفاق سے اس رومال پر میرا یا ول پڑگیا۔ اس (نا دانستہ) فعل سے میرے دل کوسخت تکلیف
  ہوئی اور شیخ کے رومال کو اپنے یا وُل تلے آنے سے مجھ پر دہشت وہیبت طاری ہوگئ۔ اس کمے میرے دل میں آپ کی
  عزت واحترام کا جوجذبہ بیدار ہواوہ ہڑا ہی مبارک جذبہ تھا۔

#### اوب کی پاس داری:

ادب كى پاس دارى ميس مختلف ايل صفاك ارشادات قابل توجهين:

شخ ابن عطاء مُشلط في فدكوره بالا آيت كي توجهه وتوضيح كے سلسلے ميں فر مايا:

"آواز بلند کرنے کی ممانعت معمولی غلطی پر ایک طرح کی تنبیقی تاکه کوئی اپنی حدی آگے نه بردھے اورعزت واحرّام کرنانه چھوڑ دے۔"

O - شخصهل میساینظر ماتے ہیں:

"ال حكم كامنشاء بيتها كدرسول اكرم مَنْ النَّيْمُ سے اسى وقت مخاطب موجب كچھ بوچھنا مو۔"

O - شخ ابو بكر بن طاہر مِشَاللَة نے مٰد كورہ بالا آيت كى توضيح كرتے ہوئے فرمايا:

"آپ مَنَّ الْفَیْمَ سے مخاطب ہونے میں پہل نہ کرواورعزت واحترام کی صدمیں رہتے ہوئے آپ کی بات کا جواب دو، --- اورجس طرح تم آپس میں ایک دوسرے سے زورزورسے (اونچی آواز میں) با تیں کرتے ہو، اس طرح آپ منافی منافی کے سامنے نہ بولا کرو، --- اور نہ آپ سے تحت لیجے میں بات کرو، --- اور نہ آپ منافی کو آپ کے نام نامی

## مواف المعارف المحاوث ا

اسم گرامی (محمد ما احمد مَثَاثِیَّا ) سے پکاروجس طرح کہتم ایک دوسرے کواس کے نام سے پکارتے ہو، — بلکہ آپ کی عزت واحر ام کرواوراس طرح پکارو: یا نبی الله یارسول الله۔''

چنانچیمریدکوچاہئے کہ وہ اپنے شخ کے ساتھ مندرجہ بالاطریقے سے مخاطب ہواکرے اور ادب کے ساتھ بولا کرے۔ کیونکہ جب وقارا ور سنجیدگی قلب میں جاگزیں ہوتی ہے تو زبان کو بولنے کا ضج طریقہ سکھا دیتی ہے۔ چونکہ بشری تقاضے کے باعث طبیعت میں اہل وعیال کی فطری محبت موجود ہوتی ہے، — اور نفسانی خواہشیں وقت اور مواقع کے لحاظ سے عجیب وغریب عبارتیں اور الفاظ اداکرتی ہیں۔ لیکن جب دل حرمت ووقار سے معمور ہوتو وہ زبان کو تھے عبارت استعال کرنا سکھا دیتا ہے۔

#### حضرت ثابت بن قيس طاتنهٔ كا واقعه:

روایت ہے کہ جب آیت کا تکر فَ عُوا اَصُو اَتکُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ ٥ نازل ہوئی تو حضرت ثابت بن قیس ڈالٹیوراستہ میں بیٹھ کررونے لگے۔حضرت عاصم بن عدی ڈالٹیوان کے پاس سے گزرے توان سے پوچھا:

"اے ثابت! کیول رورہے ہو" — انہول نے کہا:

'' مجھے ڈرہے کہ یہ آیت، میرے بارے میں نازل ہوئی ہے جس میں کہا گیا ہے کہتم اپنے پیغمبر کی آواز پراپنی آوازیں بلندنه کرو، ۔۔ آنْ تَحْبَطَ اَعْمَالُکُمْ وَ آنْتُمْ لَا تَشْعُرُوْنَ ۔۔''الیانہ ہوکہ بے خبری میں تمہارے اعمال ضائع ہوجا کیں''۔ میں رسول الله مَثَاثِثَةُ کے سامنے اونچی آواز سے بولتا ہوں، ۔۔ مجھے خوف ہے کہ میرے اعمال ضائع نہ ہوجا کیں اور کہیں میں دوزخی نہ بن جاؤں۔''

یین کر حضرت عاصم بن عدی دانشور سول اکرم مَثَاقِیَم کے پاس چلے گئے۔حضرت ثابت بن قیس دانشور استورروتے رہے۔وہ اپنی بیوی حضرت جیلہ بنت عبداللہ بن ابی ذاتیجا کے پاس آئے اور کہنے لگے:

"جب میں گھوڑے کے اصطبل کے اندرجاؤں توتم اسے بند کرکے قفل لگادو۔"

چنانچیانہوں نے شوہر کے کہنے پر اصطبل کو تالا لگا دیا۔ جب وہ وہاں سے تکلیں تو انہیں بھی ان کی حالت پر بڑا ترس آیا۔'' حضرت ثابت رفائشڈنے کہا:

''میں یہاں سے اس وقت تک نہیں نکلوں گا جب تک کہ مجھے موت نہ آ جائے ، — یا ، — رسول اللہ مَثَاثِیَّا مجھ سے راضی نہ ہوجا کیں۔''

ادهر حضرت عاصم بن عدى ولالتنظير جب رسول الله مَلْ تَقْيَرُم كے پاس عاضر ہوئے تو انہوں نے حضرت ثابت بن قيس ولاتنظ كا سارا حال كہد سنایا۔ آپ مَلْ تَقْیرُم نے فرمایا: '' عاصم جاؤاور انہیں بلالاؤ'' ۔۔۔ بین كر حضرت عاصم وہاں پنچے جہاں حضرت ثابت كوديكھا مگروہ وہاں موجود نہ تھے۔وہ ان كے گھر تشریف نے گئے حضرت ثابت، اصطبل میں بند تھے۔حضرت عاصم ولاتنظ نے فرمایا:

"اے ثابت ( والفئز)! رسول اکرم مَالفَیْزُم حمهیں یا وفر مارہے ہیں۔"

انہوں نے کہا: '' دروازہ توڑ دو' سے بعدازاں دونوں رسول، الله مَالِيْظِم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔آپ مَلَالْتَكِمُ نے

## مراف المعارف المحاول ا

دريافت فرمايا:

"اے ثابت! تم كيون رور بے تھے۔"

عرض كيا:

"حضورا میں بلندآ واز ہوں۔ مجھے بیخوف ہے کہ بیآیت میرے بارے میں نازل ہوئی ہے۔"

آب مَثَافِيكُمْ نِي ارشاد فرمايا:

'' کیاتم اس بات سے خوش نہیں کہتم سعادت مندی کے ساتھ زندگی گزار واور شہادت کا مرتبہ حاصل کر کے جنت میں داخل ہوجاؤ۔''

حضرت ثابت بن قيس والنيئز نے عرض كيا:

"میں الله اوراس کے رسول کی بشارت پرراضی ہوں۔ آئندہ مجھی بھی رسول الله مَالَّيْظِمْ کے سامنے اونچی آواز سے نہیں بولوں

اس پريه آيت نازل موئي:

إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّونَ اَصُوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ٥

''جورسول الله کے سامنے اپنی آوازیں پست رکھتے ہیں۔ بیدوہ لوگ ہیں جن کے تقویٰ اور پر ہیز گاری کا اللہ نے امتحان لےلیا ہے۔''

حضرت انس رِکاتِیزُ فر ماتے ہیں '' ہم دیکھا کرتے تھے کہ ایک جنتی مخص ہمارے سامنے سے گزرر ہاہے۔''

حضرت ثابت بن قيس النفظ كي شهادت:

(امیر المؤمنین حفرت ابو بکرصدیق ولائنو کار کار دورخلافت میں) جب مسلمه کذاب (مرتد) کے ساتھ جنگ بمامه ہوئی تو اس میں مسلمانوں کی ایک جماعت کو تکست ہوئی۔ حضرت ثابت بن قیس ولائنوز نے بیصورت حال دیکھ کرفر مایا:

"افسوس بان لوگوں پر، بیکیا کررہے ہیں!" - اس کے بعد آپ نے حضرت سالم بن حذیفہ رہا النظامے کہا"

" ہم رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُم كے ساتھ الله كوشمنوں كے خلاف اس طرح كمزورى كے ساتھ جنگ نہيں كرتے تھے۔ "

یہ کہتے ہوئے دونوں اصحاب کا فروں کے مقابلہ میں ڈٹ گئے اورلڑنے لگے جتی کہ پہلے حضرت سالم بن حذیفہ رڈاٹنٹؤنے جام شہاوت نوش کیا۔ان کے بعدرسول اکرم مُلُاٹیوُٹی کی بشارت کے مطابق حضرت ثابت بن قیس رٹاٹیوُٹی شہادت سے سرفراز ہوئے۔ شہادت کے وقت وہ زرہ زیب تن کئے ہوئے تھے۔

#### شہادت کے بعد کرامت:

شہادت کے وقت حضرت ثابت بن قیس ڈلائٹئززرہ پہنے ہوئے تھے، — شہادت کے بعد ایک صحابی نے انہیں خواب میں دیکھا۔حضرت ثابت بن قیس ڈلائٹئزنے ان سے کہا:

#### Collection De Capalaine De

"هی تههیں بتاؤں کہ فلاں مخص میری زرہ نکال کرلے گیا ہے، — وہ فوج کے فلاں دستے میں ہے، — اس کا ایک محور ا ہے جوآ کے پیچھے خوب دوڑتا ہے۔ اس نے میری زرہ بھیڑوں کے رپوڑ میں رکھ دی ہے، — لہٰذاتم لشکراسلام کے سیدسالا رحضرت خالد بن ولید (ٹراٹھٹٹ) کے پاس جاکراس کی اطلاع دوتا کہ میری زرہ واپس مل جائے، — علاوہ ازیں خلیفہ وقت حضرت ابو بکر صدیق (ٹراٹھٹٹ) ہے مرض کرد کہ مجھے پر پچھ قرض ہے۔ وہ میرا قرض اداکر دیں، — اور میں اپنے فلاں غلام کوآ زادکرتا ہوں۔"

اس محابی نے حضرت خالد بن ولید دلائٹ سے ساری صورتھال بیان کردی۔جیسا کہ انہوں نے خواب میں سناتھا۔حضرت خالد بن ولید دلائٹ نے زرہ اور گھوڑ ابرآ مدکرلیا۔ چنانچہ وصیت کے مطابق بیخواب حضرت صدیق اکبر نگاٹٹ کے گوش گزار کیا گیا۔آپ نے حضرت ثابت بن قیس نگاٹٹ کی وصیت پوری کرتے ہوئے ان کا قرض اداکردیا۔

حضرت ما لك بن انس خالفيُّ فرمات بين:

' بھے نہیں معلوم کہ مرنے کے بعد حضرت ثابت بن قیس ( اللہ ان کی وصیت کے علاوہ کسی ادر کی وصیت اس طرح الرح کی ہو۔'' پوری کی گئی ہو۔''

حقیقت یہ کہ حفرت ثابت بن قیس ڈگائڈ کی کرامت تھی جوان کے تقوی اور حسن اوب کے باعث شہادت کے بعد ظاہر ہوئی، ۔۔ ایک مرید صادق اور طالب حق اس واقعہ ہے سبق حاصل کرے، اسے پیتہ ہونا چاہئے کہ اس کا شیخ اللہ اور اس کے رسول کا ایک مثالی نمونہ ہے۔ چنا نچرا سے ایٹے شیخ پراییا بھروسہ اور اعتاد ہونا چاہئے جیسا کہ رسول اللہ متالی نی کے مبارک دور میں آپ کے صحابہ کرام (رضوان اللہ علیم اجعین ) کیا کرتے تھے۔

#### تقوى كے ذريع دلوں كا امتحان:

ایک جماعت نے جب آ داب کے حقوق وفرائض ادا کئے تو اللہ تعالی نے ان کے ادب کا حال ظاہر کر کے اس طرح تعریف کی:

أُولِيْكَ الَّذِيْنَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوْبَهُمْ لِلتَّقُولَىٰ٥ (ب٢٦،٠رر جمرات).

" بيده واوك بين جن كتقوى كى بدولت الله في ان كردلون كاامتحان ليا-"

لینی بیدہ اوگ ہیں جن کے دلوں کو اللہ تعالی نے تقوی اور پر ہیزگاری میں آزما کرانہیں ایسا کھر ااور خالص کر دیا جیسا کہ سونے کوآگ سے پکھلا کرخالص کیا جاتا ہے۔ جس طرح زبان دل کی ترجمان ہوتی ہے اور دل کو با ادب رکھنے کے لئے الفاظ کا شائستہ اور مہذّب ہونالازم ہے، اسی طرح مرید کوشنے کے ساتھ حسنِ ادب سے پیش آنا چاہئے۔

فيخ ابوعثان توالله فرماتے میں:

"اکابراوراولیاءکرام کےادب سےانسان کواعلی مراتب حاصل ہوتے ہیں اور دنیاوآخرت کی بھلائی عطا ہوتی ہے، --اور جیسا کتہمیں علم ہےاللہ تعالی نے اپنے بندول کوادب کی تعلیم دی ہے۔ارشاد باری ہے: وَلَوْ اَنَّهُمْ صَبَرُوْا حَتٰی تَخُورُجَ اِلَیْهِمْ لَگانَ خَیْرًا لَّهُمْ ٥ (پ٢٦،سور،جرات)

## عطرف المعارف كالمحال المحال ال

''اوراگریاس وقت تک صبر کرتے جب تک که آپ ان کے لئے با ہر نکلیں توبیان کے لئے بہتر ہوتا۔'' ای طرح تعلیم دیتے ہوئے بہجی فرمایا:

إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَّرَآءِ الْحُجُرَاتِ ٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ٥ ( ١٢، ١٥، ١٥، جرات )

"بِشك جولوگ آپ كوجمروں كے پيچھے سے پكارتے ہیں،ان میں سے اكثر سمجھ نہيں ركھتے۔"

ان آیات مبارکہ کی شان نزول ہے ہے کہ بی تمیم کے پچھلوگ وفد کی صورت میں رسول الله مَنَّ الْقَیْمُ سے ملنے کے لئے آئے۔اس وقت آپ مَنْ الْقِیْمُ کا شانہ نبوت میں تشریف رکھتے تھے۔وہ ججرہ شریف کے باہر کھڑے ہوکر آپ کو آوازیں دینے لگے:

''اے محمہ! (مَنَّاتَیْمُ) ہمارے پاس باہرتشریف لائیں کیونکہ ہماری تعریف زینت ہے اور ہماری فدمّت عیب ہے۔'' آپ مَنَّاتِیْمُ نے ان کی بیگھمنڈی بات من لی ، حجرے سے باہرتشریف لاکران سے فرمایا:

لے تعنی فظ اللہ کی ذات بی الی ہتی ہے کہ وہ جس کی ندمت فرمادے وہ سرتا پائیبی ہوجا تا ہے اور وہ جس کی تعریف فرمادے وہ سرتا پازیب وزینت ہوجا تا ہے۔ '' بے شک بیصرف اللّٰہ کی ذات ہے جس کی ندمت عیب ہے اور جس کی تعریف زینت ہے۔'' کے

یہ ایک طویل واقعہ ہے جوسیرت کی کتابوں میں تفصیلی سے مذکور ہے ،مختصریہ کہ وفد کے وہ لوگ اپنے مانے ہوئے شاعر اور خطیب کو لے کر آئے تھے۔حضرت حسان بن ثابت رہائٹوئنے نے شاعری میں ان کے شاعر' اور مہاجرین وانصار کے نوجوان ان کے خطیب پرخطابت میں غالب آگئے۔

اس واقعہ میں ایک طالبِ حقیقت کے لئے ادب کا بیسبق ہے کہ جب وہ اپنے شیخ کی خدمت میں حاضر ہوتو عجلت کو چھوڑ کر صبر کا دامن تھام لےاورشیخ کے خلوت گاہ سے باہرآنے کا منتظرر ہے۔

حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني والنفظ كاطرز ملاقات:

میں نے سنا ہے کہ حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رہائٹوئے جب کوئی درویش ملنے کے لئے آتا تھا تو آپ کواس کی اطلاع دی جاتی ، جاتی تھی۔ آپ اپنے ججرے کا تھوڑ اسا دروازہ کھول کر باہرتشریف لا یتے اس سے مصافحہ اور سلام کر کے واپس تشریف لے جاتے ، اس درویش کے پاس بیٹھتے نہیں تھے۔ ، — اور جب کوئی ایساشخص اللئے کے لئے آتا جو درویشوں میں سے نہ ہوتا تو اس وقت آپ حجرے سے باہرتشریف لاکراس کے پاس بیٹھتے (اوراس کے ساتھ کچھوائت گزارتے۔)

ایک درویش کوآپ کا بیدو ہرارویہ بڑامحسوں ہوا کہ آپ درویش سے فقائل کر حجرے میں تشریف لے جاتے ہیں۔اس کے پاس نہیں بیٹھے ، — جبکہ ایک غیر درویش کے پاس بیٹھ جاتے ہیں۔ آپ کو کشف کے ذریعے اس درویش کا حال معلوم ہوگیا۔ آپ زفر مانا:

'' درویش اورفقیر کے ساتھ تو ہمار اقلبی تعلق اور ربط ہے۔ اور وہ ہمارے اہل میں سے ہے۔ ہمارے اور اس کے نتیج میں کوئی اجتمیت نہیں، چنانچہ اس کے ساتھ ہمارا مید لی تعلق ہی کافی ہے، ۔ اس دلی تعلق کی بناء پران سے محض مل لینا ہی کافی ہے، ۔ اس دلی تعلق کی بناء پران سے محض مل لینا ہی کافی ہے، ۔ اس دو قوض درویشوں میں سے نہیں ہے تو اس سے ظاہری آ داب معاشرت کے ساتھ ملنا ہوتا ہے۔ کیونکہ اس

# عمرف المعارف المحاوف ا

کے ساتھ اگر ظاہری رکھ رکھاؤے نہ ملاجائے تواس کاجی براہوگا۔''

### شيخ كى خدمت و صحبت:

ایک طالب حقیقت کا فرض ہے کہ شیخ کے ساتھ ادب کی حد میں رہتے ہوئے اپنے ظاہر و باطن کوسنوارے، - حضرت شیخ ابوالمنصو رالمغربی بیٹر بیسٹر میں نے دریا فت کیا:

'' آپ شیخ ابوعثان کی محبت میں کتنا عرصه رہے؟''

آپ نے فرمایا:

''میں ان کی خدمت میں رہا ، صحبت میں نہیں رہا ، — کیونکہ صحبت وہم نشینی تو روحانی بھائیوں اور ساتھیوں کے ساتھ ہوتی ہے جبکہ شنخ کی خدمت کی جاتی ہے۔ ( یعنی میں شیخ کی صحبت میں نہیں رہا بلکہ شنخ کی خدمت میں رہا۔ )

مرید کے لئے لازم ہے کہ جب اسے شیخ کے معاملہ میں کوئی دشواری محسوس ہوتو وہ حضرت موی علیہ السلام اور حضرت خضر علیہ السلام کا واقعہ یاد کر لے کہ حضرت موی علیہ السلام کو حضرت خضر علیہ السلام کا واقعہ یاد کر لے کہ حضرت موی علیہ السلام کو حضرت خضر علیہ السلام نے ان کا موں کی حقیقت اور رازبیان کئے تو حضرت موی علیہ السلام کوکوئی اعتراض ندر ہا، — چنانچہ مرید کواپئی کم علمی کے باعث شیخ کا کوئی کام اچھانہ محسوس ہوئیا وہ اس کی حقیقت کونہ بھھ سکے تو (خاموش رہے) اور بید خیال کرے کہ علم و حکمت کی زبانی شیخ اس مرید کے عذر واعتراض پر تو جیہہ پیش کر سکتا ہے۔

## خدمت شخ کی چندمثالیں:

حضرت جنید بغدادی مُواللة سے کسی نے کوئی مسئلہ دریافت کیا۔ حضرت جنید مُواللہ سے بتلایا، مگراس شخص نے اس
 پرکوئی اعتراض کردیا۔ حضرت جنید نے فرمایا:

"اگرشهیں میری بات کا یقین نہیں تو مجھ سے کنارہ کش ہوجاؤ۔"

O — ایک شخ طریقت کاار شاد ہے:

''اگرکوئی شخص کسی واجب الاحتر ام بستی کی تعظیم وادب نہیں کرتا ، و ه ادب کی برکتوں سے محروم رہتا ہے۔'' مذکور ہے کہ جوابیخ استاد کونفی میں جواب دے وہ بھی بھلائی نہیں یا سکتا۔

— ترفدی مُشِنْدِ نے بالا سناد حضرت ابو ہریرہ رُٹائٹو سے روایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ مَٹائٹو کے ارشاد فر مایا:
 ' جو بات میں نے چھوڑ دی ہے تم بھی اسے چھوڑ دو، — اور جو بات میں کرنے کو کہوں اسے قبول کر لو، — کیونکہ تم
 ہے کہا جولوگ گزرے ہیں وہ اس وجہ سے ہلاک ہوئے کہ وہ بہت زیادہ سوالات کرتے تھے اور اپنے نبیوں سے
 اختلاف رکھتے تھے۔''
 اختلاف رکھتے تھے۔''

صد حضرت جنید بغدادی میست فرماتے ہیں کہ میں نے شیخ ابوحف نیٹا پوری (میست کے پاس ایک بہت ہی خاموش انسان کوا تھتے دیکھا جو بالکل خاموش رہتا تھا۔ میں نے اس کے ساتھیوں سے پوچھا کہ پیٹھنے دیکھا جو بالکل خاموش رہتا تھا۔ میں نے اس کے ساتھیوں سے پوچھا کہ پیٹھنے کون ہے۔ تو مجھے بتایا گیا:

# Colore Sec Sec Sec 140) Sec 140)

"دیوض فین محترم کی خدمت میں رہتا ہے، اور ہم سب کی خدمت کرتا ہے۔ اس نے ہم پرایک لا کھ درہم خرج کے بیں، اور مر پدایک لا کھ درہم خرج کے بیں، اور مر پدایک لا کھ درہم قرض لے کروہ بھی ہم پرخرج کردیجے۔ ۔۔ محرف محترم اس خدمت کے باوجودا سے ایک بات کرنے کی بھی اجازت نہیں دیتے۔ (اس لئے یہ بالکل خاموش رہتے ہیں۔)"

٥ - ابويديد بسطاى المنظور اتين

"میں بیخ ابوطی سندی ( مکتله ) کی محبت میں رہا۔ میں انہیں فرائض کی تعلیم دیتا تھا، اور وہ مجھے خالص تو حید اور معرفت کے حقائق کی تعلیم دیتا تھے۔" حقائق کی تعلیم دیتے تھے۔"

O - شخ ابوعثان مكتفة فرات بين:

''میں شخ ابوحفس ( مُوافلہ) کی محبت میں تب سے بیٹے لگا تھا جبہ میری جوانی کا عالم تھا۔ شروع شراوع میں انہوں نے جھے اپنی محبت میں بیٹے نددیا اور فر مایا'' میرے پاس مت بیٹو'' ۔۔۔ گر میں نے ان کی اس بات کا کوئی اثر ندلیا کہ بان کے درسے منہ موڑ کر چلا جاتا، ۔ میں ان کے ہاں سے چلا آیا لیکن تی میں بیٹھاں لیا کہ شخ کے در کے پاس ایک گڑھا کھود کر اس میں بیٹھ رہوں گا اور جب تک آپ جھے اپنے ہاں بیٹھنے کی اجازت نہیں دیں گے، تب تک وہیں بیٹھا رہوں گا، ۔ شخ کو بذر بعہ کشف میرے ارادے کا پید چل گیا، چنا نچانہوں نے جھے اپنی خدمت میں بلالیا، اور نہ صرف یہ کہ جھے قبول فر مایا بلکدا پنے خاص ساتھیوں میں بھی شامل کرلیا، چنا کہ آپ نے وصال فر مایا۔''

#### ظاہری آ داب کے اصول:

صوفیاء کرام کے ظاہری آ داب میں ایک اصول یہ ہے کہ شخ کی موجودگی میں مریدا پناسجادہ (جاءنماز) اس وقت بچھا سکتا ہے جب نماز کا وقت ہو، — وجہ اس کی ہیہ ہے کہ مرید کا کام تو صرف خدمت کرنا ہے جبکہ سجادہ شنی سے حصولِ جاہ وعزت اور آرام طبی جملکتی ہے۔

— ای طرح شخ کی موجودگی میں مرید ساع کے وقت ایس کوئی حرکت نہ کر ہے جس سے کوئی بات محسوں ہوتی ہو، — سوائے اس صورت میں کہاسے کوئی شعورا ورتمیز نہ رہے بلکہ شخ کی ہیبت اور اس کا رعب ساع کے دوران مرید کوآ زا دانہ کوئی حرکت کر سے سرنے سے بازر کمتی ہے اور اسے قابو میں رکھتی ہے، — مرید کے لئے ساع میں مصروف رہنے سے کہیں بہتریہ ہے کہ وہ شخ کی طرف متوجہ رہے اور اس سے صادر ہونے والے فیوش ربانی کے مطالعہ ومشاہدہ میں مستفرق ہوجائے۔

مراف المعارف المحارف ا

ہی اس کی اصلاح وتلقین کا ذمہ دار ہے اور کس اور کی نسبت شخ ہی اس کی بہت کچھ اصلاح کرسکتا ہے۔ شخ کے ساتھ ساتھ اگر وہ کسی اور سے اصلاح حال کی توقع رکھتا ہے تو اس صورت میں وہ شخ سے فیض یا بنہیں ہوسکتا۔ اور اس پر شخ کا کوئی ارشاد پچھ اثر نہ کر سے گا۔ اس لئے کہ اس کا باطن شخ سے فیض پانے کی اہلیت نہیں رکھتا، ۔ فیض کا حصول اسی وقت ممکن ہے کہ مرید فقط ایک ہی شخ کے دامن سے وابستہ رہے اور اس کی وابستگی پر کئی مجروسہ اور اعتماد رکھتا ہو۔ اس کی فضیلت کو جانے ہوئے اس سے محبت کا قوی رشتہ استوار کر ہے۔ کیونکہ محبت والفت کا رشتہ ہی شخ اور مرید کے درمیان تعلقات کا ذریعہ دواسطہ درابطہ ہوتا ہے۔ بیتعلق اور محبت جس قدر تو می اور زیادہ ہوگی اسی قدر زیادہ وہ روحانی فیض حاصل کر سکے گا۔ اس لئے کہ محبت تعارف کی علامت اور ہم جنس ہونے کی محبت تعارف کی علامت اور ہم جنس ہونے ک

ایک آیت سکھانے والابھی استاد ہے:

حضرت ابوا مامه با بلی و النفر سے روایت ہے که رسول الله مَا الله مَا الله عَلَيْم نے ارشا دفر مایا:

'' جھے کسی نے اللہ کی کتاب کی ایک آیت بھی سکھائی وہ اس کا استاد ہے، — اسے چاہئے کہ وہ اپنے استاد کورسوا نہ کرے اور نہ خود کواس پرتر جیح دے، — جوابیا کرتا ہے وہ اسلام سے ایک رشتہ کوتو ژتا ہے۔''

برگام پرشخ کی پیندونا پیند کاخیال:

— ادب کا ایک اصول میہ ہے کہ مریدا پنے جھوٹے بڑے سب کا موں میں شیخ کی ہدایات اور اس کے نکتہ نظر کو پیش نظر رکھے، — اور شیخ کے حسنِ اخلاق اور حکم ویُر دباری کو میلا منے رکھتے ہوئے اپنی معمولی حرکات وافعال پر شیخ کی پیندونا پیند کا خیال رکھے۔

شیخ ابراہیم بن شعبان تو اللہ فرماتے ہیں کہ ہم ابوعبداللہ المغرم فی ( مُواللہ) کی صحبت میں رہتے تھے۔ ہم سب ساتھی نوجوان تھے۔ آپ ہمیں تربیت کے لئے جنگلوں اور بیابانوں میں لے جایا کرتے تھے۔ آپ کے ساتھ ایک ضعیف العمر بزرگ بھی جایا کرتے تھے۔ آپ کے ساتھ ایک ضعیف العمر بزرگ بھی جایا کرتے تھے جن کا نام نامی حسن تھا۔ جب ہم سے کوئی ایسی غلطی سرز دہوجاتی جس سے شیخ کا مزاح برہم ہوجاتا۔ تو ہم ان بزرگ کے ذریعے شیخ موصوف سے معافی کے لئے سفارش کراتے تھے۔ ان کی سفارش سے ہمیں معافی مل جاتی اور شیخ ابوعبداللہ المغر بی میں میں میں موجاتے۔

مكاشفات برشخ يد جوع كرنا:

تیخ کے آداب میں ایک اصول یہ ہے کہ مریدا پنے روحانی حالات دواقعات اور مکاشفات پر بھروسے کے لئے شیخ سے رجوع کرے۔ اس لئے کہ شیخ طریقت کاعلم اس سے کہیں زیادہ اور دسیع ہے اور اس کا دروازہ اللہ کی طرف سے کمرید پر اللہ کی طرف سے طرف سے اگر کسی حال یا واقعہ کا نزول ہوا ہے تو شیخ اس کی موافقت کرتے ہوئے اسے جاری رہنے دےگا۔ کیونکہ اللہ کی طرف سے آنے والی چیز سے اختلاف نہیں کیا جاسکتا، —اوراگر اس حال میں کسی طرح کا کوئی شک وشبہ ہوتو شیخ کی بدولت اس کا از الہ ہوسکتا

# عمراف المعارف المحارف المحارف

ہے۔ کیا خرکی مکافنے یاروحانی واردات میں کوئی نفسانی ارادہ شامل ہوگیا ہواوروہ نفسانی ارادہ روحانی حال یا واردات میں خلط ملط ہوگیا ہو۔ چاہے یہ واقعہ نیندگی حالت میں پیش آئے یا بیداری کی حالت میں اس کا تصفیرتو شخ کے ذریعے ہی ممکن ہے، مرید کے لئے محال ہے۔ اور یہ ایک عجیب وغریب راز ہے کہ مریداس پوشیدہ نفسانی خواہش سے ازخود نجات حاصل نہیں کرسکتا۔ اس صورت میں وہ جب اپنے مکافنے یاروحانی ترقی کا شخ طریقت سے ذکر کرتا ہے تو شخ کو پوشیدہ نفسانی خواہش کا بھی پنہ چل جاتا ہے، —اگر اس کا تعلق خاص طور پر اللہ کی ذات سے ہوگا اس کی تقد ہی بھی شخ کی بدولت ہی ممکن ہے، — اور اگر اس واقعہ کا تعلق پوشیدہ نفسانی خواہش سے ہوگا تو شخ کے از الہ سے مرید کا باطن صاف ہوجائے گا۔ اپنے حال کی قوت اور بارگا واللی میں رسائی اور کمال معرفت کی بدولت شخ اس کا بارا مُخالے گا۔

شيخ سے کچھ کہنے میں مناسب وقت اور موقع کا خيال:

مریدین کے آ داب میں ہے ایک بیاصول بھی ہے کہ اگر مریدا پے شیخ سے کسی دینی یا دنیاوی معاملے میں بات کرنا جا ہے تو وہ بات کہنے کے لئے عجلت سے کام ندلے۔وہ بات کہنے کے لئے شیخ کے پاس اجا تک نہ بہنج جائے۔ پہلے اسے شیخ کی حالت کا انداز ہ لگانا جا ہے کہ:

- آیاوہ اس کی بات سننے اور جواب دینے کے لئے آمادہ ہے یا نہیں ،
  - 🔾 اس وقت وہ جواب دینا جاہے گایانہیں 🗸
  - O وہبات چیت کرنے کے لئے فارغ ہے ہیں۔

جس طرح دعا کے لئے اوقات مقرر ہیں۔اس کے لئے مخصوص آ داب اور شرائط ہیں کیونکہ دعا میں بندہ اللہ سے بات چیت کرتا ہے، — اس طرح شیخ طریقت سے بھی بات چیت کے آ داب وطریقے ہیں، کیونکہ یہ بھی ایک طرح سے خدائی معاملات ہیں۔لہذا شیخ سے بات چیت کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ سے یہ دعا مائلی جا ہے کہ وہ اسے اپنے پیندیدہ آ داب کی تو فیق عطا فرمائے۔ بارگاہ نبوی کے آ داب کی مثال:

الله تعالى نے رسول اكرم مَنَّ الْفَيْرَ كَ صَحاب كرام كوبارگاه نبوى كة داب لمحوظ ركھنے كاس طرح سے حكم فرمايا: يَا يُنَهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الذَا نَاجَيْتُهُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوْ ابَيْنَ يَدَى نَجُواكُمْ صَدَقَةً ٥

''اےایمان والو!جبتم رسول اللہ کے سامنے سر گوشی کروتو اپنی سر گوشی کے وقت صدقہ پیش کرو۔''

اس آیت کی شان زول میں حضرت عبدالله ابن عباس دالخوا فر ماتے ہیں:

''لوگوں نے رسول اللہ مُنَافِیْجُ سے بہت زیادہ سوالات کرنے شروع کردیئے تھے تی کہ سوالوں کی کثرت آپ پرگراں گزرنے لگی۔ کیونکہ وہ بہت اصرار کے ساتھ سوالات کرتے تھے۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے انہیں ادب سکھانے کے لئے اس بات سے روکا اور انہیں تھم دیا کہ آپ مُنافِیْجُ سے اس وقت تک بات نہ کریں جب تک صدقہ نہ پیش کردیں۔''

# مواده المعارف المحاول المحاول

نہ کور ہے کہ دولت مند حضرات آپ منافیا ہے گہل میں اپن امارت کی بدولت غریب مسلمانوں پراس طرح چھا گئے تھے کہ غریبوں کو بات کرنے کا موقع ہی نہیں ملتا تھا، — رسول اللہ منافیا ہے کا مراء کی طویل بات چیت اور ان کی سرگوشیاں نا گوار محسوں ہونے لگیں تو اس وقت بات کرنے سے پہلے صدقہ پیش کرنے کا تھم دیا گیا۔ جب سے تھم نازل ہوا تو سب لوگ بات کرنے سے رک گئے۔ امراء تو اپنے بخل کی وجہ سے بات کرنے سے بازر ہے جبکہ غریب مسلمان اپنی غریب کے باعث اس سعادت سے محروم رہ گئے۔ امراء تو اپنے بخل کی وجہ سے بات کرنے سے بازر ہے جبکہ غریب مسلمان اپنی غریب کے باعث اس سعادت سے محروم رہ گئے۔ اس اور جال آپ کے صحابہ اور جال نثاروں پر بہت شاق گزری، — ان کی آسانی کے لئے اللہ تعالی نے دوسرا تھم ارشاد فرمانا:

ءَاَشْفَقُتُمْ اَنْ تُقَلِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُواكُمْ وَصَدَقَتِ ( پ٨١،٠٥٠ و مُحَدَ) " " كياتمهيں يه بات شاق محسوس هوئی كرتم اپنی گفتگو كے وقت نذرانه پیش كرو "

ندکورہے کہ جب اللہ تعالیٰ کا پہلا تھم نذرانہ پیش کرنے کا نازل ہوا تو اس زمانے میں حضرت علی والتھ ناکھنے کے سواکسی اور نے رسول اللہ مناکھنے کے سواکسی اور انہوں نے بات کرنے سے پہلے آپ مناکھنے کی خدمت میں ایک دینار پیش کیا، جسے آپ مناکھنے کے اللہ مناکھنے کے خدمت میں ایک دینار پیش کیا، جسے آپ مناکھنے کے اللہ مناکھنے کے است فرمادیا۔

حضرت على طِلْتُنْذِنْ نِهِ ارشادفر مايا:

''قرآن کریم میں ایک آیت ایس ہے جس پرنہ مجھ سے پہلے کسی نے عمل کیااور نہ ہی کوئی بعد میں اس پڑمل کرےگا۔'' آپ کا اشارہ فدکورہ بالا آیت کی طرف ہے، ۔۔۔ فدکور ہے کہ جب بیآیت نازل ہوئی تو رسول اکرم مَثَاثِیَّ اِنْ مِنْ سے رفاتُنُهُ کوطلب فرمایااور فرمایا:

"صدقہ (نذرانہ) کے بارے میں تمہاری کیارائے ہے، -وہ کتنا ہونا چاہئے، - کیاایک دینار ہوا"

حضرت على طالفنان في عرض كيا:

''حضور!وه لوگ به بار برداشت نهیس کر سکتے ۔''

آپ مَالْقُولِم نے دریافت فرمایا: " پھر کتناہو''

عرض كيا: "ايك جر، - ياايك جو مونا حياً ہئے۔"

رسول الله مَثَالِثَيْمُ نِهِ ارشاد فر مایا: "تم بڑے زاہد ہو۔"

اس کے بعد سہولت اور رخصت کے گئے ندکورہ بالا آیت نازل ہوئی ، مگر صدقہ ،حسن ادب اور عزت واحتر ام کے ساتھ بات چیت کرنے کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے جو ہدایات نازل فر مائی تھیں۔وہ برقر ارر ہیں۔ان کا فائدہ اور فیض اب بھی جاری وساری

حضرت عباده بن صامت والتنزيد وايت بكرسول الله مَالَيْظِم في ارشاد فرمايا:

"ووہم میں سے بیں جس نے:

۔۔۔ ہمارے بروں کا احتر امنہیں کیا،

چوٹوں پررخم نیس کیا،
 جارے علاء کاحق نہیں بہچانا۔

چنانچ علاء کرام کااحتر ام کرنا بھی اللہ کی توفیق اوراس کی ہدایت کے باعث ہے اوراسے ترک کردیناسر اسرسرکشی اور خسارے



## عواف المعارف المعارف المحارف المعارف ا

# بابنمبر۵۳:

# مریدوں کے ساتھ شخ کے معاملات

### بالارسى كى كوشش سے اجتناب كر:

آ داب شیخ میں اہم اصول اور ادب سے ہے کہ ایک مخلص شخص لوگوں پر اپنی بالا دستی اور فضیلت کے لئے کوشش نہ کر ہے، ۔۔۔ اور ا لوگوں کومخش اپنی طرف مائل کرنے کے لئے خوش اخلاقی اور لطف و کرم کا مظاہرہ نہ کر ہے۔ اور نہ اپنی خوش کلامی ہے اپنی پیروی کے لئے کسی کوآ مادہ کرے۔ بلکہ بیدرویہ اور سلوک فقط اللہ کی رضا اور بھلائی کی نیت سے ہونا جا ہئے ، ۔۔۔ بلکہ جب شیخیہ دیکھے کہ:

- الله تعالی اس کی طرف مریدوں اور رُشد و ہدایت کے طالبوں کو بھیج رہاہے، اور
  - 🔾 وہ حسن ظن اور اراد ہے کی سچائی کے ساتھ اس کی طرف رجوع کررہے ہیں۔

تواسے اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ کہیں بیاللہ کی طرف سے اس کی آ زمائش اورامتحان تونہیں۔اس لئے کہ فطری طور پر انسان لوگوں میں شہرت اور مقبولیت کا خواہش مند ہوتا ہے، جبکہ گم نام رہنے میں عافیت اور سلامتی ہے۔

#### مريدول كے ساتھ اولادى طرح برتاؤ:

جب وہوفت آ جائے کہ شخ اپنی روحانی حالت پر قابو پالے، وہ لوگوں میں مشہور ومجبوب ہوجائے اورلوگ اس کی طرف رجوع کرنے لگیس، — اوراسے اللّٰد تعالیٰ کے ذریعے یہ معلوم ہوجائے کہ اسے مریدوں کی اصلاح اور تعلیم کی ذمہ داری سونپی گئی ہے، تو شخ کوچاہئے کہ وہ:

- مریدوں کے ساتھ اس طرح سے بات کر ہے جیسے کہ ایک شفقی باپ اپنے بیٹے کو ایسی نسیحت کرتا ہے جس سے اسے دین اور
   دنیا دونوں میں فائدہ پہنچے۔
- جس مریداور رُشد و ہدایت کے طالب کو اللہ اس کی طرف بھیجے، وہ اس کے بارے میں اللہ سے رجوع کرے، اور اس کی
   گرانی اور معرفت کی تعلیم کے حوالے سے اللہ ہی سے مدد کا طلب گار ہو۔
- مرید کے ساتھاس وقت مخاطب ہو جبکہ اس کا دل اللہ کی طرف متوجہ ہواور مرید سے صحیح بات کہنے کے لئے اس سے ہدایت کا طلب گارر ہے۔

## مريدكي ابلتيت اور صلاحيت كاحال جاننا:

میرے سننے میں بیہ بات آئی ہے کہ ہمارے شخ ابونجیب سبرور دی میسائلہ نے اپنے مریدوں اور رفیقوں کووصیت فرمائی:

# عواف المعارف المحاول ا

"" تم کسی درویش سے اپنی سب سے اچھی گھڑی میں باتیں کیا کرو۔"

یہ بڑی پائے کی نفیحت ہے، کیونکہ مرید صادق کے کانوں میں جوالفاظ ڈالے جاتے ہیں وہ ایسے دانوں کی طرح ہیں جوز مین میں ڈالے جائیں۔ جیسا کہ ہم نے بتایا کہ بیج خراب اور فاسد ہوتو ہر با داور ضائع ہو جاتا ہے۔ اس طرح نفسانی خواہش سے کلام میں خرابی پیدا ہو جاتی ہے۔ اس لئے اہلِ صدق وصفا اور عقیدت میں خرابی پیدا ہو جاتی ہے۔ بلکہ نفسانی خواہش کا ایک قطرہ علم کے سمندر کو گدلا کر دیتا ہے۔ اس لئے اہلِ صدق وصفا اور عقیدت مندوں کے ساتھ بات چیت کرنے سے پہلے شیخ کادل اللہ سے مدد کا طلب گار ہو۔ جس طرح زبان دل سے امداد کی طلب گار ہوتی میں جو جاتی گر جمانی کرتا ہے۔ بہی وجہ ہے کہ بندہ حق کی نظریں ہروقت اللہ کی طرف کی رہتی ہیں اور وہ ہمہ تن گوش ہوکر اللہ کے پیغام کی امانت لوگوں تک پہنچا تا ہے۔

شیخ کے لئے لازم ہے کہ وہ مرید کے حال کا اچھی طرح جائزہ لے اورا پنے نورایمان اورعلم ومعرفت کی بدولت اس کی اہلیت وصلاحیت کو جانے ،اس لئے کہ اس راہ میں مریدوں کی لیافت مختلف ہوتی ہے:

- 🔾 بعض مرید محض عبادت گزاری اور بدنی اعمال کونیک بندوں کی مانندسرانجام دینے کی صلاحیت رکھتے ہیں ،
- ے ۔۔۔ بعض طالبانِ حق قربِ الٰہی اورمقربینِ بارگاوالٰہی کی راہ پراپنی اعلیٰ روحانیت اورقلبی واردات کی بناء پرگامزن ہونے کی مکمل اہلتیت رکھتے ہیں۔۔

اس طرح تمام ابرار (گروہ اول) اور مقربین (گروہ دوم) کے آغاز وانجام کی منازل مختلف ہوتی ہیں۔ چنانچیشخ ان سب کے باطنی احوال کی نگرانی کرتا ہے،اور ہر مخض کی باطنی صلاحیت سے بخو بی واقف ہوتا ہے، ۔ تعجب کی بات یہ ہے کہ:

- ایک دیبات کار ہنے والا اپنی زمین اور اس کی زرخیزی کے بارے میں جانتا ہو، ہر پودے اور اس کی نشو ونما والی زمین
   کاعلم رکھتا ہو،
  - 🔾 ہرصنعت کاروکاری گراپنے پیشے اور صنعت کی اچھائی برائی اور نفع ونقصان ہے بخو بی آگاہ ہو، حتیٰ کہ
  - — ایک چرخاچلانے والی عورت بھی اپنی روئی اور کاتے ہوئے دھاگے کی باریکی اورموٹائی کے بارے میں جانتی ہو۔

جبکہ ایک شیخ کواپنے مرید کے حال اور اس کی لیافت واہلتت کا کچھ پتہ نہ ہو۔ حالانکہ رسول اکرم مُنَا ﷺ کی مبارک زندگی ہمارے سامنے ہے کہ آپ لوگوں سے ان کی اہلتت اور فطری صلاحیت کے مطابق گفتگو فر ماتے تھے اور ہرایک کو اس کی اہلتیت وصلاحیت کے مطابق ہدایت فرمایا کرتے تھے۔:

- - آپ مَالَّيْنَا کُھوهفرات کو مال خرچ کرنے کا حکم دیا کرتے تھے،
  - بعض حضرات کواسراف و تبذیر سے منع فرماتے۔
  - 🔾 کچھاصحاب کوکسب ومعاش کے لئے ہدایت فر ماتے۔
- 🔾 —بعض حفزات کومتوگلانه گزربسر سے نہیں روکتے تھے،جبیبا کہ اصحابِ صُفه کا حال تھا۔

رسول الله مَالِينَةِ مَم سب لوگوں کے مخصوص حالات اور ان کی صلاحتیوں کے بارے میں جانبے تھے اور جہاں تک دعوت حق کا

عمرف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

تعلق تھاوہ دعوت عام تھی اورسب کے لئے تھی۔ آپ کی بعثت کا مقصد یہی تھا کہ اسلام کودلیل وجت سے ثابت کر دیں اور راہ حق کو واضح کریں ، — اس لئے کہ آپ کی دعوت بغیر کسی تخصیص وامتیاز کے عام اور عالمگیرتھی۔ بیدعوت صرف انہی کے لئے تنقل نتھی جو قبول ہدایت کی صلاحیت سے بہرہ ورتھے۔

# خلوت نشینی کے لئے وقت کا تعین:

شیخ کے آ داب میں سے ایک بیجی ہے کہ وہ اپنی خلوت نشینی کے لئے ایسے وقت کا تعین کرے کہ جب اس کے پاس خلق خدا کی آ مدورفت کی گنجائش نہ رہے۔ تا کہ اس کی اس خلوت نشینی کا فیض اس کی بزم شینی (بزم آ رائی وجلوت) کے وقت جاری ہو سکے، — وہ مطلق بیر خیال نہ کرے کہ وہ روحانی طور پر اتنی طافت رکھتا ہے کہ مخلوق سے لگا تار ہم نشینی اور اس سے ہمیشہ بات کرنے سے اس کی روحانیت پرکوئی آنج نہیں آسکتی ،اس بناء پر اسے خلوت نشینی کی کوئی ضرورت ہی نہیں۔

رسول اللہ مَنَّافِیْظِم کی روحانی حالت درجہ کمال تک پینجی ہوئی تھی گر اس کے باوجود آپ راتوں کواٹھ کرنمازیں پڑھا کرتے تھےاور وقت نکال کر کچھوفت تنہائی میں بسر فر ماتے تھے۔

#### روحانی حالت:

انسانی طبیعت اور فطرت کا خاصا اور تقاضا کچھا لیا ہے کہ وہ اصلاح وگر انی سے بے نیاز نہیں رہ سکتی۔ یہ گرانی خواہ کچھ دیر کے لئے ہو، خواہ زیادہ دیر کے لئے ، سے کچھ فریب کھائی ہوئی طبیعتیں ایسی ہیں جودل کے معمولی سے انشراح پر بھی اکتفا کر لیتی ہیں۔ اور وہ اس کواپنی کل متاع سمجھ لیتی ہیں۔ روحانیت کے اس دھو کے میں آکر لوگوں سے اس قدر گھل مل جاتی ہیں کہ آگے چل کروہ ان بریکا روں اور عکموں کا ٹھکا نہ بن جاتی ہیں۔ جوان کی خوش اخلاقی اور نرمی سے فائدہ اُٹھا کر ان کے پاس بیٹھ کر لقیے تو ڑنے لگتے ہیں۔ ان کی آمدور فت علموں کا ٹھکا نہ بن جاری نہیں ہوتا، نہ بی وہ پر ہیز گاروں کی راہ پر چلنے کی تمنار کھتے ہیں، سے اس طرح فتنے کا دروازہ کھل جاتا ہے، وہ خور بھی فتنے میں پڑجاتے ہیں اور اور وں کو بھی فتنے میں ڈال دیتے ہیں۔ یوں ان کے دائر وہل میں فتوروا تع ہوجاتا ہے۔

ان حالات نے ہوئے جوئے خیخ کااللہ کی ذات سے مدد جا ہنااز حدلا زم ہے۔اللہ کی بارگاہ میں گریہ وزاری کرے۔اگر بدنی طور پرگریہ وزاری نہ کرپائے تو اپنی بات چیت اورا ٹھنے ہیٹے میں اللہ کی بارگاہ میں سر سلیم نم کرے، — یہ فتنہ اس وقت پیدا ہوتا ہے

جب:

- --- روحانی قوت کا دعویٰ کرنے والے لوگوں کو ہر دم با توں میں لگائے رکھتے ہیں ،
- نفس کی صفات ہے کم آگاہی کے باعث عام لوگوں سے میل جول بہت زیادہ بڑھا لیتے ہیں،
  - — اس معمولی فیض الہی کے دھو کے میں آ کر مشائخ کے آ داب کوبھی بھلا بیٹھتے ہیں۔

#### خلوت اورجلوت:

حضرت جنید بغدادی میشدای مریدوں سے فرمایا کرتے تھے:

عراف المارف المحارف ال

"اگر مجھے یہ پہۃ ہوتا کہتمہارے پاس میٹھنے سے میری دورکعت نماز افضل ہے تو میں تمہارے پاس (ہرگز) نہ میٹھتا۔"
شخ کو چاہئے کہ جب خلوت میں فضیلت پائے تو خلوت شینی اختیار کرلے، اور جب یہ بھچے کمجلس میں بیٹھنے میں فضیلت ہے
تو جلوت میں اپنے ساتھوں کے ساتھوا تھے بیٹھے۔، — اس طرح خلوت کو جلوت کی تائید حاصل ہوگی اور جلوت کو خلوت کی ۔ اس
میں یہ راز پوشیدہ ہے کہ انسان دومتضاد صفتوں کا مجموعہ ہے۔ جیسا کہ پہلے بیان کیا جاچکا ہے کہ وہ سفلی اور علوی اوصاف کے درمیان
گشت کرتا رہتا ہے، — طبعی تغیر کے باعث بھی کھاروہ حق کے مشاغل سے تھک جاتا ہے۔ جس طرح ہرکام کرنے والا (لگاتار)
کام سے اُکٹاکر آرام وتفریح چاہتا ہے۔ اور آرام کے لئے وقفہ چاہتا ہے۔

کبھی بیہ وقفہ، بیآ رام کی طلب دوسر عمل کی صورت میں ہوتی ہے۔

۔۔۔ بھی کام کو عمل کو بالکل ترک کر دیا جاتا ہے۔

اس وقفہ میں اگر عمل کی صورت یا ضرورت نہ ہوتو مریدین اور سالکا نِ طریقت نفس کے آرام کی خاطر بیکاری کی طرف مائل ہو جاتے ہیں، ۔ گر جوسا لک طریقت مشیخت کے بلند مقام کو پاچکا ہے وہ اس وقف بیکاری میں بھی مخلوق خدا کے ساتھ مشغول رہتا ہے۔ اس کے فرصت کے اس وقت صالح ہوتا ہے۔ شخ کا بیہ وقت ضالح نہیں ہوتا ہے۔ بیکن فا کدہ اٹھاتے ہیں جس طرح مریدوں کا فرصت میں وقت ضالح ہوتا ہے۔ شخ کا بیہ وقت ضالح نہیں ہوتا ہے بیکر شخانے کے بعد پھر روحانی سرگری اور طلب حقیقت کے جذبے کے ساتھ اللہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے بیکر شخ اپنے آرام اور فرصت کے وقت بھی لوگوں کو فا کدہ پہنچا کرفضیلت حاصل کرتا ہے، چنا نچہ جب وہ فراغت کے وقفہ کے بعد اپنی خلوت گاہ میں پنچتا ہے تو اس کا نفس مریدوں کے فس سے زیادہ چست اور سرگرم عمل ہوتا ہے۔ اس لئے جب وہ جلوت سے خلوت گاہ میں پنچتا ہے تو اس کی ساری ستی دور ہو جاتی ہے۔ اس کے دل میں دیدار النی کی بیاس بھڑک اٹھتی ہے۔ اس کی روح کسی غیر کی آلودگی سے دامن بچا کر ہو ہے شوق اور ذوق کے ساتھ دار القرار کی طرف چل پڑتی ہے یعنی مشامدہ حقیقت غیں مشغول ہوجاتی ہے۔

#### حسن اخلاق اورتواضع:

شخ طریقت کے فرائض وآ داب میں یہ بھی داخل ہے کہ وہ اپنے عقیدت مندوں کے ساتھ خوش اخلاقی کے ساتھ پیش آئے بلکہ مشائخ کی ضروری تعظیم و تکریم کے حق سے دست بردار ہو کر تواضع کواختیار کرے۔

شیخ رقی مینیا فرماتے ہیں کہ میں مصر کی ایک مسجد میں درویشوں کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا۔اتنے میں شیخ زقاق میناللہ تشریف لائے اورایک ستون کے پاس کھڑے ہوکرنماز پڑھنے لگے۔ہم نے کہا

"جبشخ نمازے فارغ ہوجائیں گے تو ہم کھڑے ہوکر انہیں سلام کریں گے۔"

وہ نمازے فارغ ہوکر ہمارے پاس تشریف لائے اور ہمیں سلام کیا۔ہم نے عرض کیا:

"حضرت! سلام توجم نے كرنا تھا" - يان كرآپ نے فرمايا:

''الله تعالیٰ نے میرے دل کواس عذاب میں بھی مبتلانہیں کیا کہ میں خود کواس بات کا یابند بناؤں کہ میری تعظیم کی جائے اور



# عبرف المعارف المحاوي ا

لوگ میری طرف رجوع کریں۔''

مریدوں کے ساتھ نرمی اور خوش طبعی:

شیخ کے آ داب میں سے آیک میر بھی ہے کہ وہ مریدوں کے ساتھ نرمی اور خوش طبعی سے پیش آئے، — ایک بزرگ ارشاد فرماتے ہیں:

"جبتم کسی درولیش کودیکھوتواس کے ساتھ زمی اورخوش طبعی کے ساتھ پیش آؤ، سے ملم کے ذریعے اس سے ملنے کی کوشش نہ کرو۔اس لئے کہ زمی اورخوش طبعی اسے تم سے مانوس کردے گی جبکہ ملم کے اظہار سے اسے وحشت محسوں ہوگی ۔۔ لہذا شیخ اگر مرید کے ساتھ زمی سے پیش آئے تو آہتہ آہتہ مریداس کے علم کی برکتیں بھی سمیٹ سکے گا۔اس وقت اس سے علمی گفتگو کی جاسکتی بے۔''

#### مریدوں کے ساتھ مدردی کاروپہ:

آ دابِشِخ میں بیاصول بھی ہے کہ وہ اپنے مریدوں کے ساتھ ہمدردی کرے، ۔۔ صحت و بیاری دونوں حالتوں میں ان کے حقوق ادا کرے۔ مریدوں کی عقیدت وارادت اور خلوص کے باعث ان کے حقوق سے صرف نظر نہ کرے۔ ایک بزرگ فرماتے میں ن

''با ہمی محبت ومؤدت کی بناء پراپنے دوست کی حق تلفی نہ کرو۔''

شیخ جریری بین الله فرماتے ہیں کہ جب میں جج سے فارغ ہوا توسب سے پہلے شیخ جنید ( بیناتیہ) سے ملا اور انہیں سلام کیا تا کہ انہیں میرے پاس آنے کی زحمت نہ ہو۔ان سے ل کرمیں اپنے گھر چلا آیا، — جب میں نے صبح کی نماز پڑھی اور پیچھے مڑے دیکھا تو حضرت جنید میرے پیچھے کھڑے تھے۔ میں نے کہا:

"جناب والا! میں آپ کو پہلے سلام کرنے اس لئے چلا گیا تھا تا کہ آپ کومیرے پاس آنے کی زحت ندا تھانی پڑے۔" انہوں نے مجھ سے فر مایا:

"اے ابو محمد جریری! یہ آپ کاحق ہے کہ میں سلام کو حاضر ہوا ، اور وہ آپ کی فضیلت و بزرگ تھی کہ آپ میرے پاس تشریف لائے۔"

# مريدكا صدق عزيمت اور ضبطنفس:

مثائخ کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ جب وہ مرید کے صدقِ عزیمت اور صبط نفس میں کی محسوں کر ہے تواس کے ساتھ نرمی سے پیش آئے اور اسے رخصت کی حد پر قائم رکھے۔ کیونکہ اسی میں کثیر بھلائی ہے، — اور جب تک مرید شرعی سہولت (بعنی رخصت) کی حدود کو عبور نہ کر لے تب تک وہ آزادر ہتا ہے۔ اور جب وہ ثابت قدم ہو جائے اور درویشوں میں کھل مل کر رخصت کے عادت بنا لے، تب شیخ اسے آہتہ مہر بانی اور نرمی سے ہمت وعزیمت کے مقام کی طرف لے جائے۔ اس

عوارف الممارف المحارف المحارف

طرح وہ اپنی منزل کو پالےگا۔

فی پی کوٹ پی کوٹ پی کوٹ پر کا کے ہیں کہ ایک دولت مند باپ کا بیٹا ابراہیم الصائغ تھا۔ جوصوفیاء کرام سے متاثر ہوکر شیخ ابواحمدالقلانسی مُیٹائلیا کی خدمت میں رہنے لگا۔

شیخ ابواحد کے پاس جب پچھرقم آ جاتی تو آپ اس کے لئے زم زم روٹیاں ، بھنا ہوا گوشت اور حلوہ خرید کرمنگواتے اور اسے کھلاتے۔آپ خوذنہیں کھاتے تھے اور فر ماتے تھے:

''اس نے ابھی ابھی دنیا جھوڑی ہے۔ چونکہ اس کی پرورش ناز وقع میں ہوئی ہے۔اس لئے اس کے ساتھ نرمی کرنا اور دوسروں پرتر جیح دینا ضروری ہے۔''

برخلوص اور بلوث خدمت:

۔ مشائخ کا ایک اصول میر بھی ہے کہ وہ مریدوں کے مال اور ان کی خدمت سے فائدہ اٹھانے کی کوشش نہیں کرتے۔ان کی زندگی چونکہ اللہ کے لئے وقف ہوتی ہے اس لئے وہ عوام کی ہدایت کا کام محض اللہ کے لئے کرتے ہیں۔مرید کی اصلاح اور بھلائی کے لئے شیخ جو بھی کام سرانجام دیتا ہے وہ ایک بہترین صدقہ ہے، — حدیث شریف میں ہے:

"صدقه دينے والا جوصدقه ديتاہے اس ميں سب سے بہتر صدقه بيہ كدلوگوں ميں علم كو پھيلا يا جائے۔"

جوکام خالصتاً اللہ کے لئے کئے جاتے ہیں، اللہ تعالی نے ان میں خلوص کی تلقین فر مائی ہے اور ان کاموں کونفسانی آلودگی سے

پاک رکھنے کا حکم دیا ہے۔ ارشاد باری ہے:

إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لَا نُرِيْدُ مِنْكُمْ جَزَآءً وَّلا شَكُورًا ٥ ( ١٩ ١٥ و ١٥ مر

" ہم تہمیں اللہ کی رضا کے لئے کھلاتے ہیں، ہم تم سے کوئی بدلہ یاشکرینہیں چاہتے۔"

اس لئے شیخ کے لئے بھی یہ مناسب نہیں کہ وہ اپنے صدقہ (علم پھیلانے کا) کا بدلہ مائے ۔سوائے اس صورت کے کہ اسے اللہ کی طرف سے حکم ملے کہ وہ مرید کا نذرانہ قبول کر لے، — یا شیخ مرید کے لئے کوئی مصلحت دیکھے تو وہ اس کے مال اور خدمت سے فائدہ اٹھائے تا کہ مریداس مال کی بدولت آنے والی مصیبتوں اور مشکلات سے محفوظ و مامون رہے۔

# سارامال صرف كردينًا:

ارشادباری ہے:

يُؤْتِكُمْ أَجُوْرَكُمْ وَلا يَسْئَلُكُمْ اَمُوالكُمْ اَنْ يَسْئَلُكُمُوْهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخَلُوا وَيُخْرِجُ اَضْغَانكُمُ ٥ ( يِ٢١،٠٠٥م و محمد )

''وہ تہمیں تہماری اجرت دے گا اور تم سے تمہارا (سارا) مال نہیں مانکے گا،اگر وہ تم سے تمہارا مال مانکے اور اس پر اصرار کر بے تو تم تنجوی کرو گے،اور وہ تمہار بے دلوں کے کینے ظاہر کردے گا۔''

# حر عواف المعارف المعار

حضرت قتاده طالعُنُهُ فرمات بين:

''الله تعالیٰ علم میں ہے کہ مال کے خرچ کرنے سے دل کی کدورت نکل جاتی ہے۔اس لئے اس نے لوگوں کوآ داب سکھائے ہیں،اور جسے اللہ تعالیٰ ادب سکھائے اس کارتبہ بہت بلندہے۔''

شیخ جعفرالخلدی میشیغر ماتے ہیں کہ ایک شخص حصرت جنید میشائلہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔اس نے جا ہا کہ اپناسارا مال آپ کی خدمت میں پیش کر دے اور آپ کے یاس بقیہ زندگی فقر میں گز اردے۔حضرت جنید میشائلہ نے اس سے فر مایا:

''تم اپناسارا مال نصرف کروبلکداس میں سے پچھاپے گزارے کے لئے روک لو۔اور جوزا کد ہووہ صرف کردو، — اور جو مال تم نے روک لیا ہے اس میں اپنا گزارا کرواور حلال معاش تلاش کرو، — اور جو پچھتمہارے پاس ہے وہ سب نہ خرج کرو۔کہیں ایسانہ ہوکہ تمہارانفس تم سے اس کی پھر طلب کرے۔''

رسول اکرم مَنْ النَّیْمُ کامعمول مبارک تھا کہ جب آپ کی کام کاارادہ فرماتے تو اس پرثابت قدم رہتے تھے، — لہذاشخ کو بھی مرید کے حال سے بیعلم ہوجاتا ہے کہ وہ اپناجو مال خرج کررہاہے، اس کے بعد بھی اس مال کی آرزونہ کرے گا، — اس صورت میں وہ مرید کواس مال کے صرف کرنے کی اجازت دے سکتا ہے۔ جس طرح رسول اکرم مَنْ النَّیْمُ نے سیدنا ابو بکرصدیق بڑا تھے کہ کواللّٰہ کی راہ میں سارا مال خرج کرنے کی اجازت دے دی تھی اور آپ مُنْ النَّمُ نے ان کا سارا مال (جیشِ عسرت میں ) قبول کر لیا تھا۔

#### حكمت سے كام لياجائے:

شیخ کے آ داب میں یہ بھی ہے کہ جب وہ اپنے کسی مرید میں کوئی بری بات پائے ، یا اس کے حال میں کوئی ٹیڑھا بن دیکھے،

سیاوہ یدد کیھے کہ اس مرید میں خودنمائی یا خودستائی (شیخا بن) تو اسے براہ راست ندمنع کرے نہ ہی ٹو کے، — بلکہ اپنے ساتھیوں
سے باتوں باتوں میں اس برائی کی طرف اشارہ کر دے اور إجمالی طور پر اس کی برائی کا بھی ذکر کر دے۔ اس انداز سے نہ صرف دوسروں کو بھی فائدہ پنچے گا بلکہ اس کا اثر بھی زیادہ ہوگا۔ اور یہ بات حکمت اور نرمی سے قریب ترہے۔ اس سے بعض لوگوں کی تالیفِ قلب ہوگی۔
قلب ہوگی۔

#### عفوودر گزر:

شیخ اگر مرید کے کسی ایسے کام میں کوتا ہی دیکھے جس کا اس نے حکم دیا تھا تو اسے برداشت کرے۔اوراس کوتا ہی براس کا قصور معاف کردے، —اس کے بعد نرمی اور بُر دباری کے ساتھ اسے اس خدمت کے لئے آمادہ کرے۔رسول اکرم مُنَا لَیْنِیْم نے بھی ایک موقع پر اسی طرح سے ارشاد فرمایا تھا۔حضرت عبداللہ بن عمر وُلِی اُلیْم کی روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ مَنَا لَیْنِیْم کی خدمت میں عرض کہا:

" يارسول الله (مَنَا لَيْنَا )! ميس البيخ خادم كوروز انه كتني بارمعاف كرول-"

آپ مَنْ الْفِيمُ نِي ارشاد فرمايا:

"روزانهستر بار!"

# Color Tolor Se copulation of the Second copula

مشائخ کرام کے اخلاق رسول اللہ مَالِیْ اُلِیْ کے حسن اتباع کی بدولت سج بن سکے اور یہی حضرات اللہ تعالیٰ اور آپ کے احکام وفر ائض اور ممنوعات کے سلسلے میں آپ مَالِیْ اِلْمِیْ کی سُنت کوزندہ کرنے کے زیادہ حق دار ہیں۔

# مريد كي راز داري:

- · صرید کے سامنے ان کی اہمیت کو گھٹانے کی کوشش کرے،
- اسے مجھائے کہالی چیزیں اللہ کی طرف متوجہاور مشغول ہونے میں رکاوٹ بنتی ہیں۔
  - ان براعما دنه کرے ورندرجوع الی الله میں خلل آئے گاء
  - ان سے مزیدفتو حات اور روحانی ترقی کے در دازے بند ہو سکتے ہیں۔
- اس نعت کاشکرادا کیا جائے ، اور یہ مجھائے کہ اس نعت کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی اور کئی نعمتیں ہیں ، اور یہ کہ:
  - سرید کااصلی مقصد بیہ ہے کہ وہ منعم کی جنتجو کرے نہ کہ اس کی نعمت پراکتفا کڑے۔

صورت به ہونی چاہئے کہ مرید کارازیا تو خوداسے معلوم ہویا اس کے شیخ کو، — اور شیخ اس راز کوافشانہ کرے۔ کیونکہ راز کا افشاء کرنا تک دلی کی علامت ہے۔ یہ تک دلی عورتوں اور کم عقل مردوں میں پائی جاتی ہے۔ بلکہ راز افشاء کرنے کی اصل وجہ یہ ہوتی ہے کہ انسان میں دوقو تیں کارفر ماہیں:

- ایک قوت اخذ کرنے والی ہے،
- — دوسری قوت عطا کرنے والی ہے،

اور بید دونوں قوتیں اپنا اپنامخصوص کام انجام دینے میں گلی رہتی ہیں، — اگر اللہ تعالیٰ دینے والی قوت ( قوت معطیہ ) کو بیہ خاصیت عطانہ فر ماتا کہ وہ ہر چیز کوظا ہر کر دیتی ہے تو راز بھی افشاء نہ ہوتے۔

جب بیقوت ایک صاحب عقل سے اپنعل کا تقاضا کرتی ہے تو وہ اسے قابو میں رکھتا ہے اور آزاد نہیں ہونے دیتا بلکہ عقل کے تراز و میں تول کراسے حداعتدال میں (مناسب مقام پر) رکھتا ہے، — مشائخ کی عقلیں چونکہ پختہ ہوتی ہیں اس لئے وہ افشائے راز کے مرتکب نہیں ہوتے۔

ایک مرید کے لئے بھی لازم ہے کہ وہ اپنے راز کی خود حفاظت کرے، اسے فاش نہ ہونے دے، — اسی صورت میں اس کی صحت وسلامتی پنہاں ہے، — اور اس کی بدولت سپے مریدوں کے احوال ومقامات میں تائیدایز دی شامل رہتی ہے۔

# عوارف المعارف كالمراف المعارف المعارف

# بابتمبر۵۳:

# صحبت کی حقیقت اوراس کے اثر ات

ہم سینی وصحبت کا اصل محرک

ہم تثینی اور صحبت کا اصل محرک ہم جنس ہونا ہے، ۔۔ بھی اس کامحرک عام اوصاف ہوتے ہیں اور بھی خاص اوصاف، ۔۔ ہم تشینی کی تحریک پیدا کرنے والے عام اوصاف یہ ہیں:

جیےایک انسان کی دوسرےانسان کی طرف رغبت۔

اورخاص اوصاف بدلین: ا

جیسے ایک خاص قوم کے لوگوں کا دوسر ہے لوگوں کی طرف مائل ہونا۔

اس سے بھی زیادہ ہم جنس ہونے کے خاص اوصاف بیہ ہیں:

جیسے نیک لوگوں کا نیک لوگوں کی طرف میلان اور رجمان ہو، یا

🔾 -- جیسے گناہ گارلوگوں کا اپنے ہی جیسے لوگوں کی طرف رغبت کرنایا ایک دوسرے سے مانوس ہونا۔

# صحبت وجم نشینی کی اصل و بنیاد:

جب بداصول معلوم ہو گیا کہ صحبت وہم نتینی کی اصل ہم جنس ہونا ہے۔خواہ اس کے اوصاف عام ہوں یا خاص ہوں، — جب انسان کسی کی محبت اختیار کرنا جا ہے تو اس بات کا بخو بی جائزہ لے کہوہ کون سی چیز ہے جواسے دوسروں کی صحبت اختیار کرنے کے لئے مائل کررہی ہے۔جس کی محبت اسے اپن طرف مائل کررہی ہے، تھینچ رہی ہے، اورجس کی طرف اس کا میلان ورجحان ہے، اس كے حالات كوشريعت كى كسوئى يرير كھلے:

- 🔾 اگراس کے حالات شرعی لحاظ سے درست دکھائی دیں تو اس وقت صحبت حاہنے والاخودکولا اُق تحسین ومبار کہاد سمجھے کہ اس کی حالت بہتر ہے، — کیونکہ اللہ تعالی نے اس کا آئینے خمیراس قدرروش بنایا ہے کہاہے بھائی کے آئینے میں اپنی نیکی کاحسن وجمال نظرآ تاہے۔
- 🔾 اگراس کے کام شرعی اعتبار سے درست نظر نہیں آتے تو اس وقت خود کو ملزم تھہرائے اور ملامت کرے، کیونکہ اسے بھائی کآئینے میں اپنی برائی وبدحالی دکھائی دیتی ہے۔

اب اس کے لئے مناسب یہی ہے کہ وہ ایسے مخص سے اس طرح بھا تھے جس طرح وہ شیر سے ڈر کے بھا گتا ہے، -- اس

مواف المعاوف المعاون المعام المعام المعام المعام المعام المواعد المعام المع

#### ہم جنس ہونے کار جمان ومیلان:

سے بات پیشِ نظررہے کہ ہم جنس ہونے کا عام رجحان ایک طبعی رجحان ہے، لیکن خصوصی طور پراس طرح کا میلان بعد میں احوال کے مطابق ہوتا ہے، — اس کے اثر ات سے نفس اس قدراطمینان اور سکون محسوس کرتا ہے کہ اس خصوصی باہمی میلان کے فوائد طبعی رجحان پر غالب آجاتے ہیں۔اس وقت وہ دونوں ہم نشیس اس قدرخوش طبعی راحت اورلذت حاصل کرتے ہیں کہ ان کی مخلصانہ محبت اور محبت الہی میں فقط زاہد علاء ہی فرق محسوس کرسکتے ہیں۔

سبھی بھاراییا بھی اتفاق ہوجاتا ہے کہ مریدصادق نیک لوگوں کی صحبت میں رہ کراییا خراب ہوتا ہے کہ وہ بر بے لوگوں کی محبت میں رہ کر بھی اتنا خراب نہ ہوتا۔ اس کی ان کی صحبت میں رہ کر بھی اتنا خراب نہ ہوتا۔ اس کی ان کی صحبت سے گریز کیا جاتا ہے، ۔ گرنیک لوگوں کی نیکی سے دھوکا کھاجاتا ہے۔ کیونکہ انسان ہم جنس ہونے کے باعث مائل ہوتا ہے۔ بعد میں یہ باہمی محبت اور میلان اتنا بڑھ جاتا ہے کہ وہ اللّٰہ کی محبت اور صحبت کی راہ میں رکاوٹ بن جاتی ہے، اس طرح راہ طلب میں فتور اور مقصد کے حصول میں رکاوٹ بین جاتی ہے، اس طرح سمجھنا جا ہے تا کہ وہ صحبت کی صاف ترین صورت کو اپنا سکے، اور وہ باتیں چھوڑ دے جومقصد کے حصول میں حائل ہوں۔

# عزلت وگوشهٔ ثنی:

ایک بزرگ نے ارشادفر مایا:

" بتہدیں برائی اس سے لتی ہے جسے تم جانتے ہو"

"فيخ ابرائيم بن ادهم تشريف لائے بين، كيا آپ ان سے ملاقات نہيں كريں گے۔"

حضرت سليمان في فرمايا:

'' کوئی خونخوار درندہ اگر میرے پاس آ جائے تو وہ مجھے اس سے زیادہ پبند ہے کہ میں ابراہیم بن ادھم سے ملاقات کروں، ۔۔۔اس لئے کہ جب میں ان سے ملوں گا تو ان سے اچھی اچھی با تیں ہوں گی۔ مجھے نفس کے بہترین احوال کا

### مراد المعارف المحاول ا

اظہار کرنا پڑے گا۔اس طرح سے نفس مجھ پرغالب آجائے گا۔اس میں ایک بہت بڑا فتنہے۔' یہاس شخص کے خیالات ہیں جواپنے نفس اور اخلاق کواچھی طرح سے جانتا تھا، ۔۔۔ اور واقعتا ایسا ہی ہے کہ دوہم نشینوں کی ملاقات میں اس بات کاامکان ہے۔سوائے ان لوگوں کے جنہیں اللہ بچائے رکھے۔

حضرت ابوسعید خدری دانشن سے روایت ہے کہرسول اکرم مَنَافِیْنَم نے ارشادفر مایا:

"بِشك عنقریب ایباز مانہ آئے گا کہ مسلمان کا بہترین مال بھیٹریں بکریاں ہوں گی۔جنہیں لے کروہ بہاڑوں کی گھاٹیوں اورنیبی علاقوں میں چرےگا، —اوراپنے دین کوفتنوں سے بچانے کے لئے دوڑتا پھرےگا۔" باری تعالی نے اپنے خلیل ابراہیم علیہ السلام کی زبانی یوں فرمایا:

وَاَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَذَّعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَادْعُوا رَبِّيْ ٥ (١٢ ١١ مر مريم)

'' میں تم سے اور ان چیز وں سے الگ ہوتا ہوں جنہیں تم اللہ کوچھوڑ کر پکارتے ہو، میں صرف اپنے پرورد گارکو پکارتا ہوں۔'' اس طرح انہوں نے عزلت اور کنارہ کشی کے ذریعے قوم پر غالب آنے کی کوشش کی۔

عزلت كى اقسام:

عزلت اور گوشه نشینی کی دواقسام ہیں:

- -عزلت فرمن -عزلت فضيلت
- عزلت فرض ہے کہ شراوراہلِ شرسے بیاجائے۔
- -عزلت نضیلت بیہ کہ نضول ہاتوں اور نضول لوگوں سے الگ رہا جائے۔
  - یکھی ندکورہے کہ خلوت ،عزلت سے مختلف ہے ، —
  - 🔾 —خلوت، دوسرول سے الگ رہنے کا نام ہے۔
- 🔾 —عزلت ہفس کی خواہشوں اور اللہ سے غافل کرنے والی چیزوں سے الگ رہنے کا نام ہے۔ 🖯

اس اعتبار سے خلوت کا وجود عام ہے مگر عزلت قلیل الوجو دلینی کم یاب ہے ، — شیخ ابو بکر وراق میشانی راتے ہیں ۔

'' حضرت آ دم علیہ السلام کے زمانے سے ہمارے اس زمانے تک جتنے فرقے پیدا ہوئے ہیں وہ سب میل جول سے پنیدا ہوئے ، — ان سے وہی محفوظ رہ سکا جس نے میل جول سے گریز کیا۔''

#### صحبت کے خطرات:

''خلوت اصل اور بنیاد ہے جبکہ میل جول (اختلاط) عارضی شے ہے۔''

چنانچاصل یعنی خلوت کواختیار کرنا چاہئے اور بھتر رضرورت میل جول رکھاجائے، — اور جب بقتر رضرورت لوگوں سے میل جول ہوتو خاموش رہاجائے کہ بہی اصل بنیاد ہے اور بات چیت عارض ہے، — اس لئے صرف ضرورت کے وقت بات کی جائے کیونکہ صحبت کے خطرات بہت ہیں۔ ان سے بیخے اور محفوظ رہنے کے لئے بہت زیادہ علم کی ضرورت ہے۔ بہر حال میل جول (اختلاط) اور صحبت سے بیخنے کے لئے بہت می احادیث اور روایات موجود ہیں جن سے متند اولہ کتا ہیں بھری پڑی ہیں۔

اس جوال کی جامع ترین جدیث ہے جسے حضرت عبد اللہ بن مسعود دولائے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ مَالَّةُ اللّٰمَ فَالْتُوْلَمُ نَے اللّٰمَ عَلَاللّٰمَ بن مسعود دولائے نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ مَالَّةُ اللّٰمُ فَالْتُولِمُ نَے اللّٰمِ بن مسعود دولائے کو روایت کیا ہے کہ رسول اللہ مَالَّةُ اللّٰمُ بن

اس حوالے سے ایک جامع ترین حدیث ہے جسے حضرت عبداللہ بن مسعود رفاقی نے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ مَا اللّٰهِ مَا ارشاد فر ماما:

''لوگوں پراییا بھی زمانہ آئے گاجب کسی دین دار کی دین داری محفوظ ندر ہے گی۔سوائے اس مخف کے کہ جوائے دین کے ساتھ ایک گاؤں سے دوسر ہے گاؤں کی طرف، — اور ایک بلند پہاڑ سے دوسر سے بلند پہاڑ کی طرف، — اور ایک سوراخ سے دوسر سے سوراخ کی طرف بھا گے گا جیسے ایک لومڑی جھپنے کے لئے بھا گی پھرتی ہے۔'' لوگوں نے عرض کیا:''یارسول اللہ مَنَّا اللَّهِ مَنَّا اللَّهُ مَنَّالِهُ مِنْ اللَّهُ مَنَّالِهُ اللَّهُ مَنَّالِهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَّالِهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَّالِيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَّالِهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنَّالِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا الْحَالِقُولُ اللْمُ اللَّهُ مَا اللَّ

آپ مَالَيْكُمْ نِي ارشادفرمايا:

'' پیسب اس وقت ہوگا جب روزی گنا ہوں کے سواکسی اور طرح سے حاصل نہ ہوگی، — ایبا زمانہ آ جائے تو اس وقت مجر در ہنا حلال ہوگا۔''

لوگوں نے عرض کیا:

" يارسول الله مَنْ يَنْ إلى الله مَنْ يَنْ إلى الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ

رسول اللهُ مَنَا لَيْكُمْ فِي ارشا وفر مايا:

''اس زمانے میں انسان کی ہلاکت اس کے والدین کے ہاتھوں سے ہوگی ، — اگر اس کے والدین نہیں ہوں گے تو اس کی ہلاکت بیوی اور اولا د کے ہاتھوں سے ہوگی ، — اگر اس کے بیوی نیچ نہ ہوں گے تو بیے ہلاکت اس کے رشتہ داروں کے ہاتھوں سے ہوگی۔''

لوگوں نے عرض کیا:

" يارسول الله مَثَالَيْظُمُ البيكييم، وكا؟"

رسول اكرم مَنَالَيْكُمْ نِهِ ارشادفر مايا:

''وہ لوگ اسے تنگی معاش پرشرم دلائیں گے۔ پھروہ اپنی طاقت سے زیادہ کام کرےگا، یہاں تک کہوہ ہلاکت میں پڑ جائے گا۔''

صحبت كى فضيلت:

بزرگان سلف کی ایک جماعت نے اللہ کے لئے صحبت واخوّت کو پہند کیا ہے، — ان کا خیال ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے اہلِ

#### مران المعارف المحال الم

ایمان کے درمیان اخوت پیدا کی تواسے ابنا حسان قرار دیا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ آعُدَاءً فَآلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَآصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِه إِخْوَانًاه

(پې،رکوع۲)

''اورالله کی اس نعت کو یاد کرو که تم و تمن تھے۔اس نے تمہارے دلوں میں الفت پیدا کر کے جوڑ دیا اور اس کی مہر بانی سے تم بھائی بھائی بن گئے۔''

ایک اورمقام برارشادفرمایا:

هُوَ الَّذِي آيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُوْمِنِيُنَ ٥ وَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ طَلُو اَنْفَقْتَ مَا فِي الْارْضِ جَمِيْعًا مَّا الَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ طَلُو الْفَالَانِ اللهُ ا

"الله وه ہے جس نے اپنی نفرت کے ساتھ تمہاری اور مومنوں کی مدد کی اور ان کے دلوں کو ملا دیا، -- جو پچھ زمین ہے ا اگرتم وہ سب کا سب صرف کر ڈالتے ، تو تم ان کے دلوں میں با ہمی الفت نہیں پیدا کر سکتے تھے، -- بیاللہ بی ہے جس نے ان کے درمیان بیدا کی۔ "

اس خدائی بھائی چارے اور ہم نشینی کوحضرت سعید بن مسیتب رٹائٹنڈ اور حضرت عبداللہ بن مبارک بھٹاللہ نے اختیار کیا ہے۔ اور پہفر مایا :

"محبت كابرا فائده يه به كه يه باطن كے مسامات كھول ديتى ہے اور اِس كى بدولت انسان كو حادثات وواقعات كاعلم حاصل ہوتا ہے۔"

کہتے ہیں کہ آفات ومصائب کی زیادہ اس کوخبر ہو عمق ہے جو بالعموم آفتوں اور مصیبتوں سے دوجار رہا ہو، — اس لئے علم محکم سے علم باطن کواستی کا ملتا ہے، اور آفات کی آندھیوں سے صدافت اور پختگی اختیار کرلیتی ہے۔ اور انسان اپنی قوت ایمانی کے ذریعے ان سے نجات حاصل کرلیتا ہے۔

صحبت اوراخوت کی بدولت نہ صرف تعاون اور ہمدردی کا جذبہ پختہ ہوتا ہے، بلکہ قلب کالشکر بھی طاقت پکڑ لیتا ہے۔اور رومیں ایک دوسر ہے کی روحانی خوشبو سے معطر ہوتی ہیں اور آسودگی وچین پاتی ہیں۔اپنے رفیق اعلیٰ کی طرف مل کر توجہ کرتی ہیں، — انہیں آ وازوں کی مثال سے سمجھا جاسکتا ہے۔ کہ جب چند آ وازیں مل جاتی ہیں تو وہ آسان کا سینہ چیرڈ التی ہیں، —اور جب یہی آ وازیں جدا جدا ہوں تو پھر منزل مقصود تک کوئی بھی نہیں پہنچتی۔

مدیث شریف میں ہے:

"مومن اپنی بھائی کے ساتھ ال کربہت کچھ ہوجا تاہے۔" اور جن لوگوں کا کوئی دوست نہ ہوگا۔ باری تعالیٰ ان کی زبانی فرما تاہے: فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِیْنَ ٥ وَلاَ صِلِیْقِ حَمِیْمٍ ٥ (پ١،سوروشعراء)

# حال عبارف المعارف كالمحال المحال المح

"(آج کے دن) نہ ہارا کوئی سفارش ہے اور نہ کوئی ہمدرد دوست ہے (جوہمدردی کرے)"

اس آیت مذکورہ میں حمیم کالفظ اصل میں همیم تھا،کین حروف حلقی اور ہم مخرج ہونے کی وجہ سے اسے حائے حلی '' کے بدل دیا گیا ہے۔ اور همیم ، میم بن گیا، سے همیم ، اہتمام سے ماخوذ ہے۔ یعنی ایسافخص جواپنے بھائی کے کام کے لئے کوشش کرے، کیونکہ دوست کے ضروری کامول کے لئے کوشش کرنا ہی حقیقی دوتی ہے۔

امیرالمؤمنین حفرت عمر والفیزارشا دفرماتے ہیں:

"تم میں سے جب کوئی اپنے بھائی کی طرف سے اپنے لئے محبت کا اظہار دیکھے تو اسے مضبوطی کے ساتھ تھام لے، کیونکہ بیمبت بہت کم لوگوں کونصیب ہوتی ہے۔"

مسی شاعرنے کیا خوب کہاہے (مفہوم):

« دهمهیں زمانے میں اگر ایک سیادوست مل جائے تو جان لوکہ تمہار امقصد حاصل ہو گیا مگر سیادوست ملتا ہی کہاں ہے! ''

### الله كى رضانه جانبے والا جھوٹا دوست ہے:

ایک بارالله تعالی نے حضرت داؤدعلیه السلام سے ارشادفر مایا:

"اے داؤد! تم نے گوشینی کیوں اختیار کرلی" -عرض کیا:

''اللی! میں نے تیری خاطر مخلوق ہے گوشہ بینی اختیار گ'' —

اس پرالله تعالی نے بیوحی نازل فرمائی:

''اے داؤد (علیہ السلام)! تم بیدار اور ہوشیار رہ کراپنے لئے دوست اختیار کرو، — اور جود دست میری رضا مندی نہ چاہے اسے جھوڑ دے کیونکہ وہ تمہارا دیمن ہے، وہ تمہارے دل کو پتھرکی طرح سخت بنا دے گا اور تمہیں مجھ سے دور کر دےگا۔''

#### الله کے محبوب بندے:

حدیث شریف میں ہے کہ

''تم میں سے اللہ کے محبوب بندے وہ ہیں جولوگوں سے محبت کرتے ہیں، اور دوسرے لوگ بھی ان سے محبت کرتے ہیں،'' —

چنانچدایک مون ہمدرداور ہردل عزیز ہوتا ہے، — اس حدیث شریف میں بیہ بات پوشیدہ ہے کہ جس نے تنہائی اور گوششین افتیار کرلی ، اس میں بیخاصیت باتی نہیں رہتی — (جبکہ دوسروں میں باتی رہتی ہے) — یعنی گوششین نہ دوسروں سے محبت کرتا ہے اور نہ اس سے محبت کی جاتی ہے۔) رسول اکرم ہوارنہ اس سے محبت کی جاتی ہے۔) رسول اکرم منافیظ نے اس حدیث میں انسان کی فطری عادت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جولوگ اہلتیت وصل میں ، عقل وایمان اور معرفت میں منافیظ میں انسان کی فطری عادت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جولوگ اہلتیت وصل میں ، عقل وایمان اور معرفت میں میں انسان کی فطری عادت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جولوگ اہلتیت وصل میں ، عقل وایمان اور معرفت میں میں انسان کی فطری عادت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جولوگ اہلتیت وصل میں ، عقل وایمان اور معرفت میں میں انسان کی فطری عادت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جولوگ اہلتیت وصل میں ،

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

کامل ہیں، ان میں یہ فطری اخلاق بھی زیادہ کممل طور پرموجود ہوتے ہیں — اس کی مثال رسول اللہ منظیم کی ذات والاصفات ہے جواس وصف ِخاص میں کامل ترین تھے، — انبیاء کرام علیہم السلام میں سے زیادہ محبت کرنے والوں کی پیروی کرنے والے بھی زیادہ تھے، — اور ان سب میں سب سے زیادہ محبت کرنے والی رسول اکرم منظیم کی ذات تھی، اس لئے آپ کی پیروی اور انباع کرنے والے بھی سب سے زیادہ تھے، — اس حوالے سے رسول اللہ منظیم کی ارشاد ہے:

''تم نکاح کروتہاری کثرت ہوگی۔ کیونکہ قیامت کے دن میں اس کثرت کی بناء پر دوسری اُمتوں پر فخر کروں گا۔'' اللہ تعالیٰ نے بھی رسول اکرم مَثَلِیْ اِلْمُ اَلَّیْ اِلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ و وَلَوْ کُنْتَ فَظَّا غَلِيْظُ الْقَلْبِ لَا نَفَضُوْ ا مِنْ حَوْلِكَ ٥ (پ، سوره ال عران) ''اگرتم بدخلق اور یخت کیر ہوتے تولوگ آپ کے پاس سے منتشر ہوجاتے۔''

یہی وجہ ہے کہ اس عالمگیر محبت کے جذبہ کے باوجود آپ مَنَافِیْ اِنْ کُوشہ شینی اختیار کی، کیونکہ جس ہستی میں محبت ورافت کا وصف جتناوا فراور مشحکم ہوگا ،سلوک کی ابتداء میں وہ گوشہ نینی کو اختیار کرے گا، — اس لئے آپ مَنَافِیْزُم کو ابتدائے حال میں خلوت نشینی مرغوب تھی۔ آپ نے عار حرامیں خلوت اختیار کر کے کئی را تیس عبادت میں بسر فرما کیں، — اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ عزلت نشینی سے محبت کا جذبہ فنا ہوجاتا ہے وہ خلطی پر ہیں۔ عزلت نشینی سے محبت کا جذبہ فنا ہوجاتا ہے وہ خلطی پر ہیں۔ انہوں نے عزلت نشینی کوچھوڑ کر جذبہ محبت کی فضیلت حاصل کرنے کی جوکوشش کی ہے وہ سراسران کی خلطی ہے۔

انبیاء کرام واولیاء عظام، جن میں محبت کا جذبہ بخوبی ہوتا ہے، عزلت شینی کو اختیار کرتے رہے ہیں۔ اس میں بھی وہی راز
پوشیدہ ہے جس کا ہم نے اس باب کے شروع میں ذکر کیا ہے کہ انسان میں فطری طور پراپ ہم جنسوں کی طرف رغبت پائی جاتی
ہے۔ جب اہلی کمال میں بیجذ بہ بیدار ہوتا ہے تو اللہ تعالی ان میں خلوت آرائی اورعزلت نشینی کا شوق بھی پیدا فرمادیتا ہے۔ تاکہ وہ
عام طور سے اپ ہم جنسوں کی صحبت کے طبعی میلان سے اپنافس کو پاک کریں، ۔۔ اور بلند ہمت ہمتیاں (انبیاء واولیاء کرام)
اس طبعی میلان ور ججان کو چھوڑ کر محبت کی راہ میں ترقی پائیں، ۔۔ چنانچہ وہ جب تصفیہ نفس کا پوراحتی اوا کر لیتے ہیں اور اس طبعی
میلان سے پاک ہوجاتے ہیں تو رومیں پھر پہلی اور حقیقی محبت کی بناء پر اپنے ہم جنس کی طرف مائل ہوتی ہیں، ۔۔ اور جب اللہ تعالیٰ
میلان سے پاک ہوجاتے ہیں تو رومیں پھر پہلی اور حقیقی محبت کی بناء پر اپنے ہم جنس کی طرف دوبارہ بھیجتا ہے تو اس وقت ان کا لوگوں سے میل جول پاکیزہ اور مصفا ہوتا ہے۔ وہ پاکیزہ نفوس روحانی انوار
مجب کرتے ہیں بلکہ اللہ کے دوبارہ بھیجتا ہے تو اس وقت ان کا لوگوں سے میں جول پاکیزہ وارم حقیق ہوتا ہے۔ وہ پاکیزہ نفوس روحانی پر کی امیر کی طرف دوبارہ بھی جوت کے اصول پر عمل پیرا
موب اس کے زد کی عزلے نشینی بری اہمیت رہتے ہیں۔ ، ۔۔ اس طرح جوشی ہی محبت کے اصول پر عمل پیرا

جولوگ عزلت وصحبت کی حقیقت ہے آگاہ ہیں ،اورعزلت کی **ن**دمّت کرتے ہوئے اس پردلیل لاتے ہیں ،سخت غلطی پر ہیں ،حالانکہ:

"جس طرح عزلت اینے مناسب وقت پر پسندیدہ ہے،اس طرح صحبت بھی اپنے مناسب وقت پر پسندیدہ ہے۔"

# عوارف المعارف المحارف المحارف

چنانچہ جو گوششنی اختیار کرتا ہے وہ با ہمی محبت کے اصول بڑمل پیرا ہے۔اس بات کو ثابت کرنے کے لئے محمد بن حنفیہ رہائٹیؤ کا یہ قول سب سے بڑی دلیل ہے:

بیدں سبے برں رساں۔ '' وہ مخص عقل سمجھ نہیں رکھتا کہ جوکسی ایسے خص سے کہ جس کے ساتھ مل کے رہنا اس کے لئے لا زم وضروری ہو، تب تک نباہ نہ کرے، جب تک کہ اللہ تعالیٰ اس کی اس شخص سے نجات اور چھٹکارے کی کوئی صورت نہ پیدا کردے۔''

#### بمدر داور مخلص دوست:

حضرت بشربن حارث نے ارشادفر مایا:

''بند ہُ حق جب اللہ کی اطاعت میں کوتا ہی کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس ہے اس کے ہمدر ددوست کوچھین لیتا ہے۔'' چنا نچہ اللہ تعالیٰ اپنی مہر بانی ہے اپنے مخلص بندوں کوفوری طور پر ثو اب پہنچانے کے لئے مخلص و ہمدر ددوست عطافر مادیتا ہے، —ایسامونس و ہمدرد:

- کبھی اسے اس طرح سے فیض پہنچا تا ہے جیسے شیخ کے ذریعے فیض پہنچا ہے ،
  - 🔾 مستبھی خوداس سے مریدوں کی طرح فیض حاصل کرتا ہے۔

لہٰذاا یک سیجے خلوت نشین کومونس و ہمدرد کے بغیر نہیں رہنے دیا جاتا۔

- اگرخلوت نشین سے اپنے کام میں کوتا ہی سرز دہو جائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے کوئی ایسانتھ اس کا ہمدر دبن کے آتا ہے جو
   اس کے حال کی تکمیل کراد ہے۔
- اگراس کے حال میں کسی طرح کی کوئی کوتا ہی نہیں تو اللہ تعالی اس کے کسی مرید کواس کا مونس وہمدر دینا ویتا ہے، یانس ومحبت عام طرح کی محبت نہیں ہوتی بلکہ اللہ کی طرف ہے، — اللہ کے لئے، — اور اللہ کے کام کے لئے ہوتی ہے۔ رضائے اللہی کے لئے باہمی محبت:
  - 🔾 ـــحضرت عبدالله بن مسعود رالله عند مایا:

''وہ لوگ جومخض اللہ کی رضا حاصل کرنے کے لئے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں، قیامت کے دن وہ سرخ یا قوت کے ستونوں پر ہوں گے، — ان بالا خانوں سے وہ اہلِ بہشت کوجھا نکیں ستونوں پر ہوں گے، — ان بالا خانوں سے وہ اہلِ بہشت کوجھا نکیں گے، ان کاحسن و جمال اہلِ بہشت پر ایسا چکے گا جس طرح کہ دنیا والوں پر سورج چمکتا ہے، — ان کاحسن و جمال د کیھ کر اہلِ بہشت کہیں گے :

''ہمیں ان لوگوں کے پاس لے چلوتا کہ ہم ان لوگوں کود کھے کیس جو محض اللہ کے لئے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں۔'' وہ سبز ریشم کے کپڑے پہنے ہوں گے ،ان کی پیشانی پر لکھا ہوگا: '' پہلوگ ایک دوسرے سے اللہ کے لئے محبت رکھتے ہیں۔''

شخ ابوا دریس الخولانی میشد نے حضرت معاذ رفائنڈ سے کہا:

''میں آپ سے محض اللہ کے لئے محبت کرتا ہوں۔''

حضرت معاذ رئائن نے فرمایا:

وجمهين خوش خبرى اوربشارت موكيونكه مين نے رسول اكرم مَثَّالَيْئِم سے سنا ہے، آپ مَثَّالَيْئِم نے فرمایا:

'' قیامت کے دن کچھلوگوں کے لئے عرش کے اردگر دکر سیاں رکھی جائیں گی ، — ان کے چبرے چود ہویں کے جپاند کی طرح چکتے ہوں گے۔اس وقت لوگ پریشان ہوں گے مگریہ پریشان نہیں ہوں گے، — بیاولیاءاللہ ہیں جنہیں نہ کوئی خوف ہوگانہ کوئی ڈر ہوگا۔''

لوگوں نے عرض کیا:

" يارسول الله (مَا لَا يُعْرِيمُ )! بيكون لوك بين!"

رسول الله مَنَالِيَّةِ مِنْ ارشاد فرمايا:

'' یہ وہ لوگ ہیں جواللہ کے لئے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں۔''

حضرت عبادہ بن صامت رہالٹنئے سے مروی ہے کہرسول اللہ منا فیٹے منافی نے فرمایا:

"ارشاد باری تعالی ہے: وہ لوگ میری محبت کے متحق ہو گئے جو:

سیرے لئے ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں ،

O - میرے لئے ہی ایک دوسرے سے ملتے ہیں ،

🔾 \_ میرے لئے ہی ایک دوسرے پر اپنا مال صرف کرتے ہیں اور صدقہ دیتے ہیں۔''

بغض دین کوخراب کردیتاہے:

فیخ ابوالفتح محربن عبدالباقی میشانی نے بالا سناد حضرت سعید بن میتب والنی سیتب وایت کیا ہے کہ رسول الله مَالیَّا فِی ارشاد

فرمايا

"كيامين تههيں وعمل نه بتاؤں جو بہت زيادہ نمازيں پڑھنے اور صدقہ دینے سے بہتر ہے۔"

انہوں نے عرض کیا:

" يارسول الله (مَالَّالُيْظُمُ)! وهُمَل كيابٍ؟"

آب مَا لَيْكُمْ نِي ارشادفر مايا:

'' وہ ممل دوبندوں کے درمیان سلح کرادینا ہے، ہے تم بغض اورعداوت سے الگ رہو کیونکہ بید ین کوخراب کرتا ہے۔'' حضرت ابوسلم میشد فر ماتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو ہریرہ ڈلاٹنڈ کو بیصدیث بیان کرتے ہوئے سنا ہے جس میں بغض وعداوت پروعیدآئی ہے،اوروہ بیہے:

'' کوئی خلوت نشین ،لوگوں سے نفرت اور بدگمانی کر کے ان سے کنار ہ کشی نداختیار کرلے ، کیونکہ پیخت غلطی ہوگی ، سے مگر جو شخص اپنے نفس اور اس کی آفات سے بچنے کے لئے اور مخلوق کواپنی برائی سے محفوظ رکھنے کے لئے گوشہ نشین ہوجائے تو ایبا شخص اس وعید کے تحت نہیں آتا۔''

اس حدیث میں حالقه کالفظ آیا ہے جس کے معنی ہیں کہ بغض دین کوخراب کرنے والا ہے، — کیونکہ ایبا شخص مومن بندوں اور دوسرے مسلمانوں کونفرت کی نظر سے دیکھتا ہے،اور ایبا کرنے والا دین کوخراب کرنے والا ہے۔

حضرت خالد بن معدان عِنالله ماتے ہیں:

"الله تعالی کا ایک فرشته ایبا ہے جس کا نصف حصه آگ کا اور نصف حصه برف کا ہے، اور بید دعا کرتا ہے کہ الہی! جس طرح تو نے میرے اندر برف اور آگ کو ملادیا ہے کہ نہ تو برف آگ کو بجھا سکتی ہے، اور نہ آگ برف کو بچھال سکتی ہے، اس طرح تو اپنے نیک بندوں میں الفت پیدا فرمادے۔''

#### نیک بندول کی صحبت:

السَّلام عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللهِ الصَّالِحِينَ٥

" ہم پرسلامتی ہواوراللہ کے نیک بندوں پر۔"

لہذا یہ نیک بندے جاہے ظاہری طور پرمتفرق ہوں ،ایک جگہ پر نہ ہوں گرروحانی طور پر یکجا اورا کھے ہیں۔وہ ایک دوسرے کے قریب اور ہم صحبت وہمنشین ہیں اور دنیاوآ خرت کوملانے کے لئے ان کی کوششیں بقینی ہیں۔

حضرت عمر طالفین فرماتے ہیں:

''کوئی شخص اگردن بھرروزہ رکھے اور شب بھرنماز پڑھے، —صدقات بھی دے، خیرات بھی کرے، (اس کے ساتھ ساتھ) جہاد بھی کرے، —لیکن اگراس کی کسی سے اللہ کے لئے نہ محبت ہو، — اور نہ کسی سے اللہ کے لئے دشمنی ہوتو ایسے خص کے بیسب کام بے فائدہ ہیں۔''

شخ ابو بکراللمتانی میشاند فرماتے ہیں:

''اللہ کے ساتھ رہو (اس کی صحبت اختیار کرو)، — اگر تمہارے میں اس کی طاقت نہیں تو ان لوگوں کی صحبت اختیار کروجواللہ کی صحبت میں رہتے ہیں۔ تا کہ ان کی صحبت کی برکت تمہیں اللہ کی صحبت میں پہنچادے۔''

ہارے شیخ محتر م ابونجیب سہرور دی میشد نے بالا سنا دشیخ علی بن سہل میشاللہ کا یہ بیان لکھا ہے کہ انہوں نے فر مایا:
 "اللہ تعالیٰ سے محبت یہ ہے کہ تم مخلوق سے الگ رہولیکن اولیاءاللہ سے الگ نہ رہو ۔۔ اس لئے کہ اولیاءاللہ سے محبت



الله ہے محبت ہے۔''

صحبت وخلوت کے ثمرات ونقصانات:

ایک شاعرنے صحبت وخلوت کامفہوم اوراس کے ثمرات ونقصانا ت کااس طرح سے ذکر کیا ہے: ''دکسی بر ہے ہم نشین کے پاس بیٹھنے سے بہتر ہے کہ انسان اکیلا رہے، — اور کسی نیک اورا چھے ہم نشین کے پاس بیٹھنا ا سے بہتر ہے کہ انسان اکیلا بیٹھار ہے۔''

# بابنمبر۵:

# صحبت اوراخوت کے حقوق

#### حقوق صحبت کے آ داب:

ارشاد بارى تعالى ہے:

---- وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُولى ٥

'' نیکی اور تقو کی میں تعاون کرو''

🔾 — ایک اورمقام پرارشادفر مایا:

وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُ بِالْمَرُحَمَةِ٥

"وہ ایک دوسرے کوئل کہنے اور رحم کرنے کی ہدایت فرماتے ہیں۔"

رسول الله مَثَالَثُهُ عُلِي كَاللهِ عَلَيْدُ عُلِي كَاللهِ مَثَالِثُهُ إِلَى اللهِ مِنْ اللهُ عَلَى اللهِ مَثَاللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ مَا لَى اللهِ مَثَاللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ مَا لَى اللهِ مَثَاللهُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ مَا لَى اللهِ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ مَا لَى اللهِ عَلَيْدُ عَلَيْكُ عَلَيْدُ عَلَيْكُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْدُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُومُ عَلَيْكُمْ عَلَي كُلْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلِي عَلِي عَلَيْكُمْ عَلِي عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَ

اَشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ

''وہ کا فروں پرسخت ہیں گرآ پس میں ایک دوسرے کے ساتھ رحم کرتے ہیں۔''

ان آیات مذکورہ بالا میں بندوں کوحقو ق صحبت کے آداب بتائے گئے ہیں، سے چنانچہ جوکوئی کئی کی صحبت اختیار کرے، سیا اسے اپناروحانی بھائی بنائے تو اس کاسب سے پہلا کام یہ ہے کہ وہ دونوں ل کراللہ تعالیٰ سے نیاز مندی اور گریہ وزاری کے ساتھ یہ وعاکریں:

''الله تعالیٰ ان کی صحبت میں برکت عطافر مائے۔''

اس طرح الله تعالیٰ اس کے لئے جنت یا جہنم کا درواز ہ کھول دےگا، —

#### نیک صحبت:

اگران دونوں کی صحبت میں خیروبرکت ہے تووہ بہشت کے دروازے کا کھل جانا ہے۔ جبیبا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: آلاَ حِلَّاءُ یَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْض عَدُوَّ اِلَّا الْمُتَّقِیْنَ ٥

"اس (قیامت کے ) دن پر ہیز گاروں کے سواہرایک دوسرے کادشمن ہوگا۔"

مذكور ہے كہ قيامت كے دن جب ايك روحاني بھائي سے كہا جائے گا: " تم بہشت ميں داخل ہو جاؤ\_" تو اس وقت وہ ايخ

# مراف المعارف المحارف ا

(روحانی) بھائی کےمقام کے بارے میں دریافت کرے گا کہوہ کہاں ہے، —اگروہ اس سے کم درجے پرہوگا تو وہ جنت میں اس وقت تک داخل نہیں ہوگا جب تک اس کے بھائی کوبھی اس جیسا درجہ یا مقام نہ دیا جائے گا، —اورا گرجواب میں اس سے کہا جائے گا کہاس کے اعمال تو تیرے اعمال جیسے نہیں ہیں، —تو وہ کہے گا:

"میں توبیا عمال اپنے اور اپنے اس بھائی کے لئے کرتا تھا۔"

چنانچہاہے وہ سب کچھ عطا کر دیا جائے گا جس کا وہ اپنے بھائی کے لئے تمنائی تھا۔اس کے بھائی کواس کے برابر کا درجہ اور مقام عطا کر دیا جائے گا۔

#### برصحبت

اگران دونوں کی صحبت میں شراور فساد ظاہر ہوا تواس پردوزخ کا دروازہ کھل جائے گا، — جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: وَ يَـوْمَ يَـعَـضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَكَيْهِ يَقُولُ يِلْكَيْتَنِى اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيَّلا ٥ يـٰـوَيْلَتَى لَيُتَنِى لَمُ اَتَّخِذُ فُكِلانًا خَلِيُّلا٥

''اوراس دن ظالم اپنے ہاتھوں کو دانتوں سے کانے گا اور کیے گا '' کاش! میں نے رسول کا راستہ اپنایا ہوتا ہے، — کاش! میں نے فلاں کو دوست نہ بنایا ہوتا۔''

یہ آیت اگر چہا یک مشہور واقعہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اس کے ذریعے اپنے بندوں کواس بات سے مطلع کیا ہے کہ وہ ایسے ہر دوست سے کنارہ کش رہے جواسے اللہ کے راستے سے ہٹا دینے اور دورکر دینے والا ہو۔

چھان بین کئے بغیراورنیت کا حال جانے بغیرا چا نک کسی کی دوستی اورصحبت اختیار کرنا ایسے جاہلوں، غافلوں اور نا دانوں کا کا م ہے جومعاشرتی معاملات کے مقاصد اور ان کے نفع ونقصان کاعلم نہیں رکھتے ، — اس بارے میں حضرت عبداللہ بن عباس ڈی ڈپنا کا ارشاد ہے:

''انسان ہی انسان کو بگاڑ تا اور خراب کرتا ہے۔''

#### صحبت میں احتیاط:

صحبت سے نیک وبداثرات ہوتے ہیں۔ یعنی صحبت سے بگاڑ بھی ہوسکتا ہے اور سُد ھار بھی۔ جب ایبا ہی معاملہ ہے تو شروع ہی سے احتیاط کی جائے ، — اس کے لئے دوست کے سجے انتخاب کے لئے اللہ سے بار بار دعا کرے ، — نہ صرف خیر و برکت طلب کی جائے بلکہ نماز استخارہ بھی پڑھی جائے تا کہ تائید غیبی بھی حاصل ہوجائے۔

صحبت واخوّت اختیار کرنا بھی ایک طرح کاعمل ہے۔اس کئے ہڑمل کی طرح اس کے لئے بھی مُسنِ نیت اور نیک انجام کی تمنا کرنے کی ضرورت ہے، — رسول اکرم مُنافِیْنِم کے ایک طویل ارشادمبارک کوخضراً پیش کررہے ہیں۔آپ نے ارشاد فر مایا: ''سات افراد ایسے ہیں جو قیامت کے دن اللہ کے سائے تلے ہوں گے، — ان میں سے دوخص وہ ہیں جوایک دوسرے

# عوارف المعارف المعارف

مے مض اللہ کے لئے محبت کرتے رہے ہیں اور انہیں اس حالت میں موت آئی۔''

اس حدیث شریف میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ اخوت و محبت میں نیک انجام کا ہونا بھی شرط ہے۔ تا کہ ان دونوں کے لئے باہمی اخوت و معبائی چارے کے حقوق ضا کئے کر کے فساداور بگاڑ پیدا کر دیا جائے تو سمجھ لیا جائے کہ اس کی نیت ہی بگاڑ کی تھی۔ جائے تو سمجھ لیا جائے کہ اس کی نیت ہی بگاڑ کی تھی۔

ندکورہے کہ جب دوآ دمی مل کرکوئی نیک کام کریں تو شیطان اس پراس قدر حسد نہیں کرتا جتنا اسے ان دوآ دمیوں پر ہوتا ہے جو روحانی بھائی بن کرایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں۔ شیطان اور اس کے چیلے اس بات کی پوری کوشش کرتے ہیں کہ جیسے بن پڑے ان دونوں کے بھائی جارے میں بگاڑ پیدا کر دیا جائے۔

#### روحانی محبت:

حضرت فضيل وشاللة عن مات ہيں:

''غیبت واقع ہونے سے اخوّت کا خاتمہ ہوجا تا ہے۔''

اس کی وجہ یہ ہے کدروحانی اخوّت روبرو (آمنے سامنے) ہوتی ہے جبکہ غیبت میں ایسانہیں ہوتا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: ''اِخُوَانًا عَلیٰ سُرُدٍ مُّتَقَامِلِیْنَ o

"وه بھائی بن کرآ منے سامنے تختوں پر بیٹھے ہوں گے۔

سيدالطا كفه ينخ جنيد رميناند ماتے ہيں:

''اگر دو شخص محض اللہ کے لئے روحانی بھائی بن جائیں، ۔ پھران میں سے کوئی ایک دوسر ہے نفرت کر ہے تو یقینا کسی نہ کسی میں کوئی خامی ہے۔ اللہ کے لئے موجت تو میٹھے پانی سے بھی زیادہ خوشگواراور پا کیزہ ہے، ۔ اور جو کام اللہ کے لئے کیا جائے اس میں وہ خود پا کیزگی جاسر افرمادیتا ہے، ۔ اور جس کام میں پا کیزگی ہوا سے بیشگی حاصل ہوتی ہے۔ اس دائی پا کیزگی کی اصل یہ ہے کہ باجمی اختلاف نہ ہو، ۔ جبیبا کہ رسول اکرم مَثَاثِیَّا نے ارشاد فرمایا:

''تم اپنے بھائی سے نہ جھگڑا کرو، نہ دل گلی کرو، —اور نہاس سے کوئی ایساوعدہ کروجہےتم پورانہ کرسکو۔''

حضرت شیخ ابوسعیدالخراز رئیشاند فرماتے ہیں کہ میں بچاس سال تک صوفیاء کی صحبت میں رہالیکن اس طویل عرصے میں میرے اوران کے درمیان بھی کوئی اختلاف نہیں ہوا، — ان سے دریافت کیا گیا:

"الیاکس طرح سے مکن ہوا؟" -آپ نے ارشاد فرمایا:

"اس کی وجہ بیتی کہ میں نے ان کی صحبت میں نفس کوخود پر غالب نہیں آنے دیا۔"

# المعارف المعارف المحارف المحار

#### مخلوق کے ساتھ صحبت کی شرا کط:

ابوعبدالله بن الجلاء عِينات كي في وريافت كياكمين مخلوق كي صحبت مين كن شرائط كے ساتھ رہوں، — آپ نے فر مايا:

- 🔾 اگرتم ان کے ساتھ نیکی نہیں کر سکتے توانہیں تکلیف بھی نہ دو،
- 🔾 اگرتم انہیں خوش نہیں کر سکتے توان کے ساتھ برائی بھی نہ کرو،''

''اینے بھائی کی محبت اور اوسی سے فائدہ اُٹھا کراس کی حق تلفی مت کرو، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہرمومن کے حقوق مقرر فرما دیئے ہیں، — چنانچہ جوان کی حق تلفی کرتا ہے۔وہ اللہ تعالیٰ کی حق تلفی کرتا ہے۔''

## قطعی تعلقی میں بھی خیر ہے ذکر کرنا:

صحبت کے دیگر حقوق وآ داب میں ہے ایک حق ریجی ہے کہ اگر کسی دوست سے قطع تعلق ہوجائے تو بعد میں بھی اس کا ذکر خیر سے کرنا چاہئے ، — مذکور ہے کسی بزرگ کواپنی اہلیہ کی ناپبندیدہ باتوں کاعلم تھا۔ جب دوسرےلوگ ان سے اس کا ذکر کرتے تو آپفرمات:

"مردکے لئے یہی مناسب ہے کہ وہ اپنی بیوی کے بارے میں اچھی بات کہے۔"

کچھ مدت کے بعد انہوں نے اسے طلاق دے دی، -- اس کے بعد لوگوں نے اس کے بارے میں پوچھا، تو آپ نے ارشادفر مایا:

'' جبکہ میرااس ہے کوئی تعلق نہیں رہا۔اب میں اس کے بارے میں کیا کہوں۔'' پیاصل میں اخلاق الّٰہی کی پیروی اورا تباع ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ عمدہ اور پا کیزہ با تیں ظاہر فریا تا ہے اور ناپسندیدہ اور بری با تیں

#### قطع تعلقی کے بعدرو یہ:

اس معاملے میں اختلاف ہے کہ اگر کسی سے طع تعلق ہوجائے تو کیا اس سے بغض رکھنا جا ہے یانہیں؟

○ -- حضرت ابوذ رغفاری دگانین فر ماتے ہیں:

'' جب میرا کوئی دوست اپنی پہلی حالت کو بدل دے تو میں اس سے اس طرح بغض رکھوں گا جس طرح اس سے محبت

ایک اور بزرگ اس سے مختلف رائے رکھتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے:

''کسی دوست کی صحبت میں رہنے کے بعداس سے بغض نہیں رکھنا جاہئے ،البتہ اس کے ممل (اور کر دار) سے نفرت

جيها كه بارى تعالى نے اپنے محبوب كريم مَثَاثِيْنِ سے فرمايا:

فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلُ إِنِّي بَرِىءٌ مِّمَّا تَعْمَلُونَ٥

''اےرسول!اگروہ آپ کی نا فرمانی کریں تو کہددیں کہ میں تمہارے کاموں سے بیزار ہوں۔''

اس آیت میں عمل اور کر دار سے بیزاری کے لئے اظہار فر مایا گیا ،ان کی ذات اور شخصیت سے بیزاری کے لئے نہیں فر مایا گیا۔

#### بغض كامعياراورا ظهار:

ندکور ہے کہ حضرت ابودرداء رہ النی کی محفل میں ایک نو جوان بیٹھا کرتا تھا۔ آپ اوروں پر اسے ترجیح دیتے تھے، — اتفاق ہے وہ نو جوان کسی کبیرہ گناہ میں گرفتار ہوگیا۔حضرت ابودرداء رہائٹن کوبھی اس کی اطلاع ہوگئی۔لوگ کہنے لگے:

'' کاش آپ نے اسے جھوڑ دیا ہوتا۔''

حضرت ابودر داء رِّنْ النِّنْ بِنِي ارشا دفر مايا:

'' دوست کوایسی با توں پرچھوڑ انہیں جاتا —''

کہاجاتا ہے کہدوسی ایک ایبارشتہ ہے جیسے خونی رشتہ ہوتا ہے۔ کسی صاحب عقل سے بوجھا گیا:

'' تتہمیں بھائی یا دوست میں سے کون زیادہ پبندہ ہے۔''

انہوں نے جواب دیا:

''اگرمیرا بھائی میرادوست بن جائے تو میں اسے ببند کروں گا۔''

#### لغزش کی معافی:

رائے کا اختلاف ان صورتوں میں ہوسکتا ہے۔

جب دوست سے ظاہری اور باطنی دونوں طرح سے جدائی ہوجائے ،

۔۔۔ یا یہ کہ ظاہری جدائی ہواور باطنی تعلق قائم رہے۔

اں معاملہ میں تفصیل کے بغیر کئی طور پر فیصلہ ہیں کیا جا سکتا مختلف اشخاص کے حالات مختلف ہوتے ہیں جنہیں دیکھ کر فیر کیا جا سکتا ہے۔

- کھاوگ ایسے ہوتے ہیں جن میں بہتبدیلی اس صورت میں نمودار ہوتی ہے جب وہ اللہ کی راہ سے ہث جاتے ہیں اور ان کی سابقہ برائی ان میں ملیٹ آتی ہے، ایسے لوگوں سے بغض رکھنالا زم ہے۔
- سے کچھلوگ ایسے ہوتے ہیں جن سے اتفاقیہ کوئی لغزش واقع ہوگئ ہو، سے یاغفلت اور کوتا ہی واقع ہوگئ ہو، کیکن ان کی اصلار کی توقع ہو، سے لوگوں سے بغض نہیں رکھنا چاہئے کیکن موجودہ حالت کی وجہ سے ان کے تمل سے نفرت کی جائے گئیں۔ ان کی ذات سے نفرت نہ کی جائے بلکہ انہیں محبت کی نظر سے ہی دیکھا جائے، سے اور ان کی نجات اور اصلاح کی امہا

حدیث شریف میں ہے:

'' کچھلوگوں نے جب اس شخص سے بدکلامی کی اور اسے برا کہنے لگے جس نے کوئی بدکاری کی تھی تو آپ مَٹَا لَیُکِمْ نے انہیں چپ کراتے ہوئے یہ تنبیہ فرمائی:

"م اپنے بھائی کے خلاف شیطان کے مددگارنہ بنو۔"

حضرت ابراہیم انتحی میں سے فرمایا:

''اگرتمہارےروحانی بھائی ہےکوئی گناہ واقعہ ہوجائے تو اس سے قطع تعلق نہ کرو، — کیونکہ آج اگراس سے یہ گناہ ہو گیا ہے تو کل وہ اسے جھوڑ بھی دے گا۔''

حدیث شریف میں آیا ہے:

''عالم کی لغزش سے بچو، سے لغزش پرنالبندیدگی کا اظہار کروہ کین اس لغزش کی وجہ سے اس سے قطع تعلق نہ کرو بلکہ اس کی تو بہ کے منتظر رہو۔''

روایت میں ہے کہ حضرت عمر وہانٹونٹ نے ایک روحانی بھائی بنایاتھا، جب آپ ملک شام کی طرف سفر کے لئے جانے لگے تو کس آنے والے سے آپ نے پوچھا:

"مير اس بعائي كاكيا حال بي؟" --اس مخص نے كها:

"وه توشیطان کا بھائی بن گیاہے " — آپ نے اسے ڈانٹتے ہوئے فرمایا:

"خاموش رہو" — وہ مخص <u>کہنے</u> لگا:

"وه كبيره كنابول كامرتكب مواب حتى كمشراب بهى پينے لگاہے۔"

آپ نے اس مخص نے فرمایا:

'' جبتم واپس جانے لگوتو مجھ سے مل کر جانا'' — اس کے بعد آپ نے اپنے دوست کولکھا:

حْمَهُ تَنْزِيُلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ عَافِرِ الذَّنْبِ وَ قَابِلِ التَّوُبِ شَدِيْدِ الْعِقَابِ لا

(پ۲۲۴ بهورهمومن)

" يقرآن عيم عزت والے اور جاننے والے الله كى طرف سے نازل ہوا ہے، جو گنا ہوں كومعاف كرتا اور توب كو قبول كرتا ہے ہے مرسخت سزاد بينے والا بھى ہے۔"

يرآيتي لكه كرآپ نے اسے بہت ملامت كى ۔آپ كے دوست نے جب خط پڑھا تو بہت رويا اور كہنے لگا:

"الله تعالیٰ نے سیج فر مایا۔اورعمر ( طالتین ) نے جو کچھ خیرخوای کی وہ درست ہے۔ "

اس کے بعداس نے اپنے گناموں سے توبہ کرلی۔

#### اخوّت كى شرا ئطاور حقوق:

روایت ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ مَالِیُّیُمُ نے حضرت عمر بِنالِیُّوُ کو إدھراُ دھررُ خ پھیرتے ہوئے دیکھا تو ان سے اس کی وجہ دریا فت کی ، —حضرت عمر بڑالٹیُوُ نے عرض کیا:

''یا رسول الله (مَنْ اللَّیْمِ)! میں نے ایک مخص کواپنا روحانی بھائی بنایا ہے۔اس کی تلاش میں اِ دھراُ دھر دیکھر ہا ہوں۔وہ دکھائی نہیں دے رہا۔''

رسول اكرم مَثَالِيَّةِ مِنْ ارشادفر مايا:

"اے عبداللہ! جبتم کسی کواپنا بھائی بناؤتواس کااوراس کے باپ کانام اوراس کے گھر کا پتہ دریافت کرلیا کرو، —تاکہ:

- 🔾 اگروہ بیار ہوتواس کی عیادت کے لئے جاؤ،
- اگروه کسی کام میں مشغول ہوتواس کی مدد کرو۔''

حضرت ابن عباس کی خنافر مایا کرتے تھے:

'' جو تخص میری مجلس میں بغیر کئی ضرورت کے تین بارآتا جاتا ہے تو مجھے دنیا میں ہی اس کے بدلے کاعمل ہوجاتا ہے۔'' حضرت سعید بن العاص رفی تنظیف نے فر مایا کہ میرے ہم نشین کے مجھ پر تین حقوق ہیں :

- --- جبوہ میرے پاس آئے تو میں اس کا خیر مقدم کروں ،
  - جبوه بات کرے تو میں اس کی طرف متوجہ رہوں ،
- 🔾 جب وہ بیٹھے تو میں اسے تنجائش والی اوراجھی جگہ پر بٹھا ؤں۔''

#### الله کے لئے محبت کی پہچان:

اللہ کے لئے جومجت کی جاتی ہے اس کی پہچان یہ ہے کہ اس میں دنیاوی اغراض ادراحسان کا شائبہ تک نہ ہونا چاہئے ، —
کیونکہ کسی غرض کے لئے جومجت کی جاتی ہے ،غرض پوری ہونے کے بعدوہ قائم نہیں رہتی بلکہ زوال کا شکار ہوجاتی ہے ، —اور جس دوسی میں کوئی غرض شامل نہ ہووہ محبت یا ئیدار رہتی ہے۔

اللہ کے لئے کی جانے والی محبت کی ایک میر پہچان ہے کہ محبت کرنے والا جہاں تک ممکن ہودنیا کی چیزیں اپنے روحانی بھائی پر قربان کردے، — جبیبا کدارشاد باری ہے:

يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ اللَّهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوْتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى آنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴿ لِ

''وہ (انصار) لوگ مہاجروں سے محبت کرتے ہیں ،اور جو کچھانہیں (مہاجرین) کودیا جائے اس سے وہ اپنے سینوں ''

لے یہ آیت مبارکہ انصار ومہاجرین کے باہمی بھائی چارہ کے بارے میں نازل ہوئی۔جس کے نظائر تاریخ اسلام میں دعوت نظارہ دیتے ہیں اور تاریخ عالم ایک مثال پیش کرنے سے قاصر ہے۔

# مواف المعارف ا

میں کدورت نہیں پاتے ، — اوراپنے او پرایٹار کرتے ہیں خواہ خود حاجت منداور مفلس ہوں۔''

اس ارشاد باری کامطلب بیہ ہے کہ وہ اپنے بھائیوں کے مال کی وجہ سے ان سے حسنہیں کرتے، --- اور بیدواوصاف:

دین و دنیا کی کسی چیز برحسد نه کرنا،

ایے مقدور کے مطابق ایٹارکرنا،

ایسے میں جو یا کیز ہ محب کی تحمیل کرتے ہیں، — حدیث شریف میں ہے:

''انسان اپنے دوست کے مذہب پر ہی چلتا ہے، ۔۔۔ گمراس دوست کی محبت میں تمہارے لئے کوئی بھلائی اور خیر نہیں جوتمہاراوییا ہی خیال ندر کھے جیسے وہ اپنی ذات کا خیال رکھتا ہے۔''

فينخ ابوالمعاوية الأسود تيناللة نفر مايا:

"میرے سب بھائی مجھ سے سب باتوں میں بہتر ہیں" - کسی نے کہا:

"بيكيمكن ہے؟" -آپ نے فرمایا:

''ان میں سے ہرایک مجھے اپنی ذات سے افضل و بہتر سمجھتا ہے ، — اور جوکوئی مجھے اپنی ذات سے افضل سمجھے تو وہ مجھ سے بہتر ہے۔''

ایک شاعرنے ان خیالات کواس طرح بیان کیا ہے:

-- " تم ال مخف کی تواضع کروجوتم آری تواضع کوتمهاری حماقت نہیں بلکہ تمهاری عظمت و بردائی سمجھتا ہو،

🔾 — اس دوست کی دوستی سے دست کش رہو جو ہمیشہا ہے دوستوں پراپنی بڑائی جتا تا ہو۔''



# بابنمبر۵۵:

# صحبت واخوّت کے آ داب

### درویشوں کی صحبت کے آ داب:

شخ الوحفص ممنالة سے جب درويثول اورفقراء كى صحبت كة داب كے بارے ميں يو چھا گياتو آپ نے فرمايا:

" أدابٍ صحبت بيرين:

- مشائخ کی حرمت وعزت کا تحفظ کرنا،
- 🔾 روحانی بھائیوں کے ساتھ اچھی طرح سے رہنا ،
  - O چھوٹو ل کونفیحت کرنا،
- 🔾 جوان میں ہے نہ ہوں ان کی صحبت میں نہ رہنا ،
  - 🔾 ایثارکواختیار کرنا،
  - 🔾 ذخیره اندوزی سے بچے رہنا،
  - --- دین ودنیا کے کاموں میں تعاون کرنا۔
- درویشوں اور فقراء کی صحبت کے آ داب میں پیجی شامل ہیں:
- اینے روحانی بھائیوں کی لغزشوں سے درگز رکیا جائے۔
- 🔾 جن باتول میں نفیحت کی ضرورت ہوان کی نفیحت کی جائے ،
- - اپنے ہم نشیں کے عیب دوسرول سے چھپائے جائیں مرخوداسے اس کے عیوب سے آگاہ کیا جائے۔

## دوسرول کوان کے عیوب سے آگاہ کرنا:

حضرت عمر والتين كاارشادگرامى ہے:

"الله تعالی اس آدمی پراپنارهم وکرم فرمائے جومیرے عیبوں سے مجھے مطلع کرے۔"

اس بات میں اس آ دمی کے لئے بڑی بھلائی ہے جو کسی کواس کے عیبوں کے بارے میں بتلا تا ہے، —حضرت پینخ جعفر بن برقان مِیشانیفر ماتے ہیں کہ مجھے سے پینخ میمون بن مہران میشاند نے فرمایا:

''میرے سامنے صرف وہ باتیں کہوجو مجھے ناپسند ہیں۔ کیونکہ انسان اس وقت تک اپنے بھائی سے خیرخواہی نہیں کرسکتا

# عوارف المعارف المعارف

جب تک کہ وہ اس کے سامنے وہ باتیں ہیں کہے جواسے ناپسند ہوں۔''

جوسچائی پیند ہے وہ ہمیشہ سچی بات کہنے والے شخص کو پیند کرتا ہے، — اور جھوٹی نفیحت کرنے والے کو بھی پیند نہیں کرتا کہ وہ اس کواس کے جھوٹ کے حوالے سے نفیحت کرے گا، — ارشاد باری ہے:

وَلَكِنَ لَّا تُحِبُّونَ النَّاصِحِينَ٥

"اورتم نصیحت کرنے والوں کو پیندہیں کرتے ہو۔"

یہ بات پیشِ نظرر ہے کہ نصیحت وہی ہے جو پوشیدہ طور پر ہو۔

#### خدمت خلق میں مصروف رہنا:

صوفیاء کے آ داب میں سے بیجی ہے کہا پنے روحانی بھائیوں کی خدمت پر کمر باند ھے رہے۔اوران کی طرف سے آنے والی تکلیفیں (ہنی خوشی ) برداشت کرے، — اس سے درویش کے جو ہر کھلتے ہیں۔

روایت ہے کہ حضرت عمر رٹالٹیؤنے وہ پر نالہ اُ کھاڑ دیا جوحضرت عباس بن عبدالمطلب رٹائٹوؤ کے گھر میں واقع تھا اور وہ صفا ومروہ کی راہ پر گرتا تھا۔حضرت عباس رٹالٹوؤنے فرمایا:

‹ ، آپ وه چیزاً کھیڑنے کا حکم دے رہے ہیں جسے رسول الله مَالِیْنِ اپنے دست مبارک سے لگایا تھا۔ ''

یان کر حضرت عمر طالتین نے ارشا دفر مایا:

''اچھااگریہ بات ہے تو یہ آپ ہی کے ہاتھوں سے اپنی اصل جگہ پر دوبارہ لگایا جائے گا اور عمر کے کندھوں کے علاوہ آپ کی کوئی اور سیڑھی نہ ہوگی۔''

## خودكوكسى چيز كامالك نه مجصنا:

صوفیاء کے آ داب میں سے یہ بھی ہے کہ وہ اپنے آپ کوخصوصی طور پرکسی چیز کا مالک نہیں سمجھتے ، — شنخ ابراہیم بن شیبان میں نیفر ماتے ہیں :

" ہم اس شخص کی صحبت میں نہیں بیٹھتے جو بیا کہتا ہو کہ بیمیر اجوتا ہے۔''

شخ احمد بن القلانسي رحمته الله كا قول شخ رضي الدين وُمُناللًا في بالا سناد پيش كيا ہے، انہوں نے فر مايا:

''ایک بار میں بھر ہشرمیں چند درویشوں کے ہاں پہنچا۔انہوں نے میری بڑی آؤ بھگت کی ، —ایک دن میرے منہ سے

نكل گيا:

مراتهبند کہاں ہے۔''

ا تنا كهنا تها كه مين ان كي نظرون ي كر كيا-''

# عوارف المعارف المحارف المحارف

حضرت ابراہیم بن ادهم میشاد کا بیمعمول تھا کہ جب کوئی ان کی صحبت میں بیٹھتا تو آپ اس کے سامنے تین شرطیس رکھتے:

دنیا کی جو چیزیں فتو حات سے حاصل ہوں ، انہیں اسی طرح خرچ کرنا جس طرح وہ خود صرف کرتے ہیں۔

آپ کی خدمت میں حاضر ہونے والے ایک شخص نے معذوری کا اظہار کرتے ہوئے کہا:

"تيسرى شرط يمل كرنامير ب ليمكن نبين" - آپ مِشاللة نے فرمايا:

"تمہارایہ سچ میرے دل کولگا۔"

حضرت ابراہیم بن ادھم میں بیاغوں کی رکھوالی کیا کرتے تھے، — اور کھیت کاٹا کرتے تھے۔کھیت کی کٹائی اور باغوں کی رکھوالی سے جومعاوضہ ملتا اسے اپنے ساتھیوں پرصرف کرڈ التے۔

بزرگانِ سلف کے اخلاق اور آ داب میں یہ بات بھی شامل تھی کہ جب کسی روحانی بھائی کوکوئی ضرورت پیش آ جاتی تو وہ بغیر بوچھے اورمشورہ لئے اپنے روحانی بھائی کی چیز استعال میں لے آتا۔ارشاد باری ہے:

وَ اَمْرُهُمْ شُورِى بَيْنَهُمْ ٥ (پ٢٥، سوره فورى)

"ان کے کام باہمی مشاورت سے ہوتے ہیں۔"

یعنی ان کے استعمال کی سب چیزیں مشتر کہ ہیں ، وہ ہر چیز میں ایک دوسرے کے شریک ہیں۔

## اینے نفس کوقصور دار مھہرانا:

فقراء کے آ داب میں سے یہ بھی ہے کہ جب انہیں کوئی ساتھی بار خاطر محسوں ہوتو اس وقت وہ اپنے ساتھی کی بجائے خود کو الزام دیتے ہیں اور اپنے نفس کوقصور وارتھ ہراتے ہیں، — اور اپنے دل سے اس رنجش اور بار کو دور کرنے کی کوشش کرتے ہیں، کیونکہ دل میں ایسی بات پیدا ہوجائے توصحبت میں خلل واقع ہوتا ہے، — شیخ ابو بکر الکتانی میشاند قرماتے ہیں:

''ایک شخص کامیرے پاس اٹھنا بیٹھنا ہو گیا۔اس کامیرے پاس اٹھنا بیٹھنامیرے لئے بار خاطر تھا۔ایک دن میرے پاس اس وقت جو کچھ موجود تھا اس نیت سے اسے پیش کر دیا تا کہ میر ہے دل سے وہ گرانی جاتی رہے، — لیکن اس کے باوجودوہ گرانی بدستور رہی — چنانچے ایک دن اسلے میں اس سے کہا:

"تم اپنا پاؤل میرے چ<sub>ار</sub>ے پرر کھ دو۔"

پہلے تواس نے انکار کیا، — پھرمیرے اصرار پر بادل نخواستہ اس نے میرے چبرے پراپنا پاؤں رکھ دیا، — چنانچہ اس وقت میرے دل سے وہ گرانی جاتی رہی۔''

شخرتی میں نے شام سے حجازتک کا سفر کیا۔

اہلِ علم فضل کی قدر دانی:

صوفیاء کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ اہلِ حق جس شخص کی فضیلت اور بلندمقام سے آگاہ ہوتے ہیں ،اس کی تقدیم وتکریم

# مراف المعارف المحارف ا

كرتے ہيں۔اورا بني مجلس ميں ترجيح ديتے ہوئے بوے احتر ام سے نماياں جگه پر بٹھاتے ہيں، — روايت ہے كەرسول اكرم مَثَاثِيْكُمْ ایک تک چبوترے پرتشریف فرماتھے۔ کچھہی درییں اصحاب بدرمیں سے کچھ حضرات حاضر خدمت ہوئے۔ چبوترے پرمزیدا فراد کے بیٹھنے کی گنجائش نہتی ۔۔ چنانچہ جوحضرات غزوۂ بدر میں شریک نہ تھے، رسول اللہ مَثَاثِیْم نے انہیں چبوترے ہے اُٹھا دیا ، اور اصحاب بدر کوان کی جگه پر بنها دیا، - انهائے گئے حضرات کویہ بات بڑی شاق گزری ۔اس وقت بیارشاد باری نازل ہوا: وَإِذَا قِيْلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا اللهِ ٥

''اور جب بیکہا جائے کہاٹھ کھڑے جاؤتو اٹھ کھڑے ہوجاؤ۔''

ایک بار پیخ علی بن بندار میشاند، چیخ ابوعبدالله بن خفیف میشاند سے ملنے آئے ، - کچھ دیر میں دونوں کہیں روانہ ہونے لگے تو فيخ ابوعبدالله بن خفيف موالية في على بن بندار موالية سفر مايا:

''بسم الله! قدم برُهائيے'' — انہوں نے فرمایا:'' بیتقدیم دفوقیت کس بناء پر!''

يتخ عبدالله بن خفيف وعظالة في كها:

"اس کئے کہآپ نے شیخ جنید بغدادی (میشید) سے ملاقات کا شرف حاصل کیا ہے، جبکہ مجھے اس کی سعادت نہیں ملی۔" صوفیاء کرام اس مخص کی ہم سینی چھوڑ دیتے تھے جود نیا کے نضول دھندوں میں وقت برباد کرتا ہو۔جبیبا کہ ارشاد باری ہے: فَاعُرَضُ عَمَّنُ تَوَلَّى عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدُ إِلَّا الْحَيْوَةَ الدُّنْيَانَ

"تم اس سے زخ پھیرلوجس نے ہمارے ذکر سے زخ پھیرلیا، اور جس کا مقصد فقط دنیا کی زندگی ہے۔"

#### انصاف كرومكرطالب انصاف نههو:

فقراء کے آ داب میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ وہ اپنے روحانی بھائیوں کے ساتھ انصاف کرتے تھے لیکن اپنی ذات کے لئے بمى انصاف كى طلب نه ركھتے تھے، - شيخ ابوعثان الحيري وَمُتَالِيَةُ مِلْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ

''ہم شینی کاحق تو سیہ ہے کہ:

- -- تم اپنے مال میں سے اپنے بھائی پرخرج کرواورخوداس کے مال میں سے پچھتو قع ندر کھو، --
  - اس کے ساتھ انصاف کرو، گراس سے اپنی ذات کے لئے انصاف نہ چاہو،
    - تماس کے تابع بن جاؤاسے اپنا تابع بنانے کی تمنانہ کرو،
    - O -- اس کی طرف سے تمہارے پاس جو پچھآئے اسے بہت مجھو،
    - 🔾 —تم اس کے ساتھ جوسلوک کرواہے بہت کم اور بے وقعت جانو۔''

## نرمی اختیار کرنی حاہے:

صوفیاءکرام کے آواب میں سے بیہے کہ باہمی محبت میں وہ نرمی اور علیمی کواختیار کرتے ہیں اورا پنی شان وشوکت کارعب جما كرنفس كوغالب آنے كاموقع نہيں ديتے، - شيخ على رود بارى ميشاند فرماتے ہيں:

# 

- -- اینے سے بڑے پردعب جمانا بے شری ہے،
- این برابر کے لوگوں کے ساتھ بیرویہ ہے ادبی ہے ،
  - 🔾 --اپنے سے کم تر پرزعب جمانا عجز و بے بی ہے۔''

صوفیاء کرام کے آداب میں سے یہ بھی ہے کہ بید حفرات اپنی بات چیت میں:

- 🔾 اگراییا ہوتا تو اییانہیں ہوتا، 🔻 🔾 کاش کہاییا ہوتا، یا
  - O غالبًا ایبا ہوجائے،

قتم کے جملے استعال نہیں کرتے تھے، ۔۔ کیونکہ بزرگوں کے خیال میں اس طرح کے جملے قابلِ اعتراض ہیں۔

# ہم شینی کے لئے حریص رہنا:

صوفیاء کرام کے آ داب صحبت میں بیجی داخل ہے کہ کسی کی صحبت اختیار کرنے کے بعد پھر جدائی ومفارقت سے گریز کرتے میں اور ملازمت وہم شینی کے لئے حریص رہتے ہیں۔

ندکور ہے کہ ایک بزرگ کی صحبت میں ایک شخص رہتا تھا۔ پچھ مدت گزرنے کے بعد اس نے علیحدہ ہونے کا ارادہ کیا اور ان بزرگ سے رخصت کی اجازت جا ہی ، — انہوں نے فر مایا:

"اس شرط پراجازت ہے کہ آئندہ تم اس مخص کی صحبت اختیار کرنا جس کا ہم سے او نیجا مقام ہو، -- بلکہ اس کے ساتھ بھی ندر ہو کیونکہ تم سب سے پہلے ہماری صحبت میں رہے ہو۔'' بین کراس ہم نشین نے کہا:

''اب میں نے علیحد گی اختیار کرنے کاارادہ بدل دیا ہے۔''

# ا بيخ سے جھوٹوں پر شفقت:

صوفیاء کے آ داب میں یہ بھی ہے کہ وہ اپنے سے چھوٹوں پرشفقت ومہر بانی کریں -- مذکور ہے کہ حضرت ابراہیم بن ادھم ئے۔ پیزائند کھیتوں کو گوڈتے اور کا منتے تھے اور جو کچھا جرت ومز دوری ملتی وہ اپنے رفقاء میں ان کے کھانے پرخرچ کر دیتے تھے، — بیہ سب چونکہ روزے سے ہوتے تھے اس لئے رات کول کر کھاتے تھے، بعض دفعہ ایسا بھی ہوتا کہ حضرت ابراہیم بن ادھم جیشاتیا کام سے فارغ ہوکررات کودیر سے لوٹے، - چنانچ ایک رات ایسا ہی ہوا۔ ان کی غیرموجودگی میں ان کے ساتھی کہنے گئے: '' آؤ! آج ہم ان کے بغیر کھانا کھالیں، —اس سے بیہوگا کہوہ آئندہ دیر سے نہیں آیا کریں گے۔''

لہٰذاانہوں نے کھانا کھالیااورسو گئے ، — جب حضرت ابراہیم بنادھم مُشاہدُ واپس لوٹے توان کے ساتھی سوگئے تھے۔انہیں خیال آیا کہان بے جاروں کے پاس شاید کھانے کو پچھنیں تھا ،اس لئے بھو کے سوگئے۔ بیرخیال کر کے انہوں نے آٹا گوندھااور پھر آگ جلانے کی کوشش کرنے لگے۔اتنے وہ لوگ جاگ اٹھے۔انہوں نے دیکھا کہ حضرت ابراہیم بن ادھم آگ میں پھونک رہے میں اوران کی داڑھی را کھآلود ہوگئی ہے۔ جاگنے والول نے بوچھا کہآپ یہ کیا کررہے ہیں، ۔ آپ نے فرمایا:

# مراف المعارف المحارف ا

''میراخیال تھا کہ شایر تمہیں کھانے کو پچھ بیس مل سکا ،اس لئے تم بھو کے ہی سو گئے۔'' وہ آپس میں کہنے لگے۔

"سوچنے کی بات ہے کہ ہم نے کیاسلوک کیااور بیہ ہمارے ساتھ کیاسلوک کررہے ہیں۔"

# صوفیاء میں چون و چرانہیں:

یے طریقہ بھی صوفیاء کے آ داب میں سے ہے کہ جب انہیں بلایا جائے تو وہ چون و چرانہیں کرتے ، ۔ کہاں ، کیوں اور کس لئے کہہ کراستفسار نہیں کرتے ، ۔ بعض علاءتو یہاں تک فرماتے ہیں :

جب کوئی شخص اپنے ساتھی سے کہے کہ ہمارے ساتھ چلو' — اور وہ یہ کہے: '' کدھ!'' — تو ایسے آ دمی کا ساتھ چھوڑ دو۔
 آگر کوئی اپنے روحانی بھائی سے کہے کہ'' مجھے اپنے مال میں سے پھھ دے دو' سے اور وہ جواب میں یہ کہے: '' کتنا! — یا کتنی رقم!'' — تو سمجھ لواس نے اخوت و بھائی چارے کاحق ادانہیں کیا۔

ایک عربی شاعر کا کہنا ہے:

'' كوئى مصيبت پڑنے پر جب انہيں بلايا جائے تو وہ يہيں پوچھتے كەكيامصيبت آپڑى۔''

#### اخوت میں تعلف پیند نہیں:

صوفیاء کرام میں اپنے روحانی بھائیوں کا تکلف پیندنہیں کیاجا تا۔اس سلسلے میں شیخ ابوحفص رُمیناتہ کاعراق میں پیش آنے والا واقعہ مذکور ہے کہ حضرت جنید بغدادی رُمیناتہ نے شیخ ابوحفص رُمیناتہ کے رفیقوں اور مریدوں کوطرح طرح کے کھانے کھلائے تو یہ تکلف شیخ ابوحفص رُمیناتہ کونا گوارگز را،انہوں نے فرمایا:

''میرے رفیقوں کو مخنثوں کی طرح بنایا جارہاہے۔ان کے سامنے طرح طرح کے کھانے پیش کئے جارہے ہیں۔'' ہمارے خیال میں جواں مردی ہیہے کہ تکلف کوچھوڑ کر جو پچھ حاضر ہو پیش کر دیا جائے ، کیونکہ تکلف کی وجہ سے میز بان کو مہمان سے الگ ہونا پڑتا ہے۔اگر تکلفات نہ ہوں تو مہمان کے خیال میں اس کار ہنا یا نہ رہنا وونوں برابر ہیں۔ ۔

## خاطرتو اصع اور ظاهر داري:

حضرات صوفیاء اپنے دوستوں اور ساتھیوں کی خاطر تواضع کرتے ہیں تو اس میں کوئی ظاہر داری نہیں ہوتی ، ۔ البتہ خاطر مدارات بھی بھی ظاہر داری سے مشابہہ ہو جاتی ہے۔ گر دونوں میں فرق ہے اور وہ یہ کہ اس کی بعض نا گوار با تیں بھی برداشت کرنا پڑتی ہیں ، ۔ مدارات کا مقصد روحانی بھائی کی خیر خواہی ہوتی ہے۔ اس کی بھلائی اور خیر خواہی کے لئے اس کی خاطر مدارات کی جاتی ہے۔ ، ۔ جبکہ ظاہر داری میں یہ جذبہ ہیں ہوتا۔ اس کا مقصد لطف اندوزی اور جاہ ومنصب کا حصول ہوتا ہے۔

# هم نشینی میں اعتدال کو طور کھنا:

اہل معرفت ،صحبت میں اعتدال کو طور کھتے ہیں ، ۔۔ وہ لوگوں سے نہ تو بالکل کھنچے ہوئے اور نہ کنارہ کش رہتے ہیں ، اور نہ

# عول عواد المعارف المحاود على المحاود على المحاود المحا

بی بالکل بے تکلف ہوتے ہیں، --حضرت امام شافعی میشاند نے ارشاد فر مایا:

''لوگوں سے کھنچ رہناان کی میشنی کو دعوت دیتا ہے، — اوران سے بے تکلف ہونا برے اور ناپسندیدہ لوگوں کے آنے کا ذریعہ بن جاتا ہے۔''

پرده داری وعیب پوشی:

صوفیاء کرام کے آ داب میں سے یہ بھی ہے کہ وہ اپنے ساتھیوں اور رفیقوں کے عیبوں کو چھپاتے ہیں، — ندکور ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ایک ہارا پنے ساتھیوں سے پوچھا:

"أكرتمهاراكوئي سأتقى سور بابواور بوااس كالباس بثاكراس كاستر كھول دے توتم كياكرتے ہو۔"

انہوں نے عرض کیا:

" ہم اے چھپاتے اور ڈھک دیتے ہیں۔"

حفرت عيسى عليه السلام في فرمايا:

"الیانہیں ہے بلکہ تم اس کاعیب ظاہر کردیتے ہو۔"

حواريون نے عرض كيا:

"سجان الله! الياكيع موسكتاب-"

حفرت عيسى عليه السلام في فرمايا:

''وہ ایسے کہتم میں سے جب کوئی اپنے بھائی کے بارے میں اس کی کوئی نامناسب بات سنتا ہے تو وہ اسے خوب بڑھا چڑھا کرلوگوں میں پھیلا تا اور اس کی تشہیر کرتا ہے۔''

اسيخ بھائيوں كے لئے غائبانداستغفاركرنا:

صوفیاء کرام کے آ داب میں سے یہ بھی ہے کہ وہ اپنے روحانی بھائیوں کے لئے غائبانہ استعفار کرتے ہیں، — اور اللہ کی طرف متوجہ ہوکراس بات کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ ان کی مصبتیں اور برائیاں دور فر مادے، —

نہ کور ہے کہ دوروحانی بھائی تھے۔ان میں سے ایک کسی نفسانی خواہش میں مبتلا ہو گیا۔اس نے اپنے دوسرے روحانی بھائی سے کہا:

"ميں ايك نفسانی خواہش میں مبتلا ہوگيا ہوں، -تم چا ہوتو مجھے تعلق تو ژلو۔"

اس کے بھائی نے کہا:

'' میں تمہارے اس گناہ کی وجہ ہے تم سے اخوّت کارشتہ بیں تو ڑوں گا۔''

اس کے بعدال مخص نے اللہ کے ساتھ رعبد کیا:

"جب تك الله تعالى اسے نفسانى خوائش سے نجات نہيں دے گا۔اس وقت تك وہ نہ كھ كھائے گانہ بے گا۔

# عمرف المعارف المحاف الم

چنانچہاں نے پچھ کھائے ہے بغیر جالیس دن گزار دیئے، — اس دوران جب وہ اپنے روحانی بھائی ہے اس کی نفسانی خواہش نے بارے میں دریافت کرتا کہ اس سے چھٹکارا ملایانہیں، — تو وہ یہی کہتا:''ابھی تک خواہش باتی ہے'' — حتیٰ کہ چالیس دن گزر گئے تو پھراس کونفسانی خواہش سے چھٹکارامل گیا، — اس کے بعداس مخلص بھائی نے اپنا کھانا پینا شروع کیا۔ اپنی خاطر مدارات کے لئے مجبور نہ کرنا:

صوفیاء کرام کے آداب میں سے بیجی ہے کہ وہ اپنی خاطر مدارات کے لئے کسی ساتھی کومختاج نہیں بناتے، ۔۔ نہی اسے ایسا کرنے کے لئے مجبور کرتے ہیں، ۔۔ اور نہ بی اپنے ساتھی سے اتنا تکلف کرتے ہیں جواسے نا گوارگز رے، ۔۔ بلکہ وہ اپنے ساتھی کے ساتھ ایسارویہ اختیار کرتے ہیں جیسا کہ وہ ہے۔ اور اپنے مقصد اور اپنی غرض پر اپنے ساتھی کے مقصد کور جے ویتے ہیں، ۔۔ حضرت علی کرم اللہ وجہدالکریم نے ارشا وفر مایا:

''بدترین دوست وہ ہے جوشہیں خاطر ومدارات کی عادت ڈال دے، — یاشہیں معذرت کرنے پرمجبور کر دے، —اورتم اس کے لئے تکلف کرنے لگو۔'' حضرت جعفرصا دق دلائیئ نے فرمایا:

''میرا وہ بھائی مجھ پرسب سے زیادہ بار خاطر ہے جومیرے لئے تکلّفات میں پڑے، اور میں ایں سے بچتا پھروں، — اور میرے دل پرسب سے ہلکا وہ بھائی ہے کہ میں اس کے ساتھ رہتے ہوئے بیمحسوں کروں کہ جیسے میں تن تنہا موں''

بہر حال صحبت کے آداب اوراخوت کے حقوق تو بہت ہیں، اور حوالے سے بہت می حکایتیں ہیں، جنہیں یہاں بیان کرنا بیان کوطویل کردےگا، سے شیخ ابوطالب می میٹیالہ کی میٹیالہ میٹیالہ میٹیالہ میٹیالہ میٹیالہ کی میٹیالہ کی میٹیالہ کی میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کی میٹیالہ کو میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کا میٹیالہ کی می

ايينمولي كى رضاجو كى مقصود ہونا:

اس ساری گفتگو کا حاصل میہ ہے کہ جو مخص اپنے مولی کا بندہ بننے کا خواہاں ہے اور اس کے لئے وقف ہونے کی آرز ور کھتا ہے اور بیر کہ:

- - جو کھووہ جا ہے اپ رب اورمولی کے لئے جا ہے،اپنفس کے لئے نہ جا ہے،
  - - جب کسی کی صحبت اختیار کرے تو وہ صحبت بھی اللہ کے لئے ہو،
- جب صحبت اختیار کر ہے تواس سلسلے میں ایسے کام کر ہے جن سے اللہ تعالیٰ کی قربت برحتی چلی جائے۔

جوفخص الله کے حقوق اداکرتا ہے تو الله تعالی اسے ایسی معرفت عطافر ماتا ہے جس کے ذریعے وہ اپنفس اوراس کے عیوب، آداب ومحاسن اخلاق سے آگاہ ہوجاتا ہے۔ پھروہ اپنی بصیرت اور عقل کے مطابق حقوق اداکرتا ہے، حقوق کے تمام متعلقات کو جان لیتا ہے، تب کوئی حقوق اللہ اور حقوق العباداس سے جھوٹے نہیں یاتا، ۔۔اس سلسلہ میں اگراس سے کوئی کوتا ہی واقع ہوجائے معادف المعادف المعادف المعادف في القراء المحادث المحتال المحت المحتال المحتال

# عوارف المعارف المعارف المحارف المعارف المعارف

# بابنمبر۵:

# روح ونفس کی معرفت

تخلیق انسانی کے مدارج ومراحل:

ہمارے شیخ ابونجیب سہرور دی توانلہ نے بالا سنا دحصرت عبداللہ بن مسعود رکائٹوئے سے روایت کی ہے کہرسول اللہ مُٹائیو کم نے ارشاد ہر مایا :

''تم میں ہرایک تخلیق اس طرح ہوئی ہے کہ وہ چالیس دن تک اپنی ماں کے پیٹ میں نطفہ کی شکل میں رہتا ہے، — اس کے بعد اتنائی عرصہ خون کی پھٹکی (علقہ – منجمد خون کی حالت میں ) بنار ہتا ہے، — پھراس طرح گوشت کالوقھڑا (مطعہ ) بنتا ہے، — اس کے بعد اللہ تعالی چار کلمات کے ساتھ اس کی طرف فرشتہ بھیجتا ہے، وہ اس کا کام، — اس کی موت، — اس کا رزق، — اس کی بربختی یا خوش بختی کی خوشت بختی کی بربختی یا خوش بختی کی خوشت ہے، — اس کے بعد اس میں روح بھونک دیتا ہے۔

یہ عجیب بات ہے کہ بعض اوقات آ دمی دوز خیوں کے سے کام کرتا ہے، اور اس کے اور دوزخ کے درمیان صرف ایک گزکا فاصلہ باقی رہتا ہے کہ اچا تک تقدیر کا لکھا آ گے بڑھتا ہے، اور وہ شخص جنتیوں جیسے کام کرنے لگتا ہے اور وہ جنت میں داخل ہوجا تا ہے، ۔۔۔ اس کے برعکس ایک شخص جنتیوں کے سے کام کرتا ہے، جتی کہ اس کے اور جنت کے درمیان صرف ایک گزکا فاصلہ رہ جاتا ہے کہ اچا تک تقدیر کا لکھا آ گے بڑھتا ہے، اور وہ شخص دوز خیوں جیسے کام کرنے لگتا ہے اور وہ دوز خیمی داخل ہوجا تا ہے۔' لے ارشاد باری ہے:

وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنُ سُلْلَةٍ مِّنُ طِيُنِ ثُمَّ جَعَلُنهُ نُطُفَةً فِی قَرَادٍ مَّکِیْنِ ٥ ''ہم نے انسان کو چنی ہوئی مٹی سے پیدا کیا، — پھراسے ایک محفوظ و مشحکم مقام میں (ایک مقررہ مدت کے لئے) نطفہ کی شکل میں رکھا۔''

> اس کے بعداللہ تعالی نے بیدائش اور خلقت کے مختلف مدارج ومراحل بیان کرنے کے بعد فرمایا: ثُمَّ اَنْشَانَاهُ خَلْقً الْحَو ٥

> > " پھر ہم نے اسے خلقت کا آخری درجہ دیا۔"

مذکور ہے کہاس سے مراداس میں روح پھونکنا ہے۔

لے بیرحدیث بخاری ومسلم شریف میں مذکورہے۔

# مر عبان المعارف المحال المحال

روح کی حقیقت:

روح کی حقیقت بارے بات کرنا خاصامشکل ہے۔اس لئے اہلِ عقل ودانش اس مسئلہ پر خاموش ہیں۔اللہ تعالیٰ نے بھی روح کو بہت اہم قرار دیا ہے اور یہ کہتے ہوئے مخلوق کی کم علمی کی تقیدیت فرمادی:

وَمَا اُوْتِيْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيُّلاه

''اور همہیں اس کا بہت کم علم دیا گیاہے۔''

لیکن اس کے ساتھ ہی اپنے کلام میں اولا دآ دم علیہ السلام میں ہونے والے نبیوں کی تعظیم وکریم سے بھی مطلع فرما دیا ہے۔ جبیبا کہ ارشاد فرمایا:

وَلَقَدُ كُرَّمُنَا بَنِيِّ الْهُمَ

''اورہم نے اولا دآ دم کوعزت بخشی۔''

ایک روایت میں ہے کہ جب اللہ تعالی نے حضرت آ دم علیہ السلام اور ان کی اولا دکو پیدا فر مایا تو فرشنے عرض کرنے گے: ''الہی! تو نے انہیں کھانے پینے اور نکاح کرنے کے لئے پیدا کیا ہے، — چنانچہ دنیا انہیں دے دے۔ اور آخرت خاص ہمارے لئے کردے۔''

الله تعالى نے ارشاد فرمایا:

'' مجھے اپنی عزت وجلال کی شم! جس ذات کی اولا دکومیں نے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا ہے۔اسے ان کے برابر مقام نہیں دوں گا جنہیں میں نے فقط کلمہ کن کہہ کر پیدا کیا۔''

لیکن جب انسان کواس قدر بزرگی دینے اور تعظیم و تکریم کرنے اوراسے فرشتوں پر فوقیت دینے کے باوجود جب روح کی حقیقت جانے کی بات چلی تو یہی ارشاد ہوا کہ انہیں اس کا بہت کم علم دیا گیا ہے، — بلکہ یہ کہ کرواضح فر مادیا:

وَ يَسْنَلُوْنَكَ عَنِ الرُّوْحِ قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْرِ رَبِّى ٥

''وہ آپ سے روح کے بارے میں دریافت کرتے ہیں، — آپ کہددیں کہ بیمبرے رب کے عکم کا نتیجہ ہے۔'' حضرت ابن عباس بھائھ فرماتے ہیں کہ یہودیوں نے رسول اللہ مَانا فیکا سے دریافت کیا:

"آپہمیں روح کی حقیقت بتائیں، — اور یہ کہ جوروح بدن میں ہوتی ہے اسے کیے عذاب ہوتا ہے۔ جبکہ روح تو تحکم اللی سے پیدا ہوئی ہے۔"

چونکہ اس بارے میں اس وقت تک کوئی وحی نہ آئی تھی ،اس لئے آپ مُناتیکی نے انہیں کوئی جواب نہیں دیا ، — چنانچہ حضرت جرائیل علیہ السلام بی آیت مٰدکورہ بالا لے کر حاضر ہوئے۔

روح کی ماہیت کے بارے میں اختلاف رائے:

رسول الله مَا الله عَلَيْظُ نِهِ الله كَمَا سے جب روح كى حقيقت كے بارے ميں خاموشی اختيار فر مائی ، جبكه آپ كی ذات معدن علم

عواف المعارف ا

اورسرچشم علم وحکمت ہے، ۔۔۔ پھردوسروں کے لئے اس معاملے عیں مغز ماری کرنایارور کی حقیقت کے بارے میں کوئی اُشارہ دینا بھلا کیسے ممکن ہے، ۔۔۔ لیکن نفس انسانی میں چونکہ جسس اورجبچو کا مادہ ود بعت کیا گیا ہے، وہ ہر محقول شے کے بارے میں جانے کے مشاق رہبتے ہیں۔اور بیطبعی وفطری خاصہ ہے کنفس کو جہاں سکون کرنے اور کھر نے کا حکم دیا جاتا ہے وہاں بھی وہ (اپن فطرت سے مجبورہوکر) کوئی حرکت کرنے سے بازنہیں ہوتا، ۔۔۔ روح کی حقیقت جانے سے اسے روکا گیا ہے کیان وہ رو کے نہیں رکتا۔ منع کرنے کے باوجو دروح کی ماہیت جاننا چاہتا ہے۔وہ ہراچھی بری چیز کے بارے میں جاننے کے لئے کوشاں رہتا ہے۔ نظر کی باگ کو کھلا چھوڑ کر فکر کے میدان میں بھا گتا پھرتا ہے۔معرفت کی گہرائیوں میں انز کرروح کی حقیقت جانے میں لگا ہوا ہے۔ نظر کی بارکے میں وفکر خیالوں کے وسیع صحرا میں بھکے لیکس اورروح کے بارے میں طرح کی قیاس آرائیاں کی جانے لگیں، نتیجہ بیہ ہواان کی عقل وفکر خیالوں کے وسیع صحرا میں بھکے لگیں اورروح کے بارے میں طرح کی قیاس آرائیاں کی جانے لگیں، انتخالف ہو، ہو، ہے کہ علاء ومفکرین میں جس قدراختلاف روح کی حقیقت اور ماہیت کے بارے میں ہے، شائدی کی اور مسئلے میں اپنے بخر کا اعتراف کر لیتے۔ بیان کے لئے انتخالف ہو، ۔۔ احسن بہی تھا کہ نفوں انسانی اپنی صد میں رہنے اور اس معاسلے میں اپنے بخر کا اعتراف کر لیتے۔ بیان کے لئے بڑائی مناسب تھا، مگرانہوں نے ایسا کیانہیں۔

## راہ راست سے بھلے ہوؤں سے اعراض:

ہماری کتاب روح کے معاملے میں ان لوگوں کے خیالات سے قطعی پاک ہے جو کسی الہامی مذہب کے مانے والے نہیں —
بین صرف انہی لوگوں کی آراء پیش کی گئی ہیں جو کسی نہ کسی الہامی مذہب کے پیرو کار ہیں، — جوعقلیں راہ راست سے بھٹی ہوئی
ہیں اور ان کی طبیعتوں میں فساد ہر پاہے ان کی آراء پیش کرنے سے اعراض کیا گیا ہے۔ کیونکہ وہ پینجمبروں کی اتباع کی برکت سے
محروم رہے،اس لئے وہ نور ہدایت نہیں پاسکے۔ان کا حال ایساہی ہے جسیا کہ ارشاد باری ہے:

كَانَتُ اَعْيُنُهُمْ فِي غِطَآءٍ عَنْ ذِكْرِى وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيْعُونَ سَمُعًا ٥

''ان کی آنکھوں پر پردہ پڑا ہواہے،اس لئے نہوہ میراذ کر کر سکتے ہیں اور نہ میراذ کرس سکتے ہیں۔'' کے لا

وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِنِي آكِنَّةٍ مِّمَّا تَدُعُونَا إِلَيْهِ وَفِي الْذَانِنَا وَقُرٌ وَّمِنْ المُنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ ٥

"وه کفار کہتے ہیں:"جس چیز کی طرفتم ہمیں بلاتے ہو (اے ہم نہیں سمجھ سکتے) کیونکہ ہمارے دل غلاف کے اندر

ہیں،اور ہمارے کان (اس کے سننے سے) بہرے ہیں،اور ہمارے تمہارے درمیان پردہ حاکل ہے۔'

یہ لوگ چونکہ انبیاء کرام علیہم السلام سے چھے رہے۔ اس لئے ((ان کی باتیں) نہیں سن سکے، — اور جب انہوں نے پھے سنا ہی نہیں تو وہ ہدایت نہیں پاسکے۔ انہیں اپنی جہالتوں پراصرار رہا، جس کی وجہ سے وہ معقول بات سے محروم رہے، — عقل تو ایک ججت الٰہی ہے جس کی بدولت وہ ایک قوم کو ہدایت عطافر مادیتا ہے، اورایک قوم کو گراہ کر دیتا ہے، — اس لئے ہم نے روح کے بارے میں گمراہ قوم کے لوگوں کی آرا نِقل نہیں کیں۔

## مدایت یافته حضرات کی آراء واقوال:

جوحضرات شریعت کے پیروکار ہیں <sup>یعنی</sup> الہامی مٰد ہب کی اتبار ؑع کرنے والے ہیں ،انہوں نے روح کے بارے میں اپنی آ راء

# عوارف المعارف المعارف

كا ظهاركيا بـان لوگون مين:

- 🔾 ایک گروہ ان کا ہے جنہوں نے استدلال اورغور وفکر کے بعداس معاملے میں بات کی ہے۔
- صدوسرا گروہ ان حضرات کا ہے جنہوں نے استدلال اورغور وفکر پر تکمینہیں کیا بلکہ اپنے ذوق ووجدان اور الہام سے اس کاعلم حاصل کیا ہے۔ سے حالانکہ بہتر یہی تھا کہ رسول اللہ علم میں اظہار خیال کیا ہے، حالانکہ بہتر یہی تھا کہ رسول اللہ مثالیٰ کے متابع میں کچھ نہ کہا جاتا۔

## اہل تصوف کی آراء واقوال:

حضرت جنید بغدادی و شاند روح کے بارے میں فرماتے ہیں:

''روح ایک ایس چیز ہے جس کاعلم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ اس کے بارے میں الفاظ کے ذریعے صرف یہی کہا جا سکتا ہے کہ دہ ایک موجود شے ہے''

اب ہم سچائی کے متلاشیوں کو اِجمالی طوران کی آراء واقوال سے مطلع کرتے ہیں، — روح کے بارے میں ان کی آراء واقوال کلام الہٰی کی تاویلات سے زیادہ کچھ ہیں، — ان آیات کی تفسیر پیش کرنا جائز نہیں کیونکہ ان کی تفسیر منقول نہیں، — البتہ لوگوں نے اپنی اپنی عقل سمجھ کے مطابق اس کی حقیقت جاننے کی کوشش کی ہے، — تاویل کا مقصدیہ ہوتا ہے کہ آیت کے مطالب بیان کردیئے جائیں۔اس سے گریزنہ کیا جائے، — تاویلی اعتبار سے بہت می آراء واقوال مذکور ہیں:

شخ ابوعبدالله النباحی میشد فرمات بین:

''روح ایک ایبالطیف جسم ہے جوجس اور کس سے بالاتر ہے ( یعنی جسے نہ چھوا جاسکتا ہے اور نہ ظاہری حواس خسہ سے محسوس کیا جاسکتا ہے'' وہ موجود ہے۔'' محسوس کیا جاسکتا ہے۔ )اوراس کے بارے میں اس سے زیادہ نہیں کہا جاسکتا کہ''وہ موجود ہے۔'' اس قول میں روح کی حقیقت نہیں بیان کی گئی، فقط یہ بتایا گیا ہے کہ وہ ایک جسم ہے۔

شخ ابن عطا بمناسلة فرماتے ہیں:

"الله تعالى نے اجسام سے پہلے ارواح کو پیدا کیا جیسا کہ اس نے ارشاد فر مایا: وَلَـقَـدُ حَلَقُنَا کُمُ (یعنی پہلے ہم نے تہاری روسی پیدا کیں سے نُسمَّ صَوَّدُ نَکُمُ (یعنی اس کے بعد ہم نے تہیں صورتیں عطاکیں یعنی اجسام پیدا کئے گئے۔)"

O — ایک بزرگ نے ارشادفر مایا:

"روح ایک لطیف جو ہر ہے جوایک کثیف شے میں موجود ہے، جس طرح قوت بینائی ایک لطیف جو ہر ہے کیکن وہ ایک کثیف شے (آئکھ) میں موجود ہے۔''

مگر بەقول قابلِ غور دفکر ہے۔

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں:

# حال عملاف المعاف المحاف المحاف

''روح ایک تعبیر کی جانے والی حقیقت ہے،اوروہ اشیاء کے ساتھ قائم ہے،اور یہی اس کی حقیقت ہے۔'' اس قول پراعتر اض کیا جاسکتا ہے، — البتہ بیصورت ہو سکتی ہے کہ اس کے معنی زندہ کرنے والی شے کے لئے جائیں، — لیکن پھریہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ:

''زندہ کرنے والا یاوالی تو اس کی صفت ہوئی ،اس کی حقیقت اور ماہیت تو نہ ہوئی ، — بالکل اسی طرح جیسے خلیق (پیدا کرنا) خالق کی صفت ہے۔''

ارشادباری تعالی ہے:

قُلِ الرُّوْحُ مِنْ اَمْرِ رَبِّىٰ٥

'' آپ کہددیں کدروح میرے رب کے حکم میں سے ہے۔''

چونکہ''امرالہی''اس کا کلام ہے،اور کلام الہی مخلوق نہیں ہے، الہذائک نے تیا ۔''تم زندہ ہوجاؤ'' ۔ کہہ دینے ہے ہر زندہ ہمیشہ کے لئے زندہ بن جائے گا، ۔ چنانچہ اس رائے کے مطابق روح کوجسم کے مفہوم میں بھی نہیں لیا جاسکتا۔

بہر حال روح کی حقیقت کے بارے میں مختلف اقوال ہیں:

- کھاتوال سے پتہ چاتا ہے کہاس کے کہنے والے روح کے قدیم ہونے (قدامت) کے قائل ہیں۔
  - 🔾 کچھ حضرات روح کے حادث ہونے کے قائل ہیں۔

#### روح کے مزید مفاہیم ومطالب:

- بعض حفزات نے کہا کہ روح سے مراد حفزت جبرئیل علیہ السلام ہیں۔
- 🔾 ایک روایت حضرت علی دلانشیئے سے منقول ہے، جس میں آپ نے فر مایا:

"روح ایک فرشتہ ہے جس کے ستر ہزار چہرے ہیں، —اور ہر چہرے میں ستر ہزار زبانیں ہیں، —اور ہر زبان سے ستر ہزار بولیاں بولی جاتی ہیں، —اور وہ فرشتہ ان تمام زبانوں میں اللہ کی تبیج کرتا ہے، —اور ہر تبیج سے ایک فرشتہ پیدا ہوتا ہے جو قیامت تک دوسر سے ملائکہ کے ساتھ اڑتار ہے گا۔"

حضرت عبدالله ابن عباس والمفائل عبدروایت منقول ہے:

"روح الله کی صفت تخلیق" ہے نمودار ہوئی، — اور الله تعالیٰ نے اسے بنی آدم کی صورت پر پیدا فرمایا، — چنانچہ آسان سے جب کوئی فرشتہ نازل ہوتا ہے تواس کے ساتھ ایک روح ضرور ہوتی ہے۔"

O \_\_شيخ ابوصالح ميشانغرماتي مين:

"روح انسان کی شکل میں ہوتی ہے کیکن وہ انسان ہیں ہوتی۔"

شخ مجامد مشاشت نے ارشا وفر مایا:

"ارواح انسان کی شکل میں رہتی ہیں۔ان کے ہاتھ یاؤں اور سر ہوتے ہیں، --وہ کھانا کھاتی ہیں مگروہ فرشتے نہیں

ہوتے۔''

# روح ایک عظیم اور برتر مخلوق ہے۔

حضرت سعید بن جبیر رہ اللہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے عرش کے سوار و حسے بڑھ کراور برتر کوئی اور مخلوق پیدانہیں فرمائی،

- وہ اتی عظیم ہے کہ اگر چاہے تو ساتوں آسانوں اور زمینوں کو ایک لقمے میں نگل سمق ہے، - اسے اللہ تعالی نے ملائکہ کی صورت پر بیدا کیا ہے، اور اس کا چہرہ آ دمیوں کے چہر ہے جیے ہے۔ روح قیامت کے دن عرشِ اللی کے دائیں جانب کھڑی ہوگی اور فرشتے بھی اس کے ساتھ ایک صف میں ہوں گے، - وہ روح اہلِ تو حید کی بخشش کی سفارش کر رگی ۔ اگر روح اور فرشتوں کے درمیان ایک نور انی پردہ حائل نہ ہوتا تو آسان والے اس کے نور سے جل جاتے۔

یہ وہ اقوال ہیں جوشا یدرسول اللہ مَنْ اللّٰیَّمْ سے سنے گئے ہیں جن سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ان روایات میں مذکورروح اس روح سے طعی مختلف ہے جوانسانی جسم میں موجود ہوتی ہے۔

بعض اہلِ طریقت کا یہ کہنا ہے:

''روح ایک لطیفہ غیبی ہے جواللہ کی طرف ہے مشہور مقامات کی طرف سیر کرتا ہے ، — اس کے بارے میں اس سے زیادہ اور پچھنییں کہا جاسکتا ، — اور نہ ہی کسی طرح اس کی تعبیر کی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے غیر کے ساتھ موجود ہے۔''

O — ایک رہبر طریقت کا بی تول ہے:

"روح لفظ كُنْ كدائره ايجاد ميس شامل ب، — اس لئے اگراہے كُنْ كدائره سے نكال دياجائے تواس سے اس كى تو بين ہوتى ہے، — اس لئے اگراہے كُنْ كدائره سے نكال دياجائے تواس سے اس كى تو بين ہوتى ہے، " — فرمایا:"روح نے ذات بارى كے اشاره سے خليق پائى، اس لئے وہ لفظ" كُنْ "كى ذلت سے آزاد ہے۔" اللہ كے جلال وجمال سے زندگى پائى، اس لئے وہ لفظ" كُنْ "كى ذلت سے آزاد ہے۔"

## روح کی فضیلت واہمیّت:

ُ حفرت شیخ ابوسعید خراز مِعطید سے استفسار کیا گیا کہ کیاروح مخلوق ہے؟ — آپ نے فر مایا: ' ہاں!''

- اگرروح مخلوق نه ہوتی تو وہ خدا کی ربوبیت کا اقرار نہ کرتی ،
  - O بیروح بی ہے جس کی بدولت بدن کوزندگی ملی،
- سعقل بھی روح ہی سے وابستہ ہے، روح کی بدولت عقلی دلائل پیش کئے جاتے ہیں، اگر روح نہ ہوتی تو عقل معطل رہتی، اور نہ اس کے لئے کوئی حجت ہوتی اور نہ کوئی دلیل!

# روح اور کیا کیاہے؟

روح کے بارے میں بعض حضرات کا کہناہے:

روح ایک جو ہر ہے گر مخلوق ہے، — اور ساری مخلوقات میں سب سے زیادہ لطیف اور صاف ہے، — اور سب سے زیادہ

# حال عباد الماد الم

منوراورنوراني!

- روح کی بدولت عالم غیب کی چیزیں نظر آنے گئی ہیں۔
  - 🔾 روح ہی کے ذریعے اہلِ معرفت کو کشف ہوتا ہے۔
- — روح جب روحانی سیر سے پوشیدہ ہو جاتی ہے تو جسمانی اعضاء بے ادبی ونافر مانی پر اتر آتے ہیں، پھر وہ تجلیّات وجابات اور قبض وکھکش کے درمیان آ جاتی ہے۔ '
  - - بیجمی کہاجا تاہے کہ دنیاوآ خرت دونوں روح کے لئے ایک سے ہیں۔

# روح کی اقسام وانواع:

يهمي مذكور ہے كدروح كى بہت ى اقسام وانواع بين:

- → کھے رومیں عالم برزخ میں سیر کرتی رہتی ہیں۔اور دنیا اور فرشتوں کے احوال کا مشاہرہ ونظارہ کرتی ہیں، اور وہ سب
  باتیں سنتی ہیں جوفر شتے آسانوں میں انسانوں کے بارے میں کرتے ہیں۔
- → کچھروصیں عرش کے بنچے ہوتی ہیں، اور کچھروصیں بہشت کی طرف اڑتی رہتی ہیں، اور اللہ کے لئے کوشش کرتے ہوئے
   ان کے نصیب میں جس قدر لکھ دیا گیا ہے، اپنی زندگی میں اس کے مطابق جہاں چاہیں اڑتی ہیں۔

حضرت سعید بن میتب دلانٹیز کی روایت کو حضرت سلمان میشاند نے بیان کیا ہے کہ مومنوں کی رومیں زمین کے برزخ میں جہاں چاہیں آسانوں اور زمین کے درمیان اس وقت تک پرواز کرتی رہتی ہیں جب تک اللہ تعالی انہیں ان کے اجسام میں لوٹانہ . . .

## ارواح ہے میت کی ملاقات:

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ ارواح کے پاس جب کسی کی میت پہنچی ہے تو وہ اس سے ملاقات کرتی ہیں۔ایک دوسرے سے باتیں ہوتی ہیں،سوال جواب ہوتے ہیں۔ بلکہ اللہ تعالی نے ان پر پھے فرشتے مقرر فرمادیئے ہیں جوان کے سامنے زندوں کے اعمال پیش کرتے ہیں، سوگ کہ جب انہیں مُر دوں کے بارے میں یہ بتایا جاتا ہے کہ انہوں نے زندہ رہتے ہوئے جو گناہ کئے تھے، انہیں ان گناہوں کی سزادی جائے گی، ستو وہ ارواح کہتی ہیں کہ ہم ان کی طرف سے اللہ تعالی سے معافی طلب کرتی (معذرت جائی ) ہیں، بیشک اللہ تعالی سے معافی طلب کرتی (معذرت جائی ) ہیں، بیشک اللہ تعالی سے بڑھ کرکوئی معاف کرنے والانہیں ہے۔

# مخصوص دنوں میں اعمال کا پیش کیا جاتا:

رسول اكرم مَثَلَيْظِمْ نِے ارشاد فرمایا:

''الله تعالیٰ کی بارگاہ میں انسانوں کے اعمال پیراور جمعرات کے دن پیش کئے جاتے ہیں ۔ جبکہ پیغمبروں اور میتوں کے والدین کے سامنے ان مرنے والوں کے اعمال جمعہ کے دن پیش کئے جاتے ہیں، ۔ وہ ان کی نیکیوں سے خوش

# حر عبان المان المعرف ال

ہوتے ہیں،اوران کے پاکیزہ چبروں کا نوراور سپیدی بڑھ جاتی ہےاور چیک دمک میں اضافہ ہوجاتا ہے، — لہذاتم اللہ سے ڈرواورا پیے مُر دوں کو تکلیف نہ دو۔''

ایک اور صدیث میں سیار شاوفر مایا:

" تمہارے اعمال تمہارے کنے اور رشتے کے مرنے والوں پر پیش کئے جاتے ہیں، -- اگروہ اعمال المجھے ہوں تو وہ خوش ہوتے ہیں، -- اور اگر اعمال برے ہوں تو وہ دعا کرتے ہیں:

''الهی!انہیںاس وقت تک موت نددے جب تک وہ ہدایت نہ پالیں جیسے کہ تو نے ہمیں ہدایت عطافر مائی تھی۔'' ان احادیث اوراقوال سے بیژابت ہوتا ہے کہ رومیں اجسام میں ایک مستقل وجودر کھتی ہیں اوروہ اعیان ہیں ،وہ کوئی خیالی اور عارضی چیز نہیں ہیں۔

رسول اكرم مَنْ يَقِيمُ عليم الطبع كيول كر تھے؟

شیخ واسطی مُشاللہ سے دریافت کیا گیا کہ رسول اللہ مَاللیّظِم کس وجہ سے خُلق میں سب سے زیادہ طلبم تھے، ۔۔ انہوں نے واب دیا:

''اس کی وجہ پتھی کہ آپ مَنَّالِیُکُم کی روح پاک سب سے پہلے پیدا کی گئی تھی ،اس لئے اس روح پاک کوٹھ ہرا وَاور قیام کا موقع سب سے زیادہ مدت کے لئے حاصل ہوا، — کیا تمہیں معلوم نہیں کہ آپ مَنَّالِیُکُمُ نے ارشاد فر مایا:

"میں اس وقت بھی نبی تھا کہ (حضرت) آ دم (علیہ السلام) روح اورجسم کے درمیان تھے۔" بیعنی حضرت آ دم علیہ السلام ابھی پیدا بھی نہ ہوئے تھے۔

روح كى افزائش اورابليس كى پيدائش:

ے میں رہ سرت میں ہیں ہے۔ ایک بزرگ نے بیار شادفر مایا کہ روح نور عزت سے بیدا کی گئی، —اور ابلیس کوآتشِ عزت سے بیدا کیا گیا —اس لئے رہنے کہا تھا:

> ''اللی! تونے مجھےآگ سے پیدا کیا ہے اوراسے ٹی سے پیدا کیا ہے۔'' لیکن وہ یہ کتے نہیں سمجھ سکا کہ نور نار سے کہیں بہتر ہے۔

> > علم کاروح سے ملاپ:

سیجی کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے علم کوروح سے ملادیا، سے چنانچہ اپنی لطافت کی بناء پرروح علم کے ساتھ ویسے ہی نشو ونما پاتی ہے جس طرح بدن غذا کے ذریعے نشو ونما پاتا ہے، اوریہ بات اللہ ہی کے علم میں ہے، انسان اسے بچھنے سے قاصر ہے۔ اس لئے کہ مخلوق کاعلم اتنا بے وقعت ہے کہ وہ اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔

## 

متكلمينِ اسلام كانظريةِ روح:

— محکلمینِ اسلام میں سے اکثر کا یہ فیصلہ ہے کہ انسانیت اور حیوانیت دونوں الیی غیر مستقل صفات ہیں جنہیں انسان کے اندر پیدا کیا گیا ہے، کیکن موت ان دونوں کوفنا کر ڈالتی ہے، — جبکہ روح زندگی کا دوسرانام ہے، وہ جب تک بدن میں موجود رہتی ہے۔اس کی بدولت بدن زندہ رہتا ہے، —

—بعض متکلمینِ اسلام کایہ کہنا ہے کہ روح ایک لطیف جسم ہے، وہ کثیف اجسام میں اس طرح جاری وساری ہے جس طرح پانی سبزشاخوں میں سرائت کر جاتا ہے، —محد شِ اسلام شیخ ابوالمعالی الجوینی بُریزائنڈ نے بھی اس قول سے اتفاق کیا ہے۔

— اکثر متکلمین روح کوایک عرض بیان کرتے ہیں، لیکن وہ احادیث اس کی تر دید کرتی ہیں جن سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ روح ایک جسم ہے، — کیونکہ یہ بتایا گیا ہے کہ روح کا اتار چڑھاؤ ہوتا ہے اور وہ عالم برزخ میں گشت کرتی ہے (اور بیگشت کرنا کسی عرض کا خاصہ نہیں ہوسکتا۔)

روح جب ایسے اوصاف کی حامل ہوتو اسے عرض نہیں کہ سکتے بلکہ یہ پتہ چاتا ہے کہ روح ایک جسم ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ عرض موصوف نہیں ہوسکتا کیونکہ صفت تو ایک طرح کی کیفیت کا نام ہے، — اور کوئی کیفیت کسی دوسری کیفیت یا عرض کے ساتھ مل کرقائم نہیں روسکتی۔ اس کے باوجود بعض حضرات نے اسے عرض ہی کہا ہے۔

## بدن سے جُداہ وکرروح کا ٹھکانہ:

حضرت عبدالله ابن عباس را الله الله على بنا وريافت كيا كهم نے كے بعدروح جسم سے جدا ہوكر كہاں چلى جاتى ہے؟ --آپ نے فرمایا:

"پیتاؤتیل ختم ہونے پر چراغ کی روشنی کہاں چلی جاتی ہے؟" --

پھرآپ سے بیدر یافت کیا گیا کہ بوسیدہ ہونے پرجسم کہاں چلاجا تاہے؟ ۔ آپ نے فر مایا:

" مرض میں مبتلا ہو کرجسم کا گوشیت کہاں چلا جاتا ہے؟"

صردوداور مذموم علوم (یونانی فلاسفه) کے مسلمان کہلانے والے ماہرین کا بیخیال ہے:

"روح بدن سے جدا ہوکرا کے لطیف بدن میں چلی جاتی ہے۔"

انہی میں سے ایک عالم کا یہ کہنا ہے:

"جبروح بدن سے جدا ہوتی ہے تو قوت ناطقہ کے ذریعے سے قوت واہمہ اس کے ساتھ حلول کرتی ہے، — اس وقت وہ محسوسات و حقائق کا مطالعہ و مشاہدہ کرتی ہے۔ اس کے باوجود بدن سے جدا ہوتے وقت اس کا بدن کی ہیئت سے جدا رہنا ناممکن ہے، — کیونکہ موت کے وقت وہ موت کا شعور رکھتی ہے، موت کے بعد بدن سے خالی ہو کر بذات خود بھی قبر میں رہتی ہے، — اور زندگی میں اس کا جن چیزوں پراعتقادتھا، اس کا تصور کرتی ہے، اور قبر میں سزاو جز اکومحسوس کرتی ہے۔''

# مرا مباد العباد عباد العباد ا

O — ایک بزرگ نے بیار شادفر مایا:

"بیکہناسب سے بہتر اور سے جہروح ایک مخلوق چیز ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے اس کی بیعادت بنائی ہے کہ جب تک وہ جسم کے ساتھ رہتی ہے تب تک وہ جسم کوزندہ رکھتی ہے۔ اور اس وقت تک وہ جسم سے اشرف وافضل ہے، ۔۔۔ روح جب موت کا ذاکقہ چکھ کرجسم سے جدا ہوتی ہے، جسم بھی موت سے آشنا ہوکر روح سے جدا ہوجا تا ہے، ۔۔۔ اور فضا کی آغوش میں جاپڑتا ہے۔ حقیقت سے جدا ہوجا تا ہے، مارح قاصر وعاجز ہے جس طرح سورج کی روشنی حقیقت سے کہ روح کی ماہیت اور کیفیت معلوم کرنے سے عقل بھی اسی طرح قاصر وعاجز ہے جس طرح سورج کی روشنی کے سامنے آئکھ خیرہ وعاجز ہے۔''

متكلمين سے جب بيكها كيا كەسب موجودات ان تين قسمول پرانحصاركرتے ہيں:

٥ - قديم، ٥ - جوبر، ٥ - عرض،

چنانچدروح قدیم سے ہے، ۔ یادہ جو ہرہے، ۔ یا پھرعرض، ۔ اس کے جواب میں:

بعض لوگوں نے کہا کہ روح عرض ہے، یعنی قائم بالغیر ہے،

O - کچھنے کہا کہروح ایک لطیف جسم ہے،

○ - بعض نے کہا کہ روح قدیم ہے کیونکہ وہ ایک امر خداوندی ہے جس کا تعلق کلام سے ہے، - اور کلام اللی قدیم

بہرحال جس معاملے میں اس قدررائے اختلاف ہواس میں خاموش رہنا ہی زیادہ بہتر ہے۔

شخ ابوطالب می میشد کی رائے:

و و فرماتے ہیں:

- نروح جب بھلائی کے کام کے لئے حرکت میں آتی ہے تو اس حرکت سے دل میں ایک نور ظاہر ہوتا ہے جسے ایک فرشتہ خیر
   کے بارے میں بتا تا ہے۔ اور
- -- روح جب برائی اورشر کے کام کے لئے حرکت میں آتی ہے تواس حرکت سے دل میں نور کی بجائے ظلمت ظاہر ہوتی ہے۔ یہ ظلمت د کی کوشش کرتا ہے۔''

شیخ شہاب الدین سہروردی (مصنف کتاب) کی رائے:

شیخ شہاب الدین سہرور دی میں است مصنف کتاب ہذا فرماتے ہیں کدروح کے بارے میں مشائخ کرام کے خیالات واقوال کا مطالعہ کرنے کے بعد میں اس نتیج پر پہنچا ہوں اور اس میں اپنی ذاتی رائے کا اظہار کرتے ہوئے تاویل پیش کرتا ہوں، ۔ اگر چہ مراف المعارف المحاول ا

یہ میری قطعی رائے یا حتمی بات نہیں۔اس لئے میں اس سلسلہ میں پچھ کہنے کی بجائے خاموش رہنے کوتر جیجے دیتا ہوں۔ پھر بھی جو پچھے میری سمجھ میں آیا ہے وہ بیان کرریا ہوں:

## علوى اور حيوانى روح:

"روح دوطرح کی ہے:

🔾 — ایک روح انسانی ہے جوعلوی اور آسانی ہے، اور

دوسری روح حیوانی ہے جوبشری ہے۔

علوی اور آسانی روح کاتعلق تو امر الہی ہے ہے، — اور حیوانی وبشری روح کاتعلق عالم طلق ہے ہے، اور یہی (حیوانی وبشری) روح ،علوی اور آسانی روح کی قیام گاہ اور تھہرنے کی جگہ ہے، — حیوانی روح ایک لطیف جسم ہے جو قوت حس وحرکت ہے آراستہ ہے۔ بیروح قلب سے اتھتی ہے، — قلب سے ہماری مراد گوشت کامشہور شکل کاوہ لو تھڑ اہے جو جسم کے بائیں جانب ہوتا ہے، — بیروح رگول کے اندر سے پھڑ کتی ہوئی گزرتی ہے۔

- ہیںروح ہے جوسب حیوانات میں موجود ہے اوراس کے ذریعے تمام حواس قائم ہیں۔
- یہی وہ روح ہے جوقانونِ قدرت کے مطابق غذا سے زندہ ہے اور علم طب کے اصول کے مطابق اخلاط اربعہ کے مزاج کو معتدل رکھتی ہے۔

## نفس ي تخليق:

جب اس روح میں انسانی علوی روح چلول کرتی ہے تو حیوانی وبشری روح اس کے ہم جنس ہو جاتی ہے، — اس وقت حیوانی وبشری روح ایک خاص وصف کی حامل ہو جاتی ہے یعنی وہ گویائی اور الہام کامحل بن جاتی ہے۔ جیسا کدار شاد باری ہے:

وَنَفْسٍ وَّمَا سَوَّاهَا فَٱلْهَمَهَا فُجُوْرَهَا وَتَقُواهَا ﴿ ١٣٠، ١٩٠٥ أَسُ

''اوراس نفس کی شم'اوراس کی جس نے اسے ہموار کیا اور اسے بدی اور نیکی کے بارے میں بتایا۔''

اللہ تعالیٰ نے نفس کواس طرح ہمواراور مساوی کیا ہے کہ اے انسانی روح کا مھکانہ بنادیا۔ اورا سے سب جیوانی ارواح کی جنس سے بالکل الگ کر دیا۔ اس طرح روح علوی کی بدولت اللہ کی تخلیق سے نفس وجود میں آیا ۔ یہ ساصل میں انسان میں پہلے سے موجود روح حیوانی تھی جوعلوی روح سے مل کرعالم وجود میں آئی۔ یہ سب پچھ تھم الہی اوراللہ کے امر سے ہوا، بالکل اس طرح، جیسے حضرت حواجی تھی حضرت آ دم علیہ السلام سے تخلیق ہوئی، ۔ اس کے بعدان دونوں روحوں میں عشق ومحبت کا تعلق یہال تک برها جس طرح آ دم وحواعلیہ السلام کے درمیان پیدا ہوگیا تھا کہ اب اگر کوئی ایک دوسرے سے جدا ہوتو یہ جدائی اسے موت کا ذا کھ گلا ہے۔ جیسا کہ ارشادیاری ہوا:

وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا٥

"ای (آدم) ہے ہم نے اس کی بیوی پیدا کی تا کہ وہ اس سے سکین یائے۔"

جس طرح حضرت آدم علیہ السلام نے حضرت حوالی اللہ سے تسکین پائی تھی۔اسی طرح روح انسانی علوی سے روح حیوانی کو تسکین حاصل ہوئی، — یہ دونوں مانوس ہوکرنفس بن گئیں اوراس انس کے نتیجے میں قلب پیدا ہوا، — قلب سے مراد وہ لطیفہ (جو ہرلطیف) ہے جس کا مقام وہی گوشت کا ٹکڑا (ظاہری دل) ہے۔ گوشت کے اس ٹکڑے کا تعلق عالم خلیق سے ہے،اوراس لطیفہ كاتعلق عالم امرے ہے۔

روح اورنفس کے ملاپ سے لطیفہ قلب کی آ فرینش ایس ہی ہے جیسے عالم الخلق میں حضرت آ دم وحواعلیماالسلام کے ملاپ سے آپ کی اولا دکی پیدائش ہوئی، — اگر روح اورنفس کے اس جوڑے میں ایک دوسرے کوتسکیس پہنچانے کی صلاحیت نہ ہوتی تو یہ

۔۔۔۔ بہر حال ان قلوب میں ایک قلب ایسابھی ہوتا ہے جواپنے والد بزرگوار یعنی علوی روح سے بہت محبت اور میلان رکھتا ہے۔ اسی دل کوتا سیدایز دی حاصل ہے اور جس کا ذکر رسول الله مَنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللّلْمِي مِنْ اللَّهِ مِنْ

- ایک قلب ہے جوتار یک ہے اور ذلت سے سرجھائے ہوئے ہے۔ یہ ایک کا فر کا قلب ہے۔
  - ایک قلب وہ ہے جوغلاف سے لیٹا ہوا ہے، یہایک منافق کا قلب ہے۔
  - ایک قلب وہ ہے جو پہلودارہے،جس میں ایمان ونفاق دونوں ملے ہوئے ہیں۔

— اس میں ایمان کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی تر کاری ہوجو پاک صاف یانی سے نشو دنما پاتی اور بڑھتی ہے، — اور اس میں نفاق کی مثال ایسے زخم کی ہے جو پیپ اور زرد پانی سے بھرا ہوا ہو، — ان دونوں میں سے جو مادہ بھی اس پر غالب آ جائے اسے اس کے مطابق سمجھا جاتا ہے۔

سرگوں اور اُلٹا قلب اپنی والدہ کی طرف (جونفس امارہ ہے) مائل ہوتا ہے، — ایک دل ایسا بھی ہوتا ہے جوان دونوں میں سے کسی ایک کی طرف مائل ہونے میں پس و پیش کرتا ہے مگر جس طرف اس کا میلان ور جحان غالب ہوتا ہے، اس کی نیک بختی اور بدمحتی کادارومداراس کےمطابق ہوتاہے۔

# عقل كا قلب يتعلق:

عقل علوی روح کا جو ہرہے، -علوی روح ہی عقل کی ترجمان اوراس کی رہنما ہے۔

# عطرف المعارف المحارف ا

عقل کاروحانی قلب اور پاکیز فنس سے ای طرح کا تعلق ہوتا ہے جیسے ایک شفیق باپ کا اپنے سعادت مند فرزند ہے ، — یا جیسے ایک شوہر نیک بیوی کا خیال رکھتا ہے۔

- عقل کا اند مے قلب اورنفس امارہ سے ہو بہوا ہا، ی تعلق ہوتا ہے جیسے ایک باپ کا نافر مان اور عاق بیٹے سے ، یا جیسے ایک شوہر کا بداخلاق و بدکر دار بیوی سے ہوتا ہے ، — چنانچہ:
  - کبھی وہ ان سے بے رخی اختیار کرتا ہے، اور
  - 🔾 بھی ان دونوں کے حال کی درتی کی طرف متوجہ ہوتا ہے کیونکہ وہ ان سے لاتعلق نہیں رہ سکتا۔

## عقل كامقام اور محكانه:

عقل کے مقام اور محکانے کے بارے میں بھی لوگوں میں اختلاف پایا جاتا ہے:

- 🔾 کوئی کہتاہے کہ عقل کا ٹھکا ندد ماغ ہے،
- کوئی کہتاہے کے عقل کا ٹھکا نہ قلب ہے،

جبکہ بیسب حقیقت سے ناواقف ہیں۔اس کی وجہ بیہ کے کمخودعقل کوایک جگہ پرقرار نہیں۔

- 🔾 ــــبھی تواس کا رُخ فر ماں بر داری اور نیکو کاری کی طرف ہوتا ہے ، اور
  - جمعی اس کارُخ نا فرمانی کی طرف ہوتا ہے۔

دل و د ماغ کاان دونوں ہی ہے تعلق ہوتا ہے، ۔۔عقل جب نافر مان کی اصلاح کی طرف متوجہ ہوتی ہے تو اس کا مقام د ماغ ہوتا ہے، ۔۔۔اورعقل جب فر ماں بر داراور نیکو کار کی طرف رُخ کرتی ہے تو اس کا ٹھکا نہ دل ہوتا ہے۔

# روح كاعالم بالاستعلق:

علوی روح اپنی بلندی کی وجہ سے کا ئنات سے بے نیاز ہو کرنہایت ذوق وشوق سے اپنے مولیٰ کی طرف رُخ کرتی ہے۔ کا ئنات میں چونکہ قلب اورنفس کا بھی شار ہوتا ہے۔اس لئے روح جب عالم بالا کی طرف رُخ کرتی ہے تواس دم:

- قلب بھی ایک فرماں برداراور سعادت مند فرزند کی طرح محبت اور شوق کا اظہار کرتا ہے، اور
- ے ۔۔ قلب جوفرزند کی مانند ہے، اس سے نفس بھی الیی محبت کا اظہار کرتا ہے جیسے کوئی محبت بھری ماں اپنے بیٹے سے پیار کرتی ہے۔

#### حرص وہواکے مادے کا فنا ہونا:

نفس جب شوق کا اظہار کرتا ہے تو وہ عالم ارضی سے بلند ہوجاتا ہے، اور عالم ارضی (سفلی) میں اس کی رکیس سکو جاتی ہیں ۔۔۔ اس سے ند صرف اس کی خواہشیں وب جاتی ہیں بلکہ حص وہوا کا مادہ بھی فنا ہوجاتا ہے، ۔۔۔ پھرنفس دنیا سے مند موڑ لیتا ہے، کنارہ کش ہوجاتا ہے، اسے فرجی دنیا سے چھٹکارال جاتا ہے۔ اور عالم جاودانی کی طرف رُخ کرلیتا ہے۔

# مراف المعارف ا

روح كاعالم سفلي (ارضي) يتعلق:

بعض اوقات نفس آپنی فطری اورطبعی خواہش کے باعث عالم ارضی کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ کیونکہ حیوانی روح اس کی ہم جنس ہے، وہی اسے عالم سفلی کی طرف کھینچتی ہے۔اس کار جحان عناصر کی طرف غالب ہوتا ہے جو عالم سفلی کے ارکان ہیں۔جیسا کہ ارشاد باری ہے:

> وَلَوْ شِنْنَا لَوَ فَعُنهُ بِهَا وَللْكِنَّهُ آخُلَدَ إلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هُوَهُ ٥٠ "اگرجم چاہتے تواسے بلند كرديتے ، مروه زمين پررہنے لگا اورا پی خواہش كى پيروى كى۔"

بہر حال نفس جب مادرانہ محبت کے باعث زمین سے مانوس ہوتا ہے تواس وقت سرگوں قلب اس کی طرف مائل ہوتا ہے، جس طرح ایک بچھا پنی غلط کاراور بے راہ رو مال کی طرف بے اختیار مائل ہوتا ہے، اور اپنے سلیم الطبع اور نیکو کار باپ کی طرف دھیان نہیں دیتا، سے عین اسی وقت روح بھی اپنے فرزندیعن قلب کی طرف مائل ہوجاتی ہے، جس طرح ایک باپ کا دل بیٹے کی طرف مائل ہوجاتی ہے، جس طرح ایک باپ کا دل بیٹے کی طرف مائل ہوتا ہے (جبکہ بیٹے کا اپنے باپ کی طرف کوئی میلان نہیں ہوتا۔) ایسی صورت میں اپنے مولی کے حقوق اوا کرنے سے قاصر رہتا ہے، سے جب یہ تھنچا وَ اور کشاکش شروع ہوتی ہے تو اس دوران اس کی سعادت مندی یا بہ بختی ظاہر ہوجاتی ہے، سے بہی قادر مطلق کا فیصلہ اور بہی تقدیر ہے۔

حضرت داؤدعليه السلام نے اپنے فرزند حضرت سليمان عليه السلام سے يو چھا:

"تمہاری عقل کا مقام کہاں ہے؟" -- انہوں نے جواب دیا:

'' قلب میں، — کیونکہ قلب ہی روح کا قالب ہے، — اور روح زندگی کاسر چشمہ ہے۔''

روح دوطرح کی ہے:

شیخ ابوسعیدالقرشی میشند نے فر مایا کهروح دوطرح کی ہوتی ہے:

○ — زندگی کی روح (روحِ حیات)، ○ — موت کی روح (روح ممات)،

جب یہ دونوں کیجا ہوتی ہیں تو بدن کوعقل وشعور حاصل ہوتا ہے، ۔۔ موت کی روح وہی ہے کہ جب وہ بدن سے نکلتی ہے تو زندہ انسان مردہ ہوجا تا ہے، ۔۔ زندگی کی روح وہ ہے جس کی بدولت سانس کی نالیاں جاری ہیں اور انسان میں کھانے پینے کی طاقت وقوت اس کے دم سے ہے۔

# روح اورنفس:

ایک بزرگ کاارشاد ہے کہ روح ایک پاکیزہ بادسیم ہے جس پر زندگی کا دارو مدار ہے، — اورنفس ایک گرم ہوا ہے جس سے خدموم حرکتیں،خواہشیں اور شہوتیں طاہر ہوتی ہیں۔اس بناء پر بیماورہ وجود میں آیا:

"اس کے د ماغ میں بری گرمی ہے (براغصہ ہے)"

# عوارف المعارف المحارف المحارف

نفس کی ماہیت اور حقیقت سے متعلق اس باب میں مشائخ کرام کے جو خیالات پیش کئے گئے ہیں۔اس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کنفس ہی سے سب ندموم افعال واخلاق ظاہر ہوتے ہیں۔اس کا تدارک وعلاج مجاہدات وریاضات کے ذریعے ہوسکتا ہے۔میرے اخلاق اور افعال میں اس سے تبدیلیاں لائی جاسکتی ہیں۔

حضرت سعيد بن الى بالل طالعين وايت فرمات بي كه جب رسول الله مَثَالِيَّةُ عِلَي بيا يت تلاوت فرمات:

قَدُ اَفُلَحَ مَنُ زَكُّهَا٥

''جس نے تز کیۂ نفس کیاوہ کامیاب ہوگیا۔''

توآپ بچه توقف فرما كريه دعا پڙھتے:

اَللَّهُمَّ الَّتِ نَفْسِي تَقَواهَا اَنْتَ وَلِيُهَا وَمَوُلاَهَا وَزَكُّهَا اَنْتَ خَيْرَ مَنْ زَكُّهَا٥

مذکورہے کہ نفس ایک لطیف شے ہے جوجسم (قالب) میں موجود ہوتی ہے۔ میرے اخلاق وصفات اسی سے ظاہر ہوتے ہیں، — بالکل اسی طرح روح بھی ایک لطیف شے ہے جوقلب (دل) میں موجود ہوتی ہے۔ وہ اجھے اخلاق وصفات کا سرچشمہ ہے۔ جس طرح آنکھ دیکھنے کا، — کان سننے کا، — ناک سونگھنے کا، — اور منہ ذاکقے کا مقام ہے، اسی طرح نفس بری صفات کا، اور روح اچھی صفات کا منبع وسرچشمہ ہے۔

# نفسانی صفات کی بنیادیں:

نفس کے سب اخلاق اور اس کی صفات کی دو بنیا دیں ہیں:

○ — اوّل طیش، ۞ — دوسری طمع، (دونوں حرف ' ط' سے وجود پاتے ہیں')

طیش اس کی جہالت کی وجہ ہے ہوتا ہے، اور طمع حرص اور لالچ کی وجہ ہے ہوتی ہے، ۔۔۔ طیش کے عالم میں نفس کو ایک ایسے گول گیند ہے مشابہ قرار دیا گیا ہے جو ایک شفاف اور چکنے مقام پر ہو۔ چنانچہ وہ اپنی وضع اور فطرت کے مطابق ہمیشہ متحرک رہتی ہے، ۔۔۔ طمع اور حرص کے لحاظ سے نفس ایک پر وانے سے مشابہ ہے جو چراغ کی روشنی پر گرے اور تھوڑی روشنی پر قناعت واکتفانہ کرتے ہوئے روشنی کے سرچشمہ و منبع پر گر کرخود کو ہلاک کردے۔

طیش کا باعث جلد بازی اور بےصبری ہے، — جبکہ صبر عقل کا جو ہر ہے،اور طیش نفس کی صفت ہے۔جس کی خواہشوں اور اس کی روح پر صبر کی بدولت ہی قابویا ناممکن ہے۔

عقل کے ذریعے خواہشیں مٹائی جاتی ہیں، —اور بیٹمع ہے جس کا حضرت آ دم علیہ السلام شکار ہو گئے تھے۔ کیونکہ انہوں نے جنت میں ہمیشہ کے لئے رہنے کی خواہش کی تھی۔اس حرص میں شجر ممنوعہ کو کھانے کے مرتکب ہوئے۔

نفس کی فطری صفات:

نفس کی بعض صفات کا تعلق انسانی پیدائش کے وقت سے ہے۔مثلاً:

# عواف المعارف المعارف المحارف المعارف ا

انسان خاک سے پیدا ہوا ہے۔اس لئے اس میں جوضعف اور کمزوری پائی جاتی ہے۔وہ خاک کی بدولت ہے۔

۔۔ اس میں بخل کا مادہ گندھی ہوئی مٹی (طین ) کے باعث ہے۔

-شہوت اور خواہش پرستی سڑی ہوئی چکنی مٹی سے پیدا ہوئی۔

جہالت کا وصف اور وجود کھنگھناتی ہوئی مٹی کی وجہ سے ہے۔

 قرآن مجید میں کالفعاد بھی آیا ہے کہ وہ ٹی شیرے کی طرح ہوگئ تھی۔اس لئے اس میں شیطانیت بھی آگئی۔ کیونکہ آگ ہے مٹی کی کر مسکرے کی طرح ہوجاتی ہے، —اوراسی شیطانیت کے باعث مکر وفریب اور حسد کا مادہ پیدا ہوا۔ جو خص نفس کی فطرت اوراس کی جبلتوں ہے آگاہ ہو گیا، —اس سے بیہ بات معلوم ہو گئی کہ وہ خالق کا تنات کی مدد کے بغیر صبطنفس نہیں کرسکتا۔اس لئے انسانیت کی تھیل اسی وقت ہوسکتی ہے جب:

انسان علم وعدل کے ذریعہ حیوانی خواہشوں کاعلاج کرے۔

🔾 —افراط وتفریط سے بچے ،

شیطانی صفات اور ندموم اخلاق کو پہچان کر کمال انسانیت سے آشنا ہو۔

خودکوبرے اخلاق اختیار کرنے کے لئے ترغیب نددے۔

 بوبیت سے فکرانے والے تکبر،عزت،خود بنی اورغرورجیے اوصاف سے بھی آگاہ ہونا چاہئے، ۔۔ لہذاوہ بیاوصاف چھوڑ وے کہ یمی خالص بندگی ہے۔

# نفس كي تين حالتين:

لى تين حاين. الله تعالى نے اپنے قدیم کلام قرآن پاک میں نفس کی تین حالتوں کا ذکر کیا ہے:

- جمعی اسے فس مطمئنہ فر مایا ہے:

يَا أَيُّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ ٥

یعمی اسے فس لوامہ (ملامت کرنے والانفس) فرمایا ہے:

لَا ٱقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ وَلاَ ٱقْسِمُ بِالنَّفُسِ اللَّوَّامَةِ ٥

یعی نفس اماره (برے کام براکسانے والانفس) سے موسوم فرمایا:

إِنَّ النَّفُسَ لَآمَارَةٌ بِالسِّوءِ ٥

حقیقت میں نفس تو ایک ہی ہے لیکن اس کی صفات ایک دوسرے سے مختلف ہیں یعنی:

 جب قلب کو کمل سکون حاصل ہوتا ہے تو وہ نفس کو بھی سکون وطمانیت کا لباس پہنا دیتا ہے، — اور جب اس سکون سے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے تو قلب روح کے مقام پرتر تی کرتا ہے، ۔ اور جب قلب روح کے مقام پر فائز ہوجائے تو نفس قلب کے مقام کارُخ کرتا ہے، ۔۔ یہاں پہنچ کراسے کی اطمینان حاصل ہوجاتا ہے، یہی نفس ہفسِ مطمعنہ ہے۔

عواف المعارف المحارف ا

— اور جب نفس کواس کی طبعی وجبتی خواہشوں ہمسوں اور فطری مرکز سے علیحدہ کر دیا جاتا ہے۔ وہ اطمینان وسکون کی تلاش میں بھٹلنے لگتا ہے۔ اس وقت وہ نفسِ لوامہ بن جاتا ہے۔ کیونکہ اس وقت وہ اپنے آپ پراس لئے ملامت کرتا ہے کہ مقام سکون سے باخبر ہوتے ہوئے اور اس کامشاہدہ کئے ہوئے تھا۔

— اب یہی نفسِ اوامہ اگرسکون وطمانیت کے مقام کی تلاش سے بازرہ کراپنے اصل مقام پرلوٹ جائے تو وہ نفس امارہ ہے۔ جواس حالت میں آکر برائی پراکسانے لگتا ہے، — جب اس مقام پر بہنچ جائے جہاں علم ومعرفت کا نورنہیں پہنچا تواس وقت لوگوں کو برائی پر آمادہ کرنے لگتا ہے۔ بلکہ ایسے موقع پر بعض اوقات روح اورنفس کا مقابلہ بھی ہوتا ہے، — قلب پر بھی روحانی جذبات غالب آجاتے ہیں، — آبھی نفسانی جذبات قابو پالیتے ہیں۔

سر باطن کیاہے؟

سر باطن کی حقیقت کیا ہے؟ اس بارے میں صوفیاء کرام میں اختلاف پایا جاتا ہے:

- O بعض حضرات کا کہنا ہے کہ بدروح سے پہلے اور قلب کے بعد کا درجہ ہے،
- 🔾 —بعض حضرات نے اسے روح کے بعد بلکہاس سے اعلیٰ اور لطیف تر قرار دیا ہے۔
  - ۔۔۔ بہمی کہا گیا کہ سر باطن مشاہدے، روح محبت اور قلب معرفت کا مقام ہے۔

بہر حال جس سرت باطن کی طرف صوفیاء کرام نے اشارہ کیا ہے، اس کا کتاب اللہ میں کوئی ذکر نہیں ہے۔ کتاب اللی میں صرف روح اور نفس، اور اس کی گونا گول صفات، قلب، فواد اور عقل کا ذکر کیا گیا ہے، — کلام اللی میں چونکہ صوفیاء کرام کے مذکورہ مفہوم کے مطابق ''سر'' کا ذکر نہیں ہے، — اور اس کی حقیقت سے متعلق بھی صوفیاء کرام میں اختلاف ہے:

- بعض حضرات اسے روح سے کم تر قرار دیتے ہیں۔
- بعض حفرات اسے روح سے لطیف تر قرار دیتے ہیں۔

اس لئے ابسر باطن کی اصل حقیقت بیان کی جاتی ہے۔اللہ ہی سب سے بہتر جانے والا ہے۔

## سرّ باطن کی حقیقت:

ہمارے خیال میں سر باطن کوئی ایسی چیز نہیں جونفس اور روح کی طرح مستقل وجود رکھتی ہو، — بلکہ اس کی صورت اور حقیقت یہ ہے کہ جب نفس صاف اور پا کیزہ ہوجائے تونفس کی تاریک قید سے آزاد ہوکر روح مقاماتِ قرب کی بلندیوں کی طرف جانے گئی ہے۔ عین اس وقت قلب بھی اپنے مرکز سے ہٹ کر روح کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے، — اس لیے قلب میں ایک زائد مفت بھی جنم لیتی ہے — یہ صفت کو 'سر باطن' کا نام دیا گیا۔ صفت بھی جنم لیتی ہے — یہ صفت زائدہ قلب سے بھی زیادہ پا کیزہ ہوتی ہے، اس لئے اس صفت کو 'سر باطن' کا نام دیا گیا۔ جس طرح روح کی تلاش میں قلب کوایک زائد صفت حاصل ہوتی ہے، اس طرح روح کو بھی اپنے اس عروج کے وقت ایک زائد صفت حاصل ہوتی ہے، اس طرح روح کو بھی اپنے اس عروج کے وقت ایک زائد صفت حاصل ہوتی ہے۔ جنہ میں اس کا علم ہے وہ بھی اس صفت کو 'سر' کا نام دیتے ہیں۔ بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ جوسر روح سے زیادہ لطیف ہوتا ہے اس سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی تعین لوگوں کا کہنا ہے کہ جوسر روح سے زیادہ لطیف ہوتا ہے اس سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی مفت کی مفت کی سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی سفت کی صفت کی سے مراد دہ روح ہے جس میں عام مشاہدے کی صفت کی سفت کی صفت کی ساتھ کی جو سے دیا دہ لیا جس میں عام مشاہدے کی صفت کی سفت کی سفت کی صفت کی ساتھ کی صفت کی صفح کی صفت کی صفح ک

عمراف الممارف كالمحارف الممارف الممارف

بجائے بیخاص صفت پائی جائے ، — اور جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ سرّ باطن روح سے پہلے ہے اور اسے فضیلت وفو قیت حاصل ہے، اس سے ان کی مرادوہ قلب ہے جس میں ایک مخصوص اور زائد صفت پائی جائے۔

روح اور قلب کی اس ترقی کے ساتھ ساتھ نفس بھی ترقی کر کے قلب کے مقام پر پہنچ جاتا ہے اور اپنا اصل لباس اتار کرنفسِ معظم نئه بن جاتا ہے، اور پہلے سے بھی زیادہ دلی مرادوں کی خواہش کرتا ہے۔ کیونکہ اس وقت قلب بھی وہی کرتا ہے جواس کا مولی چاہتا ہے۔ وہ اپنے ذاتی ارادوں، تو توں اور اختیارات سے بیز ارہوجاتا ہے۔ اس لئے وہ خالص بندگی اور عبودیت کی لذتوں سے شناسا ہوجاتا ہے۔

عقل كى فضيلت وحقيقت:

عقل کی حقیقت ہے ہے کہ عقل روح کی زبان ہے اور بصیرت ودانائی کی ترجمان ہے، — بصیرت روح کے لئے قلب کی مانند ہے اور عقل اس کے لئے زبان ہے، — حدیث شریف میں ہے کہ رسول الله مَثَاثِیَّا مِنے ارشاد فرمایا:

"اللہ تعالیٰ نے سب سے عقل کو پیدا کیااوراس سے کہا:" آگے بڑھو'، ۔۔ وہ آگے بڑھی، ۔۔ پھر فر مایا:"لوٹ جا!"۔ وہ لوٹ گئی۔ پھر اس سے کہا:"بیٹھ جا!" ۔۔ وہ بیٹھ گئی، ۔۔ پھراس سے فر مایا:"بول!"تو وہ بولنے گئی۔ پھر فر مایا:"خاموش ہو جا!" وہ خاموش ہو جا!" وہ خاموش ہو گئی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے فر مایا:"مجھے اپی عزت وجلال، کبریائی اور جاہ و جبروت کی تئم! میں نے تجھ سے زیادہ محبوب اور معزز کوئی مخلوق پیدائہیں کی کیونکہ لوگوں کو میری معرفت تیرے ہی ذریعے ملے گی، ۔۔ اور تیرے ہی ذریعے میری حمد وثناء ہوگی، ۔۔ اور تیرے ہی ذریعے میری اطاعت کی جائے گی، ۔۔ اور تیرے ہی ذریعے لوگوں کے ساتھ لین دین ہوگا، ۔۔ میرا عماب مجھی تجھ پرنازل ہوگا، اور ثواب بھی تجھ پرنازل ہوگا، اور ثواب بھی تجھ پرنازل ہوگا، اور ثواب بھی تجھ پرنازل ہوگا، اور تواب بھی تجھ پرنازل ہوگا، ۔۔ میں نے ایک بہترین شے یعنی صبر کے ذریعے تجھے اکرام واحترام عطاکیا

## عقل کی اہمتیت:

رسول الله مَنْ النَّهُ مَنْ النَّهُ مَنْ النَّهُ مَا يا:

'' کسی شخص کے اسلام لانے برتم خوش مت ہو جب تک تمہیں اس کی عقل کا انداز ہنہ ہوجائے۔''

حضرت عائشهد يقد فالمناف رسول اكرم من التيام ساك مرتب يوجها:

" يارسول الله (مَنْ لَيْنِهُمُ ) الوكول كى فضيلت كاكس چيز سے انداز ولگايا جاتا ہے۔"

آپ مَالْقِيمُ نِے فرمایا:

'' دنیاوآ خرت میں ہرایک کی عقل سے'' ۔۔حضرت عائشہ بڑگانٹانے عرض کمیا: .

" کیالوگوں کوان کے اعمال پر جزاوسز انہیں ہوگی" — ارشاد ہوا:

"الله کی اطاعت وہی کرتا ہے جے عقل ہوتی ہے، — جس میں جتنی عقل ہوتی ہے وہ اس کے مطابق عمل کرتا ہے، —اورا سے اعمال کے مطابق جز اوسز الطے گی۔"

# 

اس بارے میں رسول اللہ مَثَالَةُ يَا مَنْ مِنْ يدوضا حت كرتے ہوئے فرمايا:

''ایک شخص مسجد کی طرف جاتا ہے اور وہاں نماز ادا کرتا ہے مگر اس کی نماز مجھر کے بازو کے برابر بھی نہیں ہوتی ، — ایک دوسر اُخص مسجد میں آکر نماز ادا کرتا ہے تواس کی نماز احد بہاڑ کے برابر ہوتی ہے ، بشر طیکہ وہ اس سے زیادہ عقل مند ہو۔'' آپ مَنْ اَلْتُنِام کی خدمت میں عرض کیا گیا:

''وه زیاده عقل مند کیسے ہوسکتا ہے؟'' — آپ نے ارشادفر مایا:

''وہ اوروں کی نسبت حرام کاموں سے زیادہ بچے ، — اور نیک کاموں کے لئے زیادہ آرز ومند ہو۔ چاہے وہ اعمال ونو افل میں ان سے کم در جے میں ہی کیوں نہ ہو —''

رسول اكرم مَثَلَ فَيْرِهُم نِهِ مِن بِدِارِشا وفر مايا:

'' پیر حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں میں الگ الگ عقل تقسیم فر مائی ، — ان کاعلم ، نیکی ،نماز اور روز ہ یکسال اور مساوی ہو سکتے ہیں گران کی عقل میں اتنافرق ہوتا ہے جیسے کوہ احدے مقابلے میں کوئی ذرّہ۔''

حضرت وهب بن مدبه مِتالله فر ماتے ہیں:

''میں نے تقریباً ستر کتابوں میں پڑھاہے کتخلیق عالم کے شروع سے اب تک ساری دنیا والوں کوجس قدرعقل عطاکی گئی ہے، وہ رسول الله مَثَلَّلَیْاً کی عقل مبارک کے سامنے ایسی ہے جیسے ساری دنیا کے صحراؤں کے مقابلے میں ایک ذرہ ہو۔''

## عقل کی ماہیت وحقیقت:

عقل کی ماہیت اور حقیقت کے بارے میں بھی لوگوں میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ اس حوالے سے بہت کچھ کہا گیا ہے۔ ان سب اقوال کو یہاں پیش کرنامقصود نہیں ، فقط چندا قوال پیش کرنے پراکتفا کیا جاتا ہے:

- ایک جماعت کا بیکہنا ہے کی عقل کا تعلق علوم ہے ہے، ۔ جوعلم سے بے بہرہ ہو، اسے صاحب عقل نہ کہا جائے ، لیکن میہ اصول سب علوم پرلا گونہیں ہوتا، ۔ اس لئے ایسا شخص بھی عقل مند کہلاتا ہے جسے اکثر علوم کا پیتہ نہ ہو۔
- اہلِ علم کا پیمی کہنا ہے کہ عقل کا نظریاتی علوم سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ غور وفکر کے لئے ابتدائی شرط یہ ہے کہ پہلے سے عقل کامل ہو، لہندااس کا علوم ضروریہ سے تعلق ہے، مگرتمام علوم ضروریہ اس میں داخل نہیں ۔ کیونکہ مختلف حواس والا بھی عقل مند شار ہوتا ہے۔ حالا نکہ علوم ضروریہ کے بعض مدارج اس میں موجو دنہیں ہوتے ۔
- - 🔾 شیخ حارث بن اسدالمحاسبی مِیتانید نے فر مایا:

# مرا عطرت الماعلي المراحة المرا

''عقل ایک فطری تکیل ہے جس کے ذریعے تحصیل علوم کی اہلیت وصلاحیت حاصل ہوتی ہے۔''
اس قول سے ہمار سے خیال کی تا ئیدوتقعد بی ہوتی ہے کہ''عقل روح کی زبان ہے'' — کیونکہ روح ایک حکم الہی ہے، اوراسی طروح نے وہ بارامانت اٹھایا ہے جسے اٹھانے سے زمین وآسان نے انکار کر دیا تھا، — یہی وہ مقام ہے جہال سے نورعقل کا فیضان جاری ہوتا ہے، اورنورعقل سے ہی سب علوم تھکیل پاتے ہیں۔اسی لئے علوم کے لئے عقل کی حیثیت وہی ہے جسے کسی مکتوب کے لئے لوح۔

سيدهي اورالني عقل:

عقل بھی سرنگوں ہوکرنفس کی طرف مائل ہوتی ہے،اور بھی سیدھی اور درست ہوتی ہے۔اگر کسی کی عقل الٹی ہوکرنفس کی طرف متوجہ ہوتی ہے تو وہ نفس کو کا نئات کے اجزاء میں منتشر کر دیتی ہے۔اس میں بے اعتدالی آجاتی ہے۔جس کی بناء پر وہ راہ ہدایت سے بھٹک جاتا ہے۔، — جس کی عقل راہ راست پر ہوتو اس بصیرت کو پالیتی ہے جوروح کے لئے قلب کی مانند ہے۔اس مقام پر اسے خالق کا نئات سے ہدایت بھی عطا ہو جاتی ہے۔اور وہ خالق کے ذریعے کا نئات کو بھی پہچان لیتا ہے۔ یہ عقل' دعقلِ ہدایت' کہلاتی ہے۔

الله تعالی اس عقل کو جب عزت اور بردائی ہے نواز نا چاہتا ہے تو اسے ایسے کام کی طرف متوجہ کر دیتا ہے جواس کی بلندی
درجات کا باعث ہوتا ہے، — اور جب وہ کسی کام کونا پسند کرتا ہے تو عقل ہدایت کوایسا کرنے سے روک دیتا ہے، — لہذا ایسا شخص
ہمیشہ اللہ کی رضا پانے میں لگار ہتا ہے، اور ایسی باتوں سے دامن بچاتا ہے جواللہ کی ناراضی اور اس کے غضب کا باعث ہوں۔
د عقل ہدایت' جتنی سیرھی ہوگی ، اتن ہی اسے بصیرت کی تائید حاصل ہوگی ، اور اسی قدر وہ لوگوں کونیکی کی طرف صحیح رہنمائی

کرے گی اور گمراہی ہے بچائے گی۔

## عقل کے پہلو:

بعض حضرات نے بیربیان کیاہے کہ عقل کے دو پہلوہیں:

ایک پہلو ہے وہ دنیا کے کاموں پرغور وفکر کرتی ہے۔

O - دوسرے پہلوے اسے آخرت کے کاموں کی بھیرت حاصل ہوتی ہے۔

پہلی عقل،روح کے نور سے حاصل ہوتی ہے، — دوسری عقل، کا نور ہدایت سے تعلق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پہلی عقل بنی نوع انسان میں عام ہے، — اور دوسری عقل مشرکوں میں مفقو داوراہلِ تو حید میں موجو دہوتی ہے۔

عقل كانام ' عقل' كيول؟

ایک بزرگ نے فرمایا کہ عقل کا نام عقل اس لئے رکھا گیا کہ جہالت ونادانی سراسرظلمت وتاریکی ہے۔ بینائی کا نور جب اس ظلمت پرغالب آ جا تا ہے توبیة تاریکی چھٹ جاتی ہےاوروہ دیکھنے لگتا ہے۔ گویاعقلی جہالت کو پابند بنادیتی ہے۔

عقل اورشر بعت:

ندکورہے کے عقل ایمان کا گھر اوراس کامقام دل میں ہوتا ہے، — اوراس کے مل کامقام سینے میں دل کی آنکھوں کے درمیان

-ج

## عقل اور بصيرت:

بصیرت ان سب علوم کا احاطہ کرلیتی ہے جنہیں عقل کمل طور پر اپنے اندر سمیٹ لیتی ہے بلکہ وہ علوم بھی اس میں ساجاتے ہیں جواس کی رسائی سے باہر ہوتے ہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بصیرت کو بیکمال دسترس اس لئے حاصل ہوا ہے کہ اسے ان کلماتِ الہٰی سے فیض ملا ہے جونہ تم ہونے والے ہیں، چاہان کی تحریر سے سمندر خشک ہوجا کیں۔بصیرت کے مقابلے میں عقل کا کام اس قدر ہے کہ وہ اس کی ترجمانی کر جے۔ اس لئے بصیرت اپنی بعض با تیں ترجمان کے لئے اس تک پہنچا دیتی ہے۔ بالکل اسی طرح جیسے قلب زبان کی تجائے بھن تا تیرسے ذکر کرتا ہے۔

### ملک اورملکوت:

جس محض کے پاس عقل مجرد ہے اور جونور شریعت سے روش ومنور نہیں ۔ علوم کا گنات میں سے اس کے حصے میں فقط ملک آتا ہے جو ظاہر کا گنات ہے، — اور جن لوگوں کی عقلیں بصیرت کی تا ئید کے باعث نور شریعت سے روش اور منور ہیں ، انہیں کا گنات کے باطنی حصے کاعلم ہوجا تا ہے ، کا گنات کا یہ باطنی حصہ ملکوت کہلاتا ہے ۔ گویا کا گنات کے باطن کے بارے میں آگاہ ہونا اہلِ بصیرت کے لئے ہی مختص ہے، — اور جولوگ بصیرت سے محروم ہیں اور عقل پر ہی انحصار کرتے ہیں ، ایسے مکا شفات سے وہ محروم ہیں۔ رہتے ہیں۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

''عقل دوطرح کی ہوتی ہے: پہلی عقل ہدایت کے لئے ہوتی ہے،اس کا مرکز قلب ہےادراس کا مقام عمل دل کی آنکھوں کے درمیان سینہ میں ہے۔ بیعقل،اہلِ یقین کی عقل ہے، — دوسری عقل کا مرکز دماغ ہے اوراس کا مقام عمل بھی دل کی آنکھوں کے درمیان سینہ میں ہوتا ہے، — پہلی عقل کے ذریعے آخرت کے کام سنوارے جاتے ہیں،اور دوسری عقل کے ذریعے دنیا کے کام

سنوارے جاتے ہیں۔

ہم نے جوعقل کوعقل واحد بتایا ہے تو وہ اسی صورت میں ہے جب اسے بصیرت کی تائید حاصل ہو، — اگر وہ بصیرت سے محروم ہوتو وہ صرف ایک ہی کام کرسکتی ہے، وگر نہ بصیرت کی تائید سے وہ دنیاوآ خرت دونوں کی تدبیر کرتی ہے۔
محروم ہوتو وہ صرف ایک ہی کام کرسکتی ہے، وگر نہ بصیرت کی تائید سے وہ دنیاوآ خرت دونوں کی تدبیر کرتی ہے۔
معتقد مع

اس باب کے شروع میں ہم نے نفس مطمئند اورنفس امارہ کے بارے میں جو پچھ بتایا ہے اس سے یہی بات ثابت اور محقق ہوتی ہے کہ عقل تو ایک ہی ہے مگر بھی اسے بصیرت کی تا ئید حاصل ہوتی ہے،اور بھی وہ اس سے محروم رہتی ہے۔

-

# بابتمبر۵۵:

# د لی تصوّرات کی شناخت

انسان پرشیطانی اورملکوتی اثرات:

ہارے مرشد کریم بیخ ابونجیب سہروردی میشند نے بالا سناد حضرت عبداللہ بن مسعود منافظ سے روایت کی ہے کہ رسول اکرم مَنْ لَيْنَا لِمُ لِينَا لِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

''اولا دآ دم پرشیطان اور فرشتے دونوں اثر انداز ہوتے ہیں، — شیطان اس کے اندر برائی ڈالتا ہے اور حق بات کوجھٹلا تا ہے، -- جبکہ فرشتہ بھلائی کاوعدہ اور حق بات کی تصدیق کرا تاہے، - انسان کواگر بھلائی ملے تو وہ سمجھ لے کہ بیاللّٰہ کی طرف ہے ہے،اوروہاللّٰد کاشکرادا کرے، —اورا گرشیطان کااثر ہوتواللّٰد تعالیٰ کی شیطان سے پناہ مائکے۔''

ال كے بعد آپ مَنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ بِيرْ آيت برُهي:

اَلشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَامُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ٥

''شیطانتم سے مفلس کا وعدہ کرتا ہے اور برے کا موں کا حکم دیتا ہے۔'

## ا چھے برےاثرات معلوم کرنا:

حقیقت پیہے کہ جوطالب صادق ہے وہی اچھے برےاثرات جاننے کی کوشش کرتا ہےاوروہی ان خطرات اور وسوسوں میں فرق کرسکتا ہے، — اسے اس معرفت کی ایسی ہی طلب ہوجیسے ایک پیاسایانی کا طلب گار ہوتا ہے۔ ایباشخص ان خطروں ، وسوسوں اور فلاح وصلاح کو بخو بی جانتاہے، ۔۔ یہی وجہ ہے کہ ان وسوسوں اور اندرونی اثر ات کو وہی لوگ معلوم کرنے کی کوشش کرتے ہیں جوبارگاہ الہی کےمقرب ہوں اور اہلِ یقین کی راہ پرچل رہے ہوں۔

جولوگ ابرارونیکو کار کی راہ پر چلتے ہیں، وہ بھی بھی اس طرف توجہ کرتے ہیں۔وجہ یہ ہےان کے اندر بقدر ہمت و بقدرارادہ اور فیض الہی کے اعتبار سے طلب ہوتی ہے، ۔۔ لیکن جوعام مسلمان ہیں وہ ان شیطانی اور ملکوتی اثر ات سے نفع نہیں اُٹھا سکتے ،اور نہ ہی ان میں اس کا فرق معلوم کرنے کی اہلیت وصلاحیت ہوتی ہے۔

# قلب كى صفائى:

ول کے بعض تصورات اللہ کی طرف سے پیغامبر بن کرآتے ہیں۔جیسا کہ ایک بزرگ نے ارشادفر مایا: "میراقلب ایسا ہے کہ اگر میں اس کی نافر مانی کروں تو یہ اللہ کی بارگاہ میں معصیت ہوگی۔"

عمارف المعارف عمارف المعارف ال

یان اوگوں کا حال ہے جن کے قلوب کو استقامت حاصل ہے، ۔۔نفس کی طمانیت کے بغیر قلب کو استقامت حاصل نہیں ہوتی نفس کے مطمئن ہونے سے شیطان مایوں ہوجا تا ہے، ۔۔لین جب نفس حرکت میں آئے تو قلب کی پاکیزگی میں تکدر آجا تا ہے۔ اور جب قلب میں تکدر آجا ہے کا مید میں اس کے قریب آجا تا ہے۔ول کی صفائی فقط اللہ کے ذکر سے اور اس کی حفاظت کی وجہ سے باقی رہتی ہے، ۔ ذکر الہی ایبانور ہے جس سے شیطان ایسے ڈرتا ہے جیسے کوئی آگ سے ڈرتا ہو۔ ذکر کی اہمتیت وفضیلت:

حدیث شریف میں آیا ہے کہ شیطان اولا د آ دم کے دل سے لپٹا ہوا ہے 'لیکن انسان جب اللہ کا ذکر کرتا ہے تو شیطان منہ پھیر کر پیٹھ پیچھے ہٹ جاتا ہے، — اور جب وہ ذکر الہی سے غافل ہوتا ہے تو شیطان اس کے قلب کولقمہ بنالیتا ہے، اور اسے پھسلا کر خام خیالی میں مبتلا کردیتا ہے، — ارشاد باری ہے:

وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمٰنِ نُقَيِّضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُولَهُ قَرِيْنٌ ٥

"جوالله كي ذكر ب منه چير لي، تهم اس پرايك شيطان مسلط كردية بين جواس كاساتقى بن جاتا ہے-"

إِنَّ الَّذِيْنَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَآئِفٌ مِّنَ الشَّيْطِنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ مُّبُصِرُونَ ٥

'' کوئی پھرنے والا شیطان اگر پر ہیز گاروں کوچھولے تووہ اللہ کا ذکر کرتے ہیں جس سے انہیں بصیرت حاصل ہوجاتی ہے۔'

#### تقوى اور ذكر:

ان ارشادات اللی سے بیمعلوم ہوا کہ خالص ذکر کا وجود تقوی سے وابستہ ہے اورائ تقوی کے ذریعے ذکر کا دروازہ کھلتا ہے۔
پر ہیزگار پہلے اپنے اعضاء کو ہری باتوں سے بچاتا ہے ،اس کے بعدوہ فضول اور بے کارباتوں سے روکتا ہے۔ پھر ضرورت کے تحت
اس کے اقوال وافعال ظاہر ہوتے ہیں۔اس مقام پر پہنچ کر اس کا تقوی باطن کی طرف منتقل ہوجاتا ہے۔اسے برائیوں اور فضول
باتوں سے بالکل محفوظ کر دیتا ہے۔ حتی کہ نفسانی باتوں سے بھی بچاتا ہے ، ۔ شخصہل بن عبداللہ وجائلہ فرائے ہیں :

''نفسانی باتیں بدترین گناه ہیں۔''

چنانچدوننس کی باتوں پرکان دھرنے کوبھی گناہ بھتا ہے۔ اس لئے ان سے بھی بچنا ہے، — اس طرح تقوی اختیار کرنے کے بعد جب وہ ذکر میں مشغول ہوتا ہے تو اس کا قلب اس طرح روش ہوجاتا ہے جس طرح ستارے آسان میں جگرگاتے ہیں۔ بلکہ اس کا دل ذکر کے روش ستاروں سے جیکنے د کھنے لگتا ہے۔ الیی صورت میں شیطان اس سے بہت دور ہوجاتا ہے۔ الیے خفی پر شیطانی دا وَاور فریب بہت ہی کم اثر انداز ہوجاتے ہیں، لیکن نفسانی خیالات اس کے اندر ضرور باقی رہتے ہیں۔ جن سے بچنااس کے لئے لازم ہے۔ چنانچ ہی نہیں کی بدولت اسے عام بے ضرر خیالات اور نفسانی خیالات میں فرق کرنے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ بعض خیالات ایسے ہوتے ہیں جنہیں ملی جامہ پہنا نامھز نہیں ہوتا۔ جیسے فس کی روزمرہ کی ضرور تیں۔ ان ضرورتوں کا تعلق بھی حقوق سے ہوتا ہے اور کبھی آ رام وآ ساکش کی چیزیں۔ ان میں فرق کر تالازم ہے۔ ان ضرورتوں میں جب حظ فس کا مطالبہ ہوتو پھر فس طرح میں جب حظ فس کا مطالبہ ہوتو پھر فس طرح میں در تارہ واربی ہوتا ہے۔ ارشاد باری ہے۔

# مراف المعارف المحارف ا

يْ أَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا إِنْ جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ٥

"اے ایمان والو! اگرتمہارے پاس کوئی فاس کوئی خبر لے کر آئے تو اس کی تحقیق کرلو۔"

اس آیت کی شان نزول کامحرک ولید بن عقبہ ہے جسے رسول الله مَنَالِیَّمْ نے بی مصطلق کی طرف بھیجا تھا کہ ان کے اسلام کے بارے میں معلوم کرے، ۔۔ ولید نے ان سے متعلق رسول الله مَنَّالِیَّمْ سے غلط بیانی سے کی اور ان پر کفر ومعصیت کے جھوٹے الزامات لگائے۔ چنانچے رسول الله مَنَّالِیُّمْ نے بنومصطلق سے جنگ کا ارادہ فرمایا۔ آپ نے حضرت خالد بن ولید رائٹیُمُ کو هیقت حال جاننے کے لئے روانہ کیا۔ حضرت خالد بن ولید رائٹیُمُ جب ان کے ہاں پنچے تو انہوں نے ان کے قبیلے سے مغرب اور عشاء کی مطابق کی ایران کی ایری با تیل مشاہدہ کیں جن سے ولید بن عقبہ کا جھوٹ ثابت ہوگیا۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی۔ اور مسلمانوں کو خبر دار کیا ہے کہ خبر وں کی پہلے حقیق کرلیا کرو۔

حضرت شیخ سہل بن عبداللد میشد نے اس آیت کی تغییر میں فرمایا ہے کہ اس آیت میں فاس سے مراد کا ذب اور جموٹا مخض ہے۔ کذب ایک نفسانی صفت ہے کہ یہی نفس چیزوں کو کیا سے کیا بنا کر خلاف حقیقت پیش کرتا ہے، ۔۔۔ چنانچہ دل میں جب کوئی خیال گزرے تو اسے بیان کرنے سے پہلے پوری تحقیق کرلی جائے۔ اس معاملہ میں بندہ حق کا دل تصورات کوایک خبر کی طرح سمجھتا ہے۔ تا کہ وہ ان کی پر کھا ور تحقیق کرے اور نفسانی خواہش کی ترغیب پراس سے عجلت میں کوئی لغزش نہ ہوجائے۔

اس حوالے سے ایک بزرگ کا میر کہنا ہے کہ ادنیٰ ترین ادب سے ہے کہتم جہل ونا دانی کے موقع پر پچھد مررک جاؤ، — ادب ی انتہا اور آخری درجہ بیہ ہے کہتم شبہ کے موقع پر بھی پچھ تو قف کرو۔

## شك وشبه كے موقع پرادب كا تقاضا:

شک وشبہ کے موقع پرادب کا تقاضایہ ہے کہ وہ محرک نفس اپ خالق و ما لک کا نئات کی طرف توجہ کرے، — اوراس کے سامنے فقر و فاقہ کا اظہار کرے، اورا بنی جہالت و نادانی کا اعتراف کرتے ہوئے اس کی معرفت اوراس کی امداد کا طالب ہو، — جب اس طرح وہ ادب اور نیاز مندی کا اظہار کرے گا تو اس کی فریادری ہوگی اوراللّٰہ کی مدداس کے شامل حال ہوگی۔ اس وقت اسے پنتہ چل جائے گا کہ اس کا یہ خیال لطف کی خواہش کے لئے ہے یاحق کی طلب کے لئے، — اگر وہ حق کے لئے ہے تو اسے وہ کام کرنا چا ہے اورا گر لطف کی خواہش کے لئے ہے تو اسے چھوڑ دے۔

اس طرح کا تو قف اس صورت میں ہوگا کہ جب اسے اپنے خیال کی ظاہری علم سے حقیقت نہ معلوم ہو سکے۔ کیونکہ باطنی علم کی اس وقت ضرورت پڑتی ہے جب ظاہری علم سے اس کی حقیقت کی طرف کوئی راہ نیل سکے۔ .

## حق اور حظ نفس:

بعض بزرگ ایسے ہوتے ہیں جن کے اندر حق کے سواکسی اور چیز کی گنجائش نہیں ہوتی۔ اگر انہیں حظ نفس کا تصور آبھی جائے تو وہ اسے روحانی گناہ بچھتے ہیں ،اور وہ اس سے اسی طرح استغفار کرتے ہیں جیسے دوسر سے گنا ہوں سے استغفار کی جاتی ہے۔ محر بعض بزرگوں کو چونکہ اللہ کی طرف سے لطف اندوز ہونے کی اجازت ہوتی ہے۔ اس لئے وہ ان تصورات سے اور حظ نفس

# عراف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

کے تصور سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔انہیں اس اجازت کا پنۃ ہوتا ہے۔ وہ اپنے روحانی حال اور اس کی کمی بیشی سے آگاہ ہوتے ہیں۔اس لئے کہ ان کے حال کاعلم محکم واستوار ہوتا ہے۔ایسے لوگوں کے روحانی حال پر دوسروں کو قیاس نہیں جاتا۔ نہ ہی ان کی تقلید کی جاتی ہے۔اس لئے کہ بیخاص بندے کے لئے مخصوص ایک خاص امر ہے۔

# ملكوتى اورحقاني تضورات كاوروداورنفساني كيفيت:

بندہ حق میں جب بیاہتی اور لیافت پیدا ہوجائے کہ وہ نفسانی تصورات کے ان مقامات کی تمیز کر سکے جہاں شیطانی اثر ات
ہیدہ حق کا رامل جاتا ہے۔ اس وقت اس کے دل پر حقانی اور ملکوتی تصورات کا کثر ت سے ورود ہوتا ہے۔ اس کے حق میں سے چار
تصورات میں سے فقط تین (حقانی ، ملکوتی اور نفسانی ) باقی رہ جاتے ہیں ، اور شیطانی تصورات سے نجات مل جاتی ہے ، — ان تمین
نفسانی ، حقانی اور ملکوتی تصورات سے نفس کا دائرہ تھک پڑ جاتا ہے ، — اس لئے شیطان کا داخل ہونا محال ہوجاتا ہے۔ شیطان کا
داخل ہونا اس وقت ممکن ہوتا ہے جب نفس میں وسعت پائی جائے ۔ نفس کی بیدوسعت خواہشوں کی پیروی اور زمین پر ہمیشہ رہنے
کے اراد سے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے ، — جب کوئی شخص حق اور نفس کے حظ میں امتیاز کر کے اس کا دائر ہ تھگ کرد ہے تو شیطان کا
گڑرنا و شوار ہوجاتا ہے۔ بلکہ شیطانی مقام تباہ و ہر باد ہوجاتا ہے۔ پھر شیطان کا ادھر سے گزر ہھی کبھار ہی ہوتا ہے کیونکہ بیاس کے
لئے کڑی آز مائش کا وقت ہوتا ہے۔

# عالم بالا كي طرف سغر:

مقربین بارگاہِ الہی کے مقام پر فائز ہونے والوں میں ہے جب کسی ہستی کا قلبِ ذکر ، ذکر کے ستاروں کی چبک دمک ہے ہے کرروش آسان بن جائے۔ اس کا قلب بھی اس وقت آسانی شکل اختیار کر کے اس قلبِ ذکر کی معیت میں عالم بالا کی طرف سفر کرنے لگتا ہے۔ اس کا باطنی وجود ساوی طبقات میں بہنچ جاتا ہے۔ یہ بلندی اور عروج جس قدر ہوگا اسی قدرنفس کواظمینان حاصل ہو گا۔ اس کے خطرات دور ہوں گے۔ حتیٰ کہ اس کا باطنی عروج سب آسان پار کر جاتا ہے۔ جبیبا کہ رسول اللہ سَلَ اللّیْمِ کو ظاہری جسم مبارک اور قلب اطہر کے ساتھ شب معراج میں بیروج پیش آیا۔

جب به روحانی عروج وارتقاء پایئے تکمیل کو پہنچ جاتا ہے تو اس وقت نفسانی تصورات منقطع ہو کرانوار قرب میں حجب جاتے ہیں۔نفس بھی بہت دوررہ جاتا ہے،خواطرِ (واردات) حق کا سلسلہ بھی منقطع ہو جاتا ہے، — به واردات چونکہ پیغام دینے والی ہوتی ہیں اور یہ پیغام دور کے لوگوں تک پہنچایا جاتا ہے۔اسے منزلِ قرب میسر آجانے سے پیغام کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔ بر میں میں ج

# بدروحانی کیفیت مستقل نہیں عارضی ہے:

یدروحانی کیفیت جو بیان کی گئی مستقل نہیں عارضی ہوتی ہے۔ پچھدت گزرنے کے بعد تنزلی شروع ہوجاتی ہے۔ حتیٰ کہ بندہ حق پھرمطالباتِ نفس اور وار دات کی منزل پرلوٹ آتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ حقانی وار دات اور ملکوتی وار دات بھی لوٹ آتی ہیں، ۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حقانی وار دات اور ملکوتی وار دات کے لئے وجود در کارہے۔ منزلِ قرب کے سلسلے میں ہم نے جو کیفیت بیان

# حال عوارف المعارف المحالف المح

۔۔ اور یہ بات سیجے نہیں کہ حدیث شریف میں ہرمسلمان پرعلم حاصل کرنا فرض کیا گیا ہے، ۔۔ چنانچہ ایک طالب حق کو یہ سمجھ لینا

''خواطر وتصورات، نباتات کے تخم کی مانند ہیں، —ان میں سے پچھٹم سعادت ہیں،اور پچھٹم شقاوت!''

### تصورات کے مشتبہ ہونے کے اسباب:

واردات اورتصورات کے مشتبہ ہونے کے صرف حارا سباب ہیں ،کوئی یا نجوال نہیں:

- یقین کی کمزوری، یانفس کی صفات واخلاق سے کم علمی،
  - تقویٰ کے اصول تو ڈکرخواہشات کی پیروی۔
    - دنیا کے جاہو مال کی محبت،
  - 🔾 لوگوں میں قدر ومنزلت اور عزت واحتر ام کی تمنا۔

لہٰذا ۔۔ جوکوئی ان جار باتوں ہے محفوظ ہووہ ملکوتی اور شیطانی تصورات میں امتیاز کرسکتا ہے، ۔۔ اور جوان میں مبتلا ہے، اسے نہ توان کاعلم ہوتا ہے اور نہ انہیں تلاش کرسکتا ہے۔

بعض حضرات میں ان میں سے بعض وجوہ کے موجود ہونے کے باوجود پچھوار دات وتصورات کا انکشاف ہوتا ہے اور بعض ان سے پوشیدہ رہتے ہیں، --اس کی وجہ رہے کہ ان میں بعض وجوہ موجود ہیں اور پچھ موجود نہیں - جو محض ان دلی وار دات کوسب سے زیادہ معلوم کر سکے وہی نفس شناسی کا سب سے بڑا ماہر ہوتا ہے، — پیفس شناسی بڑا کٹھن مرحلہ ہے۔اس میں کمال تب ہی حاصل ہوسکتا ہے جب زُہدوتقویٰ میں کمال حاصل ہو۔

## نفس شناسی میں روزی کا حجاب:

مشائخ کرام کااس بات پراتفاق ہے کہ جس شخص کا کھانا، پینا اور روزی حرام کی ہووہ الہام اور وسوسہ میں امتیاز نہیں کرسکتا، نین علید وجہ عبلات نہ \_\_شنخ ابویلی دقاق میشانید نے فر مایا:

· ' جس هخص کی روزی معلوم اورمقرر ہو ، وہ بھی الہام اور وسوسہ میں تمیز نہیں کرسکتا۔''

میرے خیال میں یہ بات نافذ العمل ہونے کے لحاظ سے درست نہیں۔البتہ مشروط طور پر سیجے کہہ سکتے ہیں۔ کیونکہ بعض اوقات معلوم اورمقررہ روزی اللہ کی طرف سے نصیب میں لکھی (مقسوم ) ہوتی ہے، اور اسے حاصل کرنے اور کھانے کی اجازت (اس کے حصول سے ) پہلے ہی ہوتی ہے۔الیی معلوم اور مقررہ روزی واردات کے لئے حجاب نہیں بن عمّی ، — البتہ اس مخص کی روزی حجاب بن عتی ہے جس نے جان ہو جھ کرایسی روزی حاصل کی ہے، کیونکہ اس نے ایسی روزی اپنی رضا ورغبت سے حاصل کی ہے، الیکن جوصورت ہم نے بیان کی ہے اس میں انسان کے ذاتی ارادے اور اختیار کا دخل نہیں ، اس لئے وہ روزی حجاب نہیں بن سمتی جواے اللہ کی طرف سے فتوح کی صورت میسر آئی ہے۔

# مرا عباد العارف المحال المحال

# نفسانی اور شیطانی وسوسوں میں فرق:

انسانی داردات اور شیطانی وسوسوں میں اہلِ بصیرت نے بیفرق بیان کیا ہے کنفس اس وقت تک اپی خواہش اور مطالبے پر مصر رہتا ہے جب تک اس کی خواہش نہ پوری ہو، — اور شیطانی وسوسہ جب کسی انسان کو نغزش پر آمادہ کرے اور وہ نہ مانے ، تو شیطان اس کے دل میں ایک اور وسوسہ ڈ التا ہے۔ کیونکہ اس کا مقصد یہ بیں ہوتا کہ کوئی مخصوص وسوسہ پیدا کیا جائے ، بلکہ اس کا اصل مقصد گمراہ کرنا ہے، جیسے بھی ممکن ہو۔

# س جذبه کی پیروی کی جائے:

مشائخ کااس بارے میں اختلاف ہے کہا گرکسی کے دل میں دوطرح کے خیالات یا جذبات پیدا ہوں تو وہ کس کی پیروی کرے؟ —

حضرت جنید بغدادی میشد فرماتے ہیں:

" پہلے جذبہ کی پیروی کی جائے، کیونکہ جب تک وہ باتی رہے گا،انسان اس پرغور وفکر کرتارہے گا۔ یہی علم کی شرط ہے۔''

حفرت فيخ ابن عطائمة الله غرمات ميں:

'' دوسرے جذبہ پر ممل کرنازیادہ بہتر ہے کہ وہ قوی ترہے۔ کیونکہ جذبہ کے ذریعے اسے قوت حاصل ہوتی ہے۔''

شخ ابوعبدالله بن خفیف میشانند فرماتے ہیں:

'' دونوں جذبات ووار دات برابر ہیں کیونکہ دونوں کا تعلق حق سے ہے،اس لئے ایک کو دوسرے پر کوئی فوقیت نہیں۔''

## واردات وخواطر مي<u>ن</u> فرق:

- -- بھی خطابات وخیالات کی صورت میں ہوتے ہیں اور
  - 🔾 بھی سرور، بھی غم اور حزن کی صورت اور
  - 🔾 بھی قبض وبسط کی کیفیات میں نمودار ہوتے ہیں۔

ندکور ہے کہ تو حید کے نور سے حقانی واردات کا استقبال کیا جاتا ہے، — اور معرفت کے نور سے ملکوتی واردات کا استقبال کیا جاتا ہے، — اور اسلام کے نور سے مشمن کوشکست دی جاتی ہے۔ اس کا رد کیا جاتا ہے، — اور اسلام کے نور سے مشمن کوشکست دی جاتی ہے۔ اس کا رد کیا جاتا ہے، — اس کے باوجود جوشخص زُہد کے حقائق نہیں جان سکا، اور وہ واردات اور خواطر (تصورات) کے بارے میں جانا چاہتا ہے تو سب سے پہلے وہ اس خیال کی شریعت کے معیار پر جانج کرے:

اگروہ خیال یاوار دُفرض ہے یانفل ہے، تواس پڑمل کرے۔

# 

اگروہ حرام یا مکروہ ہے تواس سے پر ہیز کرے۔

— اگر دونوں جذبے شرعی اعتبار سے مساوی ہوں تو ان میں سے پہلے اس جذبے برعمل کرے جس میں نفسانی خواہش کی مخالفت زیادہ ہو۔ کیونکہ مکن ہے ان میں سے کسی ایک میں نفسانی خواہش پوشیدہ ہو۔

#### نفس كى مخالفت:

تفس کی خاصیت ہے ہے کہ وہ ادنیٰ چیزوں کی طرف غلط روی کے ساتھ زیادہ ماکل ہوتا ہے۔

ے ہے۔ ہے۔ اور شاد مانی کے گئے دل میں کوئی جذبہ پیدا ہوتا ہے تو بندے کو بیا گمان ہوتا ہے کہ ایسا قلب کی جنبش اور تحریک کے باعث ہے۔

🔾 ۔۔۔ بھی ایباا تفاق بھی ہوتا ہے کہ قلب نفس کے ساتھ پُرسکون رہ کرنفاق کا اظہار کرتا ہے۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ بیں سال ہو گئے میرا قلب نفس کے ساتھ ایک ساعت کے لئے بھی سکون سے نہیں رہا۔

بہر حال نفس کے ساتھ قلب کے پُرسکون ہوجانے سے ایسے خواطر (تصورات) بیدا ہوتے ہیں جواہلِ علم کے لئے خواطر حق سے مشابہ ہوتے ہیں، کم علموں کے لئے نہیں، — چنانچہ ماہر علائے ربّانی ہی قلب کے نفاق سے پیدا ہونے والے خواطر (تصورات) کی شناخت کر سکتے ہیں۔ ہرکس کے بس کی بات نہیں۔

# شک وشبه کی گنجائش باقی رہنے کی وجہ:

اربابِقلوب، اہلِ یقین اور بیداردل حضرات پراکٹر اس طرح کی آفتیں نازل ہوتی ہیں۔ اس کی وجہ یہ کہ انہیں نفس اور قلب کے بارے میں کچھڑیا دو ملم نہیں ہوتا اور نفسانی خواہش کا کچھ حصدان میں باقی رہتا ہے۔ اس لئے بندہ حق توطعی طور پر بیہ جان لینا جا ہے کہ جب تک اس میں نفسانی خواہش کا اثر باقی رہے گا خواہ وہ کتنا ہی کم ہو۔ اسی نسبت کے مطابق اس کے خیالات وتصورات میں شک وشبہ کی گنجائش باقی رہے گی۔

سمجھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک کم علم مخص تصورات وواردات کی پہچان کرنے میں غلطی کھا جاتا ہے کیکن اس سے کوئی پوچھ کچھ نہیں کی جاتی ہے۔ ایک کم علم مخص سے کوئی مطالبہ نہ کیا جائے لیکن بعض خطا کارمعافی کے لائق نہیں جنہیں کہ جنہیں کی جاتی کے مشریعت کی طرف سے اس محض سے کوئی مطالبہ نہ کیا جائے کے لیکن بعض خطا کارمعافی کے لائق نہیں جنہیں کشف کے ذریعے اس کی دقیق اور پوشیدہ باتوں سے آگاہ کردیا گیا تھا اور اس کاعلم ہونے کے باوجود جلد بازی سے کام لیا اور وہ ثابت قدم نہ دے۔

## نفس کی تحریک:

بعض اہلِ علم کا کہنا ہے کہ ملکوتی اور شیطانی اثرات روح اور نفس کی تحریک سے پیدا ہوتے ہیں، — جب نفس حرکت میں آتا ہے تو اس میں سے ظلمت وتار کمی کا جو ہر باہر آتا ہے۔ جو دل میں برے خیالات کی بنیاد رکھ دیتا ہے۔ اس وقت شیطان دل کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ اس میں وسوسے پیدا کر کے اسے بہکا تا ہے۔

# حر عبرات المعارف المحروب المحر

اس حوالے سے میمی فدکور ہے کفس کی تحریک:

- 🔾 یا تو نفسانی خواہش ہوتی ہے جوایک عارضی حظفس کی صورت سے زیادہ اور پچھنہیں۔ یا
- 🔾 اس کی تحریک کا باعث کوئی آرز و یا امید ہوتی ہے جوانسان کی طبعی جہالت کا نتیجہ ہوتا ہے، یا
- حرکت وسکون کا دعویٰ تحریک کا باعث ہوتا ہے جوعقل اور قلب دونوں کے لئے آفت اور مصیبت ہے۔

ان تنول كفيات كامحرك ان تنول ميس عدولي ايك موتاج:

بیارخواہش (حظفس) - جہالت، - بیارخواہش (حظفس)

بہر حال محرک کوئی بھی ہواس کا دور کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ وہ محرک یا فوری احکام کا مخالف ہوتا ہے، — یا کسی ممنوعہ شے کے موافق ہوتا ہے۔ دونوں صورتوں میں اسے دور کرنا از حدضروری ہے، — یا کسی مباح اور جائز

کام سے پرہیز کرنافضیلت کاباعث ہے۔

روح کی جنبش وتحریک

۔ نفس کے برعکس جب روح میں جنبش وتحریک ہوتی ہے تو روح کے جو ہر سے چمکتا دمکتا ہوا نور ظاہر ہوتا ہے۔ جب بینور قلب میں ظاہر ہوتو اس سے قلب میں بلند ہمتی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔ جس سے بیتین طرح کے اثر ات مرتب ہوتے ہیں:

- پاتو کسی فرض کی ادائیگی کا حکم ملتا ہے۔
- سیائسی فضیلت کی طرف بلایا جاتا ہے۔
- یا کسی ایسے مباح کام کی طرف بلایا جاتا ہے جس میں اس کی بھلائی پوشیدہ ہو۔

بہر حال اس ساری بات چیت کا حاصل میہ ہے کہ روح اورنفس کی تحریک ہی سے ملکوتی اور شیطانی اثر ات مرتب ہوتے ہیں۔

# میری رائے بیہے کہ .....

میری رائے یہ ہے کہ شیطانی اور ملکوتی اثرات ہی روح ونفس کوتر یک دیتے ہیں۔ ملکوتی اثرات سے روح حرکت میں آتی ہے،

— روح کے حرکت میں آنے سے عالی ہمتی پیدا ہوتی ہے۔ روح کی بیچر کت ملکوتی اثر کی برکت سے ہے، — اسی طرح شیطانی
اثرات سے نفس حرکت میں آتا ہے۔ اس حرکت سے بہت ہمتی وجود میں آتی ہے۔ نفس کی بیچر کت شیطانی اثر کی نحوست
ہے۔

جب دونوں شم کے اثرات نمایاں ہوں تو دونوں طرح کی (روحانی اورنفسانی) حرکتیں ظاہر ہوتی ہیں۔اس وقت بخشش وکرم کرنے والے اور آزمائش وحکمت والے کی بخشش اور آزمائش (ابتلاء) کا راز افشاء ہو جاتا ہے، ۔ بھی یوں بھی ہوتا ہے کہ یہ دونوں اثرات مسلسل رہتے ہیں اورایک اثر دوسرے اثر کی بدولت ختم ہوجاتا ہے۔

جوخص صاحب عقل اور بیدار دل ہوتا ہے،اس پران آثار کا مشاہرہ محبت کا دروازہ خود بخو د کھول دیتا ہے۔اوروہ ہمیشہ اپنے

# 

روحانی حال کی محرانی کرتے ہوئے ان دونوں طرح کے اثر ات کامشاہدہ کرتار ہتا ہے۔

# تصورات (خاطرِ )عقل:

مندرجہ بالا حارثتم کے تصورات (خواطر ) کے علاوہ خواطر کی یانچویں شم بھی ہے جو'' خاطر عقل'' کہلاتی ہے جو نہ کورہ جاروں خواطر کی درمیانی صورت ہے، — بیروہ کیفیت ہے جونفس اور اس کے دشمن یعنی شیطانی تصورات کے ساتھ ساتھ باقی رہتی ہے۔ اُس کی بدولت بندے میں تمیز کرنے کی قوت اور دلائل کو ثابت کرنے کی صلاحیت پیدا ہوتی ہے۔اور بندے میں پیاہتیت پیدا ہو جاتی ہے کہ دہ عقل وہوش ہے کسی شے کی حقیقت و ماہیت کو سمجھ سکے ، — اگر عقل جاتی رہے تو سز او جز اکی صورت ہی باقی نہ رہے ، — بھی بیخاطر عقل روحانی اورملکوتی صفات کے ساتھ ظاہر ہوتی ہے تا کہ جو کام کیا جائے وہ باختیار اور آزادانہ طور پر کیا جا سکے اور اس کے ذریعے ثواب کمایا جاسکے۔

# مچھٹی تھیں ۔۔۔ خاطرِ یقین:

اہل صدق وصفامیں ہے بعض نے تصورات کی چھٹی قتم بھی بیان کی ۔ یعنی خاطریقین جوایمان کی روح اورعلم میں کثر ت کا سبب ہے، --- اور بیکہنا بے جانہیں کہ خاطریقین کا حاصل بھی وہی تچھ ہے جو'' خاطرحت'' سے حاصل ہوتا ہے، -- اس طرح عقلی تصورات بھی بھی ملکوتی اور بھی نفسانی تصورات کا نتیجہ ہوتے ہیں۔اس لئے کہ عقلی تصورات کوئی مستقل قتم نہیں ، بلکہ یہ ایک طبعی ملاحیت ہے جس کے ذریع علوم کا ادراک ہوتا ہے۔اس لئے اس کا:

🔾 — بھی ملکوتی جذبات ہے، 💎 — بھی روحانی جذبات ہے،اور

O - بمی شیطانی جذبات سے ، اور O - بمی نفسانی جذبات سے

تعلق ہوتا ہے۔

# خواطر کی بنیادی اقسام:

اس قاعدہ کی رُوسے تصورات (خواطر) کی جارہی اقسام ہیں۔رسول اللہ مَثَاثِیْزُم نے دواقسام بیان فرمائی ہیں، چنانچہ یہی دو قشمیں شیطانی اور ملکوتی تصورات ہی اصل بنیاد ہیں اور باقی دونوں اس کی شاخیں ہیں ، — ان کی صورت یہ ہے کہ:

- 🔾 -- ملکوتی تصورات سے جب روح میں تحریک پیدا ہوتی ہے تو اس وقت روح میں نیک ارادے ظاہر ہوتے ہیں۔وہ بارگا والہی کی طرف جنبش کرتے ہیں۔اس وقت ان میں واردات حق نازل ہوتی ہے، — اور جب مکمل طور پر قرب حاصل ہوجا تا ہےتواس وقت فنا کامقام حاصل ہوتا ہے۔اس فنا کے مقام میں اس پروار دات ربانی کا نزول ہوتا ہے، - چنانچہ خاطرِ حق کی اصل اور بنیا دملکوتی تصور ہوتا ہے۔
- 🔾 -- اس طرح شیطانی تصورات ہے نفس میں حرکت پیدا ہوتی ہے۔اس شیطانی حرکت سےنفس اینے اصلی اور طبعی مرکز میں پہنچ جاتا ہے۔اس وقت اس کی اس حرکت کی وجہ ہے اس کی فطرت اور خواہش اور طبیعت کے مناسب تصورات کا ظہور ہوتا

مواف المعاوف المعاوف المعاون المراح فواطر نفس بحى شيطاني اثر كانتيجه موئد

اس وضاحت سے بیہ بات سامنے آئی کہ تصورات کی اصل بنیادی قسمیں تو دو ہیں: ملکوتی اور شیطانی تصورات، — اور انہی سے دوادر قسمیں پیدا ہوئی ہیں، جنہیں نفسانی تصورات اور حقانی وروحانی تصورات کہا جاتا ہے، — خاطر عقل (عقلی تصورات) اور خاطر یقین (بقینی تصورات) بھی انہی میں شامل ہیں۔

-<del>6</del>

# بابنمبر۵۸:

# حال ومقام کی تشریح اوران کا فرق

حال ومقام كالفاظ مين اشتباه:

حال ومقام ملتے جلتے الفاظ ہیں۔اس لئے ان میں اشتباہ پیدا ہو گیا ہے۔اس بارے میں مشائخ کے اشارات بھی مختلف ہیں۔شک وشبہ پیدا ہونے کی وجہ یہ ہے کہ دونو لفظوں کا معانی ومفہوم قریب قریب ایک ساہے۔ بیدونوں ایک دوسرے سے اس قدر ملے جلے ہیں کہایک ہی چیز کوبعض لوگ حال سمجھ لیتے ہیں اوربعض کومقام نظرا تی ہے۔

# حال ومقام میں فرق:

اس لئے اس بات کی ضرورت محسوں ہوئی کہ حال ومقام میں فرق کرنے کا کوئی قاعدہ یااصول طے کرلیا جائے۔حالانکہ فظی اورمعنوی طور پر دونوں میں فرق پایا جاتا ہے۔اوراگران کی لفظی ساخت پرغور کیا جائے تو بیفرق واضح ہوسکتا ہے:

- 🔾 حال کوحال اس لئے کہا جاتا ہے کہوہ بدلتار ہتا ہے، اور
- 🔾 مقام کومقام اس لئے کہا جاتا ہے کہوہ ایک جگہ پر قائم اور برقر ارر ہتا ہے۔

بھی بھاراییا بھی ہوتا ہے کہایک چیز جو بذات خود حال ہوتی ہے، وہ رفتہ رفتہ مقام بن جاتی ہے۔مثلاً کسی بندہُ حق کے باطن میں محاسبہ کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، ۔۔ پھریہ جذبہ نفسانی صفات کے غالب آنے سے دور ہوجاتا ہے۔اس طرح یہ جذبہ بھی پیدا ہوتا ہے اور بھی زائل ہوجا تا ہے، — اس طرح بیہ بندہ محاسبہ کے حال میں رہتا ہے، بیروحانی حال نفسانی صفات کے غلبہ سے بدلتا رہتا ہے ۔۔حتیٰ کہ جب اللہ کی تو فیق اس کے شامل حال ہوتی ہے تو اس وقت محاسبہ کا حال ساری نفسانی صفات پر غالب آ جا تا ہے، — اورنفس مغلوب ہو کراس کے تابع ہو جاتا ہے۔اس وقت محاہبے کا جذبہاس کامستقل وطن اور مقام اور کھہرنے کی جگہ بن جاتا ہے۔۔۔اس سے پہلے جب حال رہاتھا، وہ محاسبے کے حال میں تھا۔

#### محاسبه ومراقبه:

مقام محاسبہ پر پہنچنے کے بعداس پر مراقبہ کا حال طاری ہوجا تاہے، —اس موقع پر محاسباس کا مقام ہے،اور مراقبہ اس کا حال ہے۔ سہو وغفلت کے باعث مراقبہ کا حال بدلتا رہتا ہے۔ اور جب بھی سہو وغفلت کے بادل حیوٹ جاتے ہیں۔ پھراللّٰہ کی مدد سے مراقبہ کا حال، مقام میں بدل جاتا ہے — اس بات کواس طرح ہے سمجھا جاتا ہے کہ محاسبہ کے مقام پراہے مراقبہ کے حال کی بدولت اسے قرار نصیب ہوا، — اور مراقبہ کے مقام پراس وقت قرار نصیب ہوسکتا ہے جبکہ مشاہدے کا حال طاری ہو جائے۔

# حر مبرن المبرن ا

چنانچەجب شامده كے حال مين آجائے تومرا قبداس كامقام بن جاتا ہے۔

اب مشاہدے کا حال بھی تبدیل ہونے لگتا ہے تو مجھی پوشیدگی کی کیفیت طاری ہوتی ہے، — اور بھی بجلی کا ظہور ہوتا ہے۔ بالآخروہ اس کا مقام بن جاتا ہے،اوراس کا آفتاب پوشیدگی کے کہن سے نکل آتا ہے۔

#### مشابدے کامقام:

مقام مشاہرہ میں مختلف احوال پائے جاتے ہیں۔ یعنی بندہ ایک حال سے دوسرے حال کی طرف ترقی کرتا چلا جاتا ہے۔ حتیٰ کہوہ مشاہدے کے سب مراحل سے گزر کر عالم فنا میں پہنچ جائے ، سے پھر دہاں سے رہائی پاکر عالم بقا کی طرف لوٹ آئے ، اور عین الیقین سے ترقی کرتا ہواحق الیقین تک پہنچ جائے۔

حق الیقین بھی ایک جذبہ ہے، جو نازل ہوکر پر دہ قلب کو چاک کر دیتا ہے، اور بیمشاہرہ کی سب سے اعلیٰ نوعیت ہے۔ جیسا کہ رسول اللّد مَنَّا ﷺ نے ارشاد فر مایا:

"ا الله! من تجمع سے ایساایمان جا ہتا ہوں جومیرے قلب میں پیوست ہوجائے۔"

#### قلب کے دوجھے:

شخ سہل بن عبداللہ عضائلہ فرماتے ہیں کہ قلب کے دو حصے ہوتے ہیں:

- --- ان میں سے ایک باطن ہے جس میں قوت ساعت و بینائی ہے، -- یہی قلب کا مرکز اور نقطہ دل ہے۔
- --- دوسراحصہ یا خول قلب کا ظاہری حصہ ہے جس میں عقل ہوتی ہے، قلب میں عقل کی مثال اس طرح سے ہے جیسے آنکھ میں بینائی۔ وہ اس مقام پرایک طرح کا نور ہے، اس نور کی طرح جو آنکھ کی تپلی میں ہے۔ جس طرح آنکھ سے شعاعیں نکل کر دیکھنے والی چیزوں کو گھیر لیتی ہیں۔
   دیکھنے والی چیزوں کو گھیر لیتی ہیں، -- اس عقل کی نظر سے نکلنے والی علوم کی شعاعیں معلومات کو سمیٹ لیتی ہیں۔

#### حق اليقين :

حق الیقین وہ حالت ہے جو پردہ قلب کو چاک کر کے اس کے مرکزی سیاہ نقطے تک پہنچ جاتی ہے، ۔۔ بیسب سے عظیم عطیہ ہے اور سب سے عمدہ واشرف حال ہے، ۔۔ مشاہدہ کے ساتھ اس حال کا وہی تعلق ہے جو پختہ اینٹ کا خاک سے ہوتا ہے، ۔۔ خاک پہلے پانی ملانے سے کیلی مٹی ہنتی ہے، پھر اس سے پچی اینٹ اور آخر کارپختہ اینٹ بنتی ہے۔ اس طرح مشاہدہ ہی اصل بنیاد ہے کہ ٹی پہلے فنا ہو کر کیلی مٹی (طین) بنی، پھر پچی اینٹ کی طرح بقا کا وجود ہوتا ہے۔ اس کے بعد حق الیقین کی بیحالت پیدا ہوتی ہے جواس سلسلے کی آخری کڑی ہے۔

# مقامات واحوال خدادادعطيه بين

چونکہ تق الیقین تمام احوال کی اصل اور بنیاد ہے، اور سب سے اشرف حال ہے۔ میص عطیۂ خداوندی ہے جوکوشش واکتساب سے ہاتھ نہیں آتا، — اس لئے بندؤ حق کی بیسب خداداد کیفیات احوال کے نام سے جانی جاتی ہیں۔اس لئے اس میں بندؤ حق کی

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

کوششوں کا کوئی عمل دخل نہیں۔اس لئے یہ کیفیت حال کے نام سے جانی جانے گئی۔ بلکہ مشائخ کی زبانوں پر یہ چڑھا ہوا ہے:

''مقامات کوشش سے حاصل ہوتے ہیں اور احوال صرف اللہ کی دین ہیں،اور انہی کے ذریع برکتیں نازل ہوتی ہیں۔'
حق بات بھی بہی ہے کہ احوال عطیات خداوندی ہیں اور اس ترتیب سے نازل ہوتے ہیں جیسا کہ ہم نے ذکر کیا ہے۔ یہ

سب کسب کردہ کیفیات ان خداداد کیفیات سے کمتر ہیں۔ یہ خداداد کیفیات کسی کیفیات کا احاطہ کرتی ہیں، سے چنانچہ احوال،
وجدانی کیفیات ہیں،اورمقامات تک رسائی کے راستوں میں فرق صرف یہ ہے کہ:

مقامات میں عمل اور کوشش کا ظاہری دخل ہے، اور باطن میں وہ مواہب ہیں،

○ — احوال میں صورت بیہے کہ باطنی حالت سب، اور ظاہر حالت مواہب ہے۔ احوال مواہب علویہ وساویہ ہیں جبکہ مقامات ان مواہب علویہ ساویہ کے راستے ہیں۔

امير المؤمنين حضرت على ابن ابي طالب والفيئز في ارشا دفر مايا:

''تم مجھے ہے آسانوں کے داستے دریافت کرو، — کیونکہ میں ان سے ایبا ہی واقف ہوں جیسے زمین کے داستوں ہے۔''
اس ارشاد میں راستوں سے آپ کی مراد'' مقامات اور احوال'' ہیں، — چنانچہ آسانوں کے راستے زُہد وتو بہ کے مقامات
ہیں۔ان راستوں پر چلنے والوں کا قلب آسانی (ساوی) ہوجا تا ہے، — اور بیا لیسے طریقے ہیں جن میں پچھا حوال ہیں، — اور
پچھ برکتیں نازل ہونے کی منزلیں ہیں۔ بیا حوال قلب ساویہ کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتے۔

بعض بزرگ فرماتے ہیں کہ حال ذکر خفی کا نام ہے، — بیاس بات کی طرف اشارہ ہے جس کا گزشتہ سطور میں بیان ہوا۔ عراق کے بعض مشائخ سے بیسنا ہے:

''حال وہ ہے جواللہ کی طرف سے ہو، — اور جو کام کوشش اور عمل کے ذریعے ظاہر ہوتو کہتے ہیں،'' یہ بندے کی طرف سے ہے'' — اور اگر کسی مرید پر کوئی خداداد بات یا کوئی وجدانی کیفیت طاری ہوتو کہتے ہیں،'' یہ اللہ کی طرف سے ہے۔''

اسے وہ حال کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔اس سے بیات ثابت ہوئی کہ حال ایک خداداد عطیہ ہے۔ احوال کے حوالے سے بیتعریفات بھی منقول ہیں:

- خراسان کے بعض مشائخ کا بیکہنا ہے کہا حوال ، اعمال کی میراث ہیں۔
- بعض حفرات کایدخیال ہے کہ احوال برق کی مانند ہیں، اگروہ برقر ارر ہیں توسمجھ لووہ نفسانی کلام ہیں۔
   لیکن قاعد ہے اور اصول کے تحت یہ کہنا درست نہیں۔ عام طور پریہ ہوتا ہے کہ احوال نفس کے ساتھ نہیں مل سکتے ، جس طرح تیل یانی کے ساتھ نہیں ملسکتا۔
   تیل یانی کے ساتھ نہیں مل سکتا۔
- بعض بزرگ یفر ماتے ہیں کہ احوال ہمیشہ برقر ارر ہتے ہیں، اگروہ ہمیشہ برقر ارنہ ہوں تو انہیں لوائح ، طوائح اور بوادر کہا
   جاتا ہے، یہ کیفیات بذات خوداحوال نہیں بلکہ بیان کا پیش خیمہ اور مقد مات ہیں۔

# عراف المعارف كالمحارث المعارف المعارف

ایک مقام سے دوسرے مقام پرنتقلی:

مثائ كرام كاس بارے ميں اختلاف ہے كه:

'' کیا بندے کیلئے بیمناسب اور جائز ہے کہ وہ اپنے موجود ہ مقام کے متحکم ہونے سے پہلے دوسرے مقام کی طرف منتقل ہو جائے۔''

کچھاسے جائز مجھتے ہیں، —اور کچھا چھانہیں جانتے۔

○ —ایک بزرگ نے فرمایان

"إپنے مقام کے متحکم ہونے سے پہلے دوسرے مقام کی طرف نتقل ہونا مناسب نہیں۔"

ایک اور بزرگ کا ارشاد ہے:

'' کوئی شخص اپنے موجودہ مقام کواس وقت تک مکمل نہیں کرسکتا جب تک وہ اپنے اس مقام سے اوپر کے مقام پر نہ پہنچ جائے ، سے کیونکہ جب وہ اوپر کے مقام پر پہنچ کر نیچ کے مقام پر نظر کرے گا ، سے اس وقت ہی اس کا پہلا مقام مشحکم ہوسکتا ہے۔''

اس مسئلے کے اختلاف کاحل مناسب طور پراس طرح سے ہوسکتا ہے کہ ایک شخص کواس کے مقام میں ایک حال عطا ہوتا ہے،

- جواس کے مقام سے اعلیٰ اور بلند ہے ۔۔ اس کی خبراس وقت ہوتی ہے جب بیمعلوم ہوتا ہے کہ اس حالت کی بدولت اس کے موجودہ مقام کا معاملہ صحیح ہوگیا ہے۔ اس میں بند ہے کا کوئی کمال نہیں نہ ہی کسی چیز کا اضافہ ہوتا ہے، یہ محض اللہ تعالیٰ کا تصرف ہے۔

اب خواہ بندہ ایک مقام سے دوسر سے مقام پر ترقی کر سے یا نہ کر ہے، ۔۔ وجہ اس کی بیہ ہے کہ بندہ حق ان احوال کی بدولت ہی مقامات کی طرف ترقی کرتا ہے جوعطیہ خداوندی ہیں، ۔۔ یہ وہ مقامات ہیں جہاں تدبیر وتقدیم ملے جیں، ۔۔ اسے اعلیٰ مقام سے کوئی حال اس دم دکھائی ویتا ہے جب اس کی ترقی کا وقت قریب آ جائے۔ اس وقت ان بلندمقامات کی طرف اپنے زائدا حوال کے ساتھ ترقی کرتا ہے۔

اس وضاحت کے بعدیہ طے ہو گیا کہ مقامات اور احوال ایک دوسرے میں داخل ہیں۔ یہاں تک توبہ تک بیصورت ہے، —ادرکوئی فضیلت ایسی نہیں جس میں حال اور مقام موجود نہ ہو:

- 🔾 زُید میں بھی حال ومقام موجود ہے،
  - 🔾 تو کل میں بھی حال ومقام ہے،
  - — رضامیں بھی حال ومقام ہے،
    ﴿ ﴿ اِللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ
  - شیخ ابوعثان الحمیری میشد کاارشاد ہے:

'' چالیس سال سے میری بیرحالت ہے کہاللہ تعالی مجھے جس حال میں بھی رکھے، مجھےوہ ناپندنہیں ہوتا۔'' اس قول میں رضا کی طرف اشارہ ہے۔ پہلے وہ حال کی شکل میں ظاہر ہوئی ہے، — پھراس نے مقام کی صورت اختیار کرلی، عوال عوال المعالف المع

-- اس طرح محبت میں بھی حال اور مقام پائے جاتے ہیں۔

#### توبهوز جر (ملامت):

توبہ کی بھی میصورت ہے کہ بندہ تو بہ کرتا ہے، اور تو بہ کی حالت بدلتی رہتی ہے۔ بالآخروہ تو بہ کے اس مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں تو بہ کاراستہ آزردہ اور پشیمان ہونے سے ملتا ہے۔

○ — ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ زجر قلب کی ایک ایسی ہیجانی کیفیت ہے جسے اس وقت تک سکون نہیں ماتا جب تک کہ اسے غفلت سے خبر دارنہ کیا جائے ، — اس ڈانٹ ڈپٹ کے بعد وہ صحیح اور غلط بات میں امتیاز کرلیتا ہے۔

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں:

'' زجرقلب کی وہ روشنی ہے جس کے ذریعے بندے کواپنے ارادے کی غلطی کی پہچان ہوتی ہے۔''

ز جروملامت کی تین صورتیں ہیں،

- O ایک صورت زجرعلم کے ڈریعے ہے،
- 🔾 دوسری صورت زجرعقل کے ذریعے ہے،
- 🔾 تیسری صورت زجرایمان کے ذریعے رونما ہو۔

بہر حال ان صورتوں میں ہے کوئی بھی صورت ہو، زجر کے ذریعے اللہ تعالیٰ بندے کوتو بہ کی توفیق دیتا ہے، ۔ بعض اوقات نفسانی خواہشوں کا غلبہ تو بہ کے حال کے آٹار مٹا دیتا ہے۔ زجر کو جب مقام کی کیفیت حاصل ہوتی ہے تو نفسانی خواہشیں تو بہ کے حال کومٹانے پر قادر نہیں رہتیں ۔

#### مقام زید:

اس طرح زُمد کا حال ہے۔ یہ جذبہ جب کسی پر حاوی ہوتا ہے تو دنیا کے مشاغل ترک کرنے میں اسے لطف محسوس ہوتا ہے۔ دنیا کی کسی چیز کو قبول کرنا ہے ہرالگتا ہے، ۔۔ لیکن بسااو قات طمع اور لالح کی خوشنمائی جب اسے دنیا کی طرف کھینچی ہے تو اس کی یہ حالت زائل ہونے لگتی ہے۔ حتیٰ کہ اللہ کی مدداس کے شامل حال ہوجاتی ہے اور اس کیفیت کا تدارک کرتی ہے، ۔۔ پھر زُمد کے مقام پراسے استقر ارمیسر آجا تا ہے، اور زُمدا کا مستقل مقام یا عادت ثانیہ بن جاتا ہے۔

# رضاوتو كل:

یمی معاملہ تو گل کا ہے۔ تو گل بندہُ حق کے قلب کا درواز ہ کھٹکھٹا تار ہتا ہے۔ حتیٰ کہ وہ متنقل طور پرتو گل کواختیار کر لیتا ہے۔ یعنی تو گل اس کا مقام بن جاتا ہے۔

اس طرح سے رضا کا حال ہے۔ بندہُ حق کو جب رضائے الہی پراطمینان ہوجا تا ہے تو رضا بھی اس کا مقام بن جاتا

# حر عبان المعارف المحروب المحرو

#### ايك لطيفه نكته:

اس موقع پرایک لطیف نکتہ قابل ذکر ہے۔ وہ یہ کہ رضا وتو گل طبعی اور نفسانی خواہش کے باوجودا پی جگہ پر برقر اررہتے ہیں۔
لیکن رضا کا حال طبعی خواہش کے ساتھ باتی نہیں رہتا ۔ طبعی خواہش رضا کے حال کو مٹا ڈالتی ہے۔ بیاس کراہیت کی مانندہوتا ہے
جسے راضی برضا طبیعت کے علم سے پاتا ہے۔ گرمقام رضا میں پہنچ کرطبعی تقاضوں کاعلم پوشیدہ رہتا ہے۔ تاہم علم کے ذریعہ پوشیدہ
طبعی تقاضوں کا ظہورا سے ''مقام رضا'' سے خارج نہیں کرتا ، لیکن'' حال رضا'' سے ضرور خارج کردیتا ہے۔ ، — اس کی وجہ یہ ہے
کہ جب حال فطرت کا خاص عطیہ بن جائے تو وہ طبعی خواہشوں کو جلا دیتا ہے۔

اس توضیح پریہاعتراض اٹھایا جاسکتا ہے کہ ایسافی صرضا میں صاحب مقام بن سکتا ہے مگر صاحب حال کیوں نہیں بن سکتا۔
حالا نکہ حال تو مقام کا پیش خیمہ ہے۔ ( کیونکہ حال تو مقام سے پہلے کا مرحلہ ہے ) اور مقام زیادہ پائیدار اور ثابت قدم ہوتا ہے، —
اس اعتراض کے جواب میں ہم میہ کہتے ہیں کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ مقام میں بندے کی سعی وقد بیر کا دخل ہوتا ہے۔ اس لئے اس میں طبعی خواہش پیدا ہوجانے کا احمال رہتا ہے۔ حال چونکہ قدرت کا عطیہ ہے اس لئے وہ طبعی آمیزش سے پاک وصاف ہوتا ہے۔
ایسے موقع پر رضا کا حال اشرف ہے، اور رضا کا مقام شحکم و پائیدار ہے۔

# لأمحدود فيض البي:

مقامات کے حصول کے لئے پہلے سے زائدا حوال کا حاصل کرنا ضروری ہے۔ کیونکہ پہلے سے روحانی حال حاصل ہوئے بغیر روحانی مقام حاصل نہیں ہوسکتا ، —احوال کی بھی دوصورتیں ہیں :

- بعض احوال،مقام بن جاتے ہیں،
- بعض احوال،مقام نبیس بن سکتے۔

اس کی وجہ وہی ہے جوہم بیان کرآئے ہیں کہ مقام میں سعی وعمل کا اثر نمایاں ہوتا ہے اور فیض الہی اس میں پوشیدہ رہتا ہے۔ جبہ حال میں معاملہ اس سے بالکل برعکس ہے۔ یعنی سعی وعمل اس کے باطن میں ہوتا ہے اور فیض الہی اس کا ظاہری طور پر ہوتا ہے، احوال میں فیضِ الہی چونکہ غالب ہے۔ اس لئے وہ کسی چیز میں مقید نہیں بلکہ اس کی حدوانتہا نہیں۔ اس طرح احوال لامحدود برجہ عالی جو اس کے وہ مقام بن جائے لیکن اللہ کی قدرت لامحدود ہے۔ اس کا فیض وعطایات بھی ہے انتہامیں۔ اس لئے کہ وہ مقام بن جائے لیکن اللہ کی قدرت لامحدود ہے۔ اس کا فیض وعطایات بھی ہے انتہامیں۔ اس لئے کسی بزرگ نے بیفر مایا:

''اگر مجھے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی روحانیت، — حضرت موئی علیہ السلام کی کلیمی، — اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی سان خلیلی عطا ہوجائے، تب بھی میں اس کے سوا پچھاور طلب کروں گا کہ فیض الہٰی کی کوئی انتہانہیں۔'' پیاحوال جو بیان کئے گئے، بیا نبیاء کرام علیہم السلام کے احوال ہیں جواولیاء عظام کوعطانہیں ہو سکتے لیکن ان میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ:

# حال عبل المعادن المعاد

بندهٔ حق ہمیشه مزیدروحانیت اور فیض کا طالب رہتا ہے، اوروہ اپنی موجودہ حالت پراکتفاءاور قناعت نہیں کرتا۔'' رسول اللّٰد مَالِیْ فِیْمِ نے بھی اس معالم میں قناعت نہ کرنے اور مزید فیوض و بر کات حاصل کرنے کی تا کیدفر مائی ہے، ۔۔ آپ مَالِیْ فِیْمِ نے ارشاد فر مایا:

"كى دن اگرمىر كى مى اضافدند موتواس دن كى مى مىر كے مبارك نہيں -"

رسول الله مَا يُغِيُّمُ اس بارے مِيں بيدعا فرماتے:

اَكَلَّهُمَّ مَا قَصر عَنُهُ رائى وضعف فيه عَمَلِي وَلَمْ تبلغه نيتى وامنيتى مِنُ خَيْرِ وَعُدَّنَّهُ اَحَدًا مِّنُ عِبَادِكَ اَوْ خَيْرَ اَنْتَ مُعْطِيَهِ اَحَدًا مَنْ خَلَقَكَ فَانَا اَرْغَبَ اِلَيْكَ وَاسْتَلُكَ اِيَّاهُ ٥

''اے اللہ! جس کام میں میری رائے کوتا ہی کرے، ۔۔ میراعمل کمزور رہے، ۔۔ اور میری نیت اور تمنااس تک نہ پہنچ سکے۔تا ہم اگر تو نے یہ بھلائی دینے کا وعدہ کیا ہے، اور اپنی مخلوق میں سے کسی کوتو دینے والا ہوتو میں بھی اس کی طرف رغبت رکھتا ہوں ہاور اس کا تجھ سے طلب گار ہوں۔''

فیوضات وبرکات الہی لامحدود ولا متنائی ہیں، ۔۔۔روحانی احوال بھی فیوض ہیں،ان کا ان کلمات الہی سے علق ہے جوختم نہیں ہو سکتے ، چاہے سمندر کے قطر ہے ختم ہوجا ئیں اور ریت کے ذرّوں کا شارختم ہوجائے کیکن ان کلمات کا شارختم نہیں ہوسکتا، ۔۔ اللہ نی نعت دینے والا اورعطا کرنے والا ہے۔

# باب مبر٥٥:

# روحانی مقامات کے بنیادی اصول

استغفارفلاح کی بیل ہے

ہارے شیخ الاسلام ابونجیب سہرور دی میشدینے بالا سنادحضرت انس بن ما لک رفاعنہ کی روایت بیان کی ہے کہ ایک مختص رسول الله مَنْ تَنْ يَنْكُمُ كَي خدمت ميں حاضر ہوااور كہنے لگا:

'' يارسول الله (مَثَالِيَّامُ)! مين زبان دراز مول\_اورا كثر اييخ ابل وعيال سے زبان درازي كرتار بهتا مول \_'' آب مَالَيْظُم نے ارشادفر مایا:

« تتم استغفار کیون نہیں پڑھتے ۔ میں تورات دن میں سوباراستغفار پڑھتا ہوں۔''

یبی روایت حضرت ابو ہر رہ و گانٹوئی ہے اس اضافہ کے ساتھ مروی ہے:

'' میں اللہ تعالیٰ سے روز انہ سو بارتو بہاور استغفار کرتا ہوں۔''

حضرت ابو ہر ریرہ وہانٹیز سے مروی ہے کہ رسول اکرم سکا تلیز کے ارشا دفر مایا:

''میرے قلب پر گھٹا چھائی رہتی ہے۔اس لئے میں روز اندسو باراستغفار پڑھتا ہوں۔'' ''میرے قلب پر گھٹا چھائی رہتی ہے۔اس لئے میں روز اندسو باراستغفار پڑھتا ہوں۔''

# توپه کی اہمیّت:

ارشادیاری تعالی ہے:

ن - وَتُوْبُوا إِلَى اللهِ جَمِيْعًا آيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٥ (١٨، ١٥ اللهِ عَمِيْعًا "ا مومنواتم سب كسب الله سے توبدكروشايد كرتم فلاح ياسكو-"

إِنَّ اللهُ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ٥

''اللّٰدتوبه كرنے والوں كودوست ركھتا ہے۔''

اللهِ تَوْبَةً تَصُورُ عَالَ اللهِ مَنْ اللهِ عَوْبَهُ اللهِ مَوْبَةً تَصُورُ عَالِهِ مَا اللهِ مَوْبَةً مَنْ اللهِ مَوْبَةً مَا اللهِ مَا اللهِ مَوْبَةً مَا اللهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّه

''اے ایمان والو!اللہ کے ساتھ تو بہرو، میں اور پختہ تو بہ!''

توبہ ہرروحانی مقام کی اصل اور بنیاد، اور ہرمقام کانظم وربط اور ہرروحانی حال کی تنجی ہے، — اس کے ذریعے مقامات کا

موارف المعارف المعارف المعارف موارف موارث موارث

اپنے بملغ علم اورا پن سعی وکوشش سے جہاں تک احوال ومقامات اوراس کے ثمرات پر میں نے غور وفکر کیا ہے۔اس کا یہی نتیجہ سامنے آیا ہے کہ ایمان اوراس کے فرائض وشرا لکا کی صحت ودرتی کے ساتھ ممل کرنے کے بعد تین چیزیں لازم ہیں اوراگران میں ایمان کو بھی شامل کرلیا جائے تو چار چیزیں ہو جاتی ہیں۔ یہ چار چیزیں معنوی اور حقیقی دلالت میں اسی طرح کارفر ماہیں جس طرح قانون قدرت کے مطابق چار طبعی ولا دت کے لئے لازم ہیں۔

# حإراصول:

سارا کرشمہ چاراصولوں کا ہے۔ان چاروں میں ایمان کے بعد دوسرااصول، تچی اور پختہ تو بہہے، ۔۔ تیسرااصول زُمد ہے، ۔۔اس کے بعدمقام بندگی ہے۔

مقام بندگی کی تحقیق اس طرح سے ہے کہ ظاہری اور باطنی طور پرستی اور کوتا ہی کے بغیر ، دل وجان اور جسمانی صحت کے ساتھ ہمیشہ اچھے اعمال کئے جائیں ، — ان چاراصولوں کی تکمیل کے بعد مندرجہ ذیل چارچیز وں سے مدد لی جائے :

- قلیل کلام (کم بولنا)، نستیل طعام (کم کھانا)
- 🔾 قلیل منام (کم سونا) 🔾 قلیل ملا قات (لوگوں ہے الگ تھلگ رہنا)

سبھی مشائخ اور زاہدین اس بات پرمتفق ہیں کہ ان جاراصولوں سے روحانی مقامات برقر ارر ہتے ہیں اور روحانی احوال کی اصلاح ہوتی ہے۔انہی اصولوں کے ذریعے اللہ کی تائید سے اور حسنِ تو فیق سے ابدال حقیقی معنوں میں ابدال بن جاتے ہیں، — اگریہ جاروں اصول صحیح طریقے سے حاصل کر لئے جائیں توسمجھ لو کہ روحانی مقامات حاصل ہو گئے۔

ایمان کے بعدسب سے پہلا اصول تو بہ ہے گر تجی تو بہ کے ابتدائی مراحل میں چندروحانی احوال درکار ہیں۔اگروہ درست رہیں تو وہ احوال ومقامات میں تبدیل ہو سکتے ہیں۔ چنانچہ تو بہ سے پہلے ملامت کرنے والے ضمیر کی ضرورت ہے۔اورایسا جذبہ اور وجدان چاہئے جو حال پر ملامت کرنے والا ہو۔ بیصورت حال اللہ تعالیٰ کی ایک بڑی عطا اور عنایت ہے، ۔۔ زجر وملامت کی حالت اصل میں تو بہ کی کنجی اوراس حال کی ابتداء ہے۔

#### زجروملامت كافقدان:

# 

"اس کی وجہ یہ ہے کہ میں بھٹکا ہوا ہوں اور مطلوب ہوں۔ راہ سے بھٹک گیا ہوں ، اور اس کی تلاش میں ہوں ،

اگر مجھے یہ یم ہوتا کہ منزل مقصود کس راہ پر چل کرمل سکتی ہے تو میں وہ راہ تلاش کرتا۔ مگر مجھے پرالیی غفلت کی نیند طار ی

ہے کہ اس سے نجات کی کوئی صورت دکھائی نہیں دیتی ، باں اگر مجھے اس عقل پر زجر وملامت کی جاتی تو مجھے پراس کا
اثر ہوتا۔ "

اصمعی میشد کا کہنا ہے کہ میں نے بھرہ میں ایک بدوکود یکھا جس کی آنکھیں دکھر بی تھیں اوران میں سے پانی بہدر ہاتھا۔ میں نے اس سے کہا:'' تم اپنی آنکھیں کیوں نہیں صاف کر لیتے!'' — اس نے جواب دیا: ''طبیب نے مجھے منع کردکھا ہے، — اور جومنع کرنے سے بازنہ آئے اس کا بھلانہیں ہوسکتا۔''

مال انتاه:

باطن آیک روحانی حال ہے جس کا کام زجر کرنا (برائی سے روکتا) ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی عنایت ہے۔ تو بہ کرنے کے لئے زجر کا وجود لازم ہے۔ زجر کے ذرار وبیدار ہونا) کا حال طاری ہوجا تا ہے۔ اس کی ترتیب یوں ہوئی:

پہلے زجرہے، - پھرانز جارہے، --اوراس کے بعدانتاہ!

ایک بزرگ فرماتے ہیں جس نے مختلف کیفیات کامطالعہ جاری رکھا، وہ بیدار ہے۔

شيخ ابويزيد مُشاللة كاارشاد ہے كه انتباه كى پانچ علامتيں ہيں:

- جباپنفسکویادکرےتواسے تقبرجانے،
- 🔾 جب اپنے گناہ کو یا دکرے تو استغفار پڑھے،
- جب دنیا کویا دکر نے تو عبرت حاصل کرے،
  - 🔾 -- جب آخرت کو یا د کرے تو خوش رہے،
- - جبرب کویا دکر ہے تواس کے بدن پرلرزہ طاری ہوجائے۔

ایک اور بزرگ نے فرمایا کہ انتہاہ نیکی کے لئے رہنمائی کی ابتداء ہے۔کوئی بندہ حق جب غفلت کی نیندسے بیدار ہوتا ہے تو انتہاہ اسے بیداری کی راہ تک پہنچادیتا ہے، اور یہ بیداری اسے راہِ ہدایت کی تلاش پر ڈال دیتی ہے۔ جب وہ اس کی تلاش میں نکلتا ہے تو اسے پتہ چلتا ہے کہ وہ حق کی راہ پر ہے۔تب وہ حق کی تلاش میں لگ جاتا ہے، اور تو بہ کے دروازے کی طرف لوٹ آتا ہے۔ اس وقت اس انتہاہ کے حال کے باعث اسے بیداری کا حال نصیب ہوجاتا ہے۔

### حال بيداري:

میند شخ فارس میشاند فرماتے ہیں کہسب احوال میں سے کامل حال ، حال بیداری اور حصول عبرت (اعتبار) ہے ، — راہ نجات

# عرف المان ال

کے مشاہدہ کے بعدراہ سلوک کے ظاہر ہونے کا نام بیداری ہے، ۔۔ یہ بھی فدکور ہے کہ جب حال بیداری بیجے ہوجائے تو صاحب حال تو بہ کی راہ میں ابتدائی مرحلے پر ہوتا ہے، ۔۔ یہ بھی کہا گیا کہ پر ہیزگاروں کے دلوں کے لئے بیداری اللہ کی طرف سے ایک نشانی ہے، جوانہیں تو بہ کی راہ دکھاتی ہے، ۔۔ بیداری کے حال کی جب بھیل ہوجائے تو اسے مقام تو بہ کی طرف نشقل کر دیا جاتا ہے، ۔۔ بہر حال یہ تین حالتیں ہیں جو تو بہ سے پہلے رونما ہوتی ہیں۔

# محاسبه نفس:

توبہ کے برقر ارر ہے کے لئے اور توبہ کی استقامت کے لئے نفس کے محاسبہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہدالکریم نے ارشاد فرمایا: ''الے لوگو!

- اس سے پہلے کہ تہمارا محاسبہ کیا جائے ،اپنفس کاتم خودمحاسبہ کرو،
- O اس سے پہلے کہ تہمارے اعمال کاوزن کیا جائے ،اپنے اعمال خودتول لیا کرو،
- — تم الله کے حضور سب سے بڑی پیشی کے لئے خود کو تیار کرلو، ← جبتم اس دن پیش ہو گے تو کوئی پوشیدہ بات تم سے پوشیدہ
   ندرہے گی۔''

#### نماز کے ذریعے ماسبہ:

محاسبہ کی تکمیل کے لئے حفظ انفاس، ضبطِ حواس، پابند کی وقت اوراہم کاموں کی ترجیج لازم ہے، ۔۔ بند ہُ حق یہ بات ملحوظ خاطر رکھے کہ اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے دن رات میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں۔اللہ تعالی کو بخو بی علم ہے کہ اس کا بندہ غفلت کا شکار رہتا ہے۔اس لئے اسے نفسانی خواہشوں اور دنیا کی غلامی سے نجات دلانے کے لئے مختلف اوقات میں بینمازیں فرض کی ہیں۔

یہ پانچ وقت کی نمازیں ایک ایساسلسلہ ہے جو ہندہ حق کوحق ربوبتیت ادا کرنے کے لئے عبودیّت کے مقامات کی طرف تھینچ لیتا ہے۔ اس طرح ہر مخص ایک نماز سے دوسری نماز تک محاسبہ کرتا رہتا ہے۔ اس محاسبہ میں مشغول رہنے کے باعث شیطان کی راہیں بند کردیتا ہے۔

توبدواستغفار کے ذریعے وہ جب تک اپنے دل کی گر ہیں نہ کھول لے، نماز شروع نہیں کرتا، ۔۔ خلاف شرع ہر بول اور ہر حرکت اس کے دل پرایک گرہ لگا دیتی ہے۔ لیکن محاسبہ کرنے والا نماز کے لئے اپنے اعضاء وجوارح کے ذریعے مقام محاسبہ کو مشحکم کرتا ہے۔ چنانچہ جب وہ نماز پڑھتا ہے تو اس نماز کا نور دوسری نماز تک اس کے بھی اجزاء کو منور رکھتا ہے، ۔۔ اس طرح اس کی نماز اس کے اوقات کے نور سے دکمتی رہتی ہے، اور اس کے اوقات اس کی نماز کے نور سے دوشن اور منور رہتے ہیں۔

محاہے کا ایک اندازیہ بھی ہے:

اپ کاسبہ کے لئے ایک بزرگ نے یہ اصول اور قاعدہ طے کیاتھا کہ وہ اپی نمازوں کا حساب ایک کاغذ پر لکھتے جاتے تھے۔
اور دونمازوں کے درمیان کچھ لکھنے کے لئے جگہ خالی جھوڑ دیتے تھے — ان دونمازوں کے درمیان جب ان سے غیبت یا کی اور غلطی کاار تکاب ہوجاتا تو ایک خالی جگہ پر ایک خط تھنے دیتے تھے، — اور جب کوئی لغوبات منہ سے نکل جاتی یا کوئی فضول حرکت واقع ہوجاتی تو کاغذی اس خالی جگہ پر ایک نقطہ ڈال دیتے تا کہ ان خطوط اور نقطوں سے اپی فضول باتوں اور گنا ہوں کو شار کر سکیں، واقع ہوجاتی تو کاغذی اس خالی جگہ پر ایک نقطہ ڈال دیتے تا کہ ان خطوط اور نقطوں سے اپی فضول باتوں اور گنا ہوں کو شار کر سکیں، اور اس محاسبہ کے ذریعے شیطان اور نفس امارہ کی راہیں تنگ کر سکیں، — اس طرح وہ بزرگ صدق دل کے ساتھ ضبط فس کر کے حقیم یہ کہ خصر سے کہ خصر سے کہ کا سبہ اور ضبط فس کے مقام کے لئے سے کوشش صحیح اور بچی تو بہ کے لئے اور بچی تو بہ کے لئے اور شور کے اور بچی تو بہ کے لئے اور شور کے اور بچی تو بہ کے لئے اور شور کے اور بچی تو بہ کے لئے اور شور کے اور بچی تو بہ کے لئے اور شور کے اور بھی تو بہ کے لئے اور شور کی دور ہے گئے دور بھی تو بہ کے لئے اور شور کیا تھا ہے کہ کا سبہ اور ضبط فس کے مقام کے لئے سے کوشش صحیح اور بھی تو بہ کے لئے اور بھی تو بہ کے لئے دور بھی تو بہ کیا تھا ہو بھی تو بہ کیا ہو بھی تو بھی تو بھی تو بھی تو بھی تو بھی تو بہ کیا تھی تو بھی تو

حضرت جنید بغدادی مشاللة نے ارشادفر مایا:

''جس کی گرانی بہتر طریقه پر ہوتی ہے۔اس کی ولایت ہمیشه باقی رہتی ہے۔''

# مراقبه کی اہمیّت:

حضرت شیخ واسطی میشیسے دریافت کیا گیا کہ کون ساکام افضل ہے؟ -آپ نے فرمایا:

''سر باطن کی حفاظت، — ظاہر کا محاسبہ اور باطن کی تکہداشت اور مراقبہ ہے۔ ان میں سے ہرایک دوسرے کی تکیل کرتا ہے اور ان دونوں کی بدولت تو بہکو ثبات حاصل ہوتا ہے۔''

مراقبہ اورنگہداشت ( ظاہری وباطنی ) دویا کیزہ اورعمہ ہ حال ہیں ، — اور توبہ کی درتی کے ساتھ ساتھ بید دنوں حال اور مقام بھی درست رہتے ہیں۔ان کے باعث توبہ کمال کو پہنچتی ہے ، — لہذا محاسبہ، مراقبہ اور ظاہر وباطن کی ٹکہداشت مقام توبہ کے لئے لازم اور ضروری ہیں۔

شخ ابوزرعہ مُٹائلیے اپنے مشاکے سے بحوالہ شخ جریری مُٹائلیہ کا یہ قول ذکر کیا ہے:

" ہمارا کام (سلوک وطریقت)ان دوفضیلتوں پرمشمل ہے:

🔾 — الله کے لئے اپنے نفس کی تگہداشت ومراقبہ کرو،

🔾 ـــعلم کے ذریعے اپنی ظاہری حالت کواحیھی صورت میں برقر ارر کھو۔''

شخ مرتعش میشاندے مذکورے:

'' ہر لحظہ اور ہر لفظ میں مشاہدہ وقت کے لئے باطن کی مگہداشت کا نام مراقبہ ہے۔جیسا کہ ارشاد باری ہے:

اَفَمَنُ هُوَ قَائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ٥

" کیا ہی اچھا ہے و افخص جونفس کے ہمل کی نگہداشت کرتا ہے۔"

عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

یعلم قیام ہے، اس کے ذریعے علم حال کی تکمیل اور اس کی کی بیشی کا پیۃ چاتا ہے، ۔۔۔ اور اس کی صورت یہ ہے کہ بند ہُ حق اللہ کے ساتھ اپنے تعلقات کا معیار معلوم کرے، ۔۔۔ ییسب با تیں صحیح توبہ کے لئے لازم ہیں اور صحیح توبہ ان کے لئے لازم ہیں۔ ۔۔ کیونکہ تصور (خاطر) عز ائم کا پیش خیمہ ہوتا ہے، اور عز ائم اعمال کا پیش خیمہ ہوتے ہیں، ۔۔ تصورات ارادے کی تکمیل کرتے ہیں۔ اور قلب چونکہ تمام اعضاء وجوارح کا حاکم ہے، اس لئے قلب کا جب تک کوئی ارادہ نہ ہوکوئی عضو حرکت میں نہیں آتا، ۔۔ جبکہ مراقبہ ایک چیز ہے جس کے ذریعے دل سے برے ارادوں کی جڑیں کا ب دی جاتی ہیں۔ مراقبہ کے باوجو داگر کچھ کی رہ جائے تو اس کا از الہ محاسبہ کردیتا ہے۔ ا

#### صحت إنابت (رجوع الى الله):

صحت ِانابت کے لئے اہلِ صفا کے مختلف اقوال منقول ہیں:

🔾 —شخ ابوعثان المغر بي مين كا قول ہے:

''اس طریقے (طریقت وسلوک) کی لازی چیزوں میں محاسبہ، مراقبداورعلم کے ذریعے عمل کانظم وضبط ہے، ۔۔تو بہ کی صحت ودرتی کا انحصار صحت انابت یعنی اللہ کی طرف صحیح طور پر رجوع کرنا ہے۔''

🔾 —شیخ ابراہیم بنادھم ٹیشنیفر ماتے ہیں:

"بندهٔ حق جب سچی توبه کرلیتا ہے تو وہ الله کی طرف رجوع کرنے والا بن جاتا ہے۔ کیونکہ انابت (رجوع الی الله) توبه کا دوسرا درجہ ہے۔''

شخ ابوسعیدالقرشی میشد کابیان ہے:

"جوالله کی طرف رجوع کرتا ہے وہ ہراس چیز کوچھوڑ دیتا ہے جواسے اللہ سے غافل کرنے والی ہے۔"

🔾 — ایک اور بزرگ کا ارشاد ہے:

"برایک شے کے سوااللہ تعالی سے رجوع کرنا انابت ہے، — اور جوکوئی اس کے غیر کی طرف رجوع ہوا، اس نے انابت کا ایک حصہ ضائع کر دیا، — اصل میں مذیب (صاحب انابت) وہ ہے جس کی اللہ تعالی کے سواکسی اور طرف تو جہنہ ہو، — اس کا حال یہ ہوتا ہے کہ وہ اُسی سے اس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ وہ سرایا انابت بن جاتا ہے۔ ذات اللہ کے سامنے اس کا کوئی ذاتی وصف باتی نہیں رہتا مجلس وجمع میں بھی وہ اللہ کی یاد میں متعزق رہتا ہے۔ نفس کی مخالفت کرتا اور اعمال کے عیوب کا مشاہدہ کر کے انہیں ترک کرنے کے لئے مجاہدہ کرتا ہے۔ یہ ساری کوشش تگہداشت اور مراقبہ کے حصول کے لئے کی جاتی ہے۔''

- O شیخ ابوسلیمان فرماتے ہیں:
- میں نے جب تک محاسبہیں کرلیا اپنے کسی کام کواچھانہیں سمجھا۔"
  - 🔾 شیخ ابوعبدالله شجری میشد کاارشاد ہے:

# عوارف المعارف كالمحارف كالمحارف المعارف كالمحارف كالمحارف

یعلم قیام ہے، اس کے ڈریعے علم حال کی تحمیل اور اس کی کی بیشی کا پیۃ چلتا ہے، — اور اس کی صورت یہ ہے کہ بندہ حق اللہ کے ساتھ اپنے تعلقات کا معیار معلوم کرے، — یہ سب با تیں صحیح توبہ کے لئے لازم ہیں اور صحیح توبہ ان کے لئے لازم ہیں۔ کیونکہ تصور (خاطر) عزائم کا پیش خیمہ ہوتا ہے، اور عزائم اعمال کا پیش خیمہ ہوتے ہیں، — تصورات ارادے کی تحمیل کرتے ہیں۔ اور قلب چونکہ تمام اعضاء و جوارح کا حاکم ہے، اس لئے قلب کا جب تک کوئی ارادہ نہ ہوکوئی عضو حرکت میں نہیں آتا، — جبکہ مراقبہ ایک ایس کے ذریعے دل سے برے ارادوں کی جڑیں کا بدی جاتی ہیں۔ مراقبہ کے باوجودا کر بچھ کی رہ جائے تو اس کا از الدمی اسبہ کردیتا ہے۔

#### صحت ِانابت (رجوع الى الله):

صحت ِانابت کے لئے اہلِ صفا کے مختلف اقوال منقول ہیں:

شخ ابوعثان المغربي معتللة كاقول ہے:

''اس طریقے (طریقت وسلوک) کی لازی چیزوں میں محاسبہ، مراقبہ اورعلم کے ذریعے عمل کانظم وضبط ہے، ۔۔ تو بہ کی صحت ودرستی کا انحصار صحت انابت یعنی اللہ کی طرف صحیح طور پر رجوع کرنا ہے۔''

🔾 — شیخ ابراہیم بن ادھم مُسِینفر ماتے ہیں:

'' بندہ حق جب مچی تو بہ کر لیتا ہے تو وہ اللہ کی طرف رجوع کرنے والا بن جاتا ہے۔ کیونکہ انابت (رجوع الی اللہ) توبہ کا دوسرا درجہ ہے۔''

شخ ابوسعیدالقرشی میشد کابیان ہے:

"جوالله كي طرف رجوع كرتاب وه هراس چيز كوچهوڙ ديتاہے جواسے الله سے غافل كرنے والى ہے۔"

○ — ایک اور بزرگ کا ارشاد ہے:

"ہرایک شے کے سواللہ تعالیٰ سے رجوع کرناانا بت ہے، — اور جوکوئی اس کے غیر کی طرف رجوع ہوا، اس نے انا بت کا ایک حصہ ضائع کردیا، — اصل میں منیب (صاحبِ انا بت) وہ ہے جس کی اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور طرف تو جہ نہ ہو، — اس کا حال بیہ ہوتا ہے کہ وہ اُسی سے اس کی طرف رجوع کرتا ہے۔ وہ سرایا انا بت بن جاتا ہے۔ ذات اللہی کے سامنے اس کا کوئی ذاتی وصف باتی نہیں رہتا ہے کس وجمع میں بھی وہ اللہ کی یاد میں مستغرق رہتا ہے۔ نفس کی مخالفت کرتا اور اعمال کے عیوب کا مشاہدہ کر کے انہیں ترک کرنے کے لئے مجاہدہ کرتا ہے۔ بیساری کوشش نگہداشت اور مراقعہ کے حصول کے لئے کی حاتی ہے۔''

- O شخ ابوسلیمان فرماتے ہیں:
- میں نے جب تک محاسبہیں کرلیا اپنے کسی کام کواچھانہیں سمجھا۔"
  - 🔾 شیخ ابوعبدالله منجری عمیشه کاارشاد ہے:

# 

''جو محف مرید ہونے کے بعد اپنے احوال میں سے اپنی کسی روحانی حالت کو اچھا سمجھ لے تو اس کی ارادت میں فرق آ جا تا ہے۔ اب اس کے لئے اس کے سوااور کوئی چارہ کا رنہیں کہ وہ روحانی مراحل ومنازل از سرنوطے کرے، — اور جس نے اپنفس کو سچائی کی تر از و (میز ان صدق) میں نہیں تو لا اور اپنے اعمال کی خوبیوں اور خامیوں سے آگاہیں ہواوہ مردانِ حق کے درجے کوئیں پہنچ سکتا''۔

# مجامدة نفس:

صحت انابت کے لئے اپنے اعمال وافعال کے عیبوں اور خامیوں کاعلم ہونا ضروری ہے۔اسی کی بدولت مقام تو بہ کا درست ہوناممکن ہے۔ اور تو بہ اس وقت تک درست نہیں ہوسکتی جب تک سیچ دل سے مجاہدہ اور ریاضت نہ کی جائے ، سے دل سے مجاہدہ اسی وقت کیا جا سکتا ہے جبکہ صبر کا دامن نہ چھوڑ ا جائے۔

حضرت فضاله بن عبيد طالعين سے روايت ہے كه رسول الله مَالَيْتُوم نے فر مايا:

"مجامدوه ہے جواپیے نفس سے جہاد کرے۔"

یہ باہدہ نفس اسی وقت کمل ہوسکتا ہے جبکہ صبر کا مظاہرہ کیا جائے ، — اور بہترین صبروہ ہے جواللہ کی راہ میں کیا جائے۔ یعنی اسے ہمہوقت اس کی گئن ہواور سیے دل سے مراقبہ کرکے دل سے برے تصورات نکال دے۔

# صبرى اقسام:

صبر کی دواقسام ہیں:

○ \_\_فرض مبر، ○ \_\_فضیلت مبر،

فرض مبریہ ہے کہ فرائض کی تکیل اور حرام چیزوں سے بینے کے لئے صبر کیا جائے ، فضیلت مبر میں یہ چیزیں شامل ہیں:

- - 🔾 اپنی مصیبتوں اور تکلیفوں کو چھپا نا اور شکوہ نہ کرنا،
    - فقرودرویش کو چمپانے پرصبر کرنا،
- اینے کمالات وکرامات اور فیوضات کو چھپانا اوراس کوشش پرصبر کرنا ، اور آیات عبر کامشاہدہ کرنا۔
   صبر کی مندرجہ بالا اقسام کے علاوہ صبر کی اور بھی قتمیں ہیں۔

#### صبراورتوبه:

تعض لوگ ایسے بھی ہیں جومبر کی ان قسموں پڑل کرتے ہیں، لیکن محج مراقبہ، نگہداشت اور بر بے تصورات پر مبر کرنے میں تنگی محسوں کرتے ہیں، سے حقیقی صبر بھی تو بہ کے ذریعے اسی طرح پیدا ہوتا ہے جس طرح مراقبہ سے تو بہ، سے مبراہلِ ایمان کامعزز ترین مقام ہے جو تو بہ کے حقیقی مفہوم میں داخل ہے، —

کے ہاتھا ہے تعلقات کا معیارمعلوم کر ہے، — بیرسب ہاتیں جج تو ہد کے لئے لازم میں اور بٹج تو بدان کے لئے لازم ہے، — کیونکہ تصور (خاطر )عزائم کا بیش خیر ہوتا ہے،اورعزائم اعمال کا بیش خیر ہوتے میں، — تصورات اراد ہے کی کیل کرتے ہیں۔ علم تیام ہے،ای کے ذریعے کم حال کی تکیل اوراس کی می بیشی کا پیتہ جاتا ہے، — اوراس کی صورت پیہ ہے کہ بند کوئن اللہ The transmitted of the transmitt

مراقبہ ایک ایک چیز ہے۔ س کے ذریعیوں سے برےارادوں کی جڑیں کا ٹ دی جاتی ہیں۔مراقبہ کے باوجودا کر پھی کی رہ جائے تو اورقلب چونکہ تمام اعضاء دِجوارح کا حاکم ہے، اس لئے قلب کا جب تک کوئی ارادہ نہ ہوکوئی عضوحر کرت میں نہیں آتا، — جکیہ اس كازاله عاب كرديتا ب

صحتوانايت (رجوع الى الله):

صحت انابت کے لئے اہلی صفا کے مختلف اقوال منقول ہیں: - شخ ابوعثان المغر کی ئینائٹۃ کا قول ہے:

''ای طریقے (طریقت وسلوک) کی لازی چیزوں میں کا سبہ مراقبہ اور علم سکے ذریعیطل کا نظم و منبط ہے، — تو بہ کی صحت ودرتی کا نصار صحت انابت لیخی الله کی طرف سیج طور پررجوع کرنا ہے۔'

- شخاررا تیم بن ادهم میناند تنز مات میں:

'' بندهٔ فتی جب چی تو به کرلیتا ہے تو وہ اللہ کی طرف رجوع کرنے والا بن جاتا ہے۔ کیونکہ انابت ( رجوع الی اللہ ) تو بہ کا

- ابوسعيدالقرقى بنيان كالميان كالميان

«جوالله کی طرف رجوع کرناہے دہ ہراس چیز کوچھوڑ ویتا ہے جواسے اللہ سے خافل کرنے والی ہے۔"

الی کے سامنے اس کا کوئی ذاتی وصف باتی نہیں رہتا ہجلی وجمع میں جمی وہ الند کی یاد میں مستفرق رہتا ہے۔ یقس کی ○ — ایک اور بزرگ کاارشاد ہے: "ہرایک شے کے سوااللہ تعالیٰ سے رجوع کرناانا بت ہے، — اور جوکوئی اس کے فیمر کی طرف رجوع ہوا،اس نے مخالفت کرتا اوراعمال کے عیوب کامشامِرہ کر کے آئیس ترک کرنے کے لئے جامِرہ کرتا ہے۔ بیرماری کوشش نگہمداشت تو جہندیو، —اس کا حال میں ہوتا ہے کہ دوہ اُسی سے ای کی طرف رجو ٹاکرتا ہے۔وہ مرایا انابت بن جاتا ہے۔ ذات انابت کاایک حصیرضانح کردیا، — امل میں منیب ( صاحب انابت ) وہ ہے جس کی انٹدتعالیٰ سے سوالسی اور طرف اورمراقبہ کے حصول کے لئے کی جاتی ہے۔''

٠ - شخ ابوسليمان فرمات بين:

٠٠٠ ميں نے جب تک بحار نہيں کرليا ہے کئی کام کوا چھانہيں تبھائ

O — ئىج انوم بدائىدىنجىرى ئىناستالغالىنىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانىئىلانى

مراف المعارف المحارف ا

''جوخف مرید ہونے کے بعداپ احوال میں سے اپنی کسی روحانی حالت کو اچھا سمجھ لے تو اس کی ارادت میں فرق آ جا تا ہے۔اب اس کے لئے اس کے سوااور کوئی چارہ کارنہیں کہ وہ روحانی مراحل ومنازل از سرنو طے کرے، ۔۔ اور جس نے اپنفس کوسچائی کی تر از و (میزان صدق) میں نہیں تو لا اور اپنے اعمال کی خوبیوں اور خامیوں ہے آگاہیں ہواوہ مردان حق کے درجے کونہیں پہنچ سکتا''۔

# مجامده نفس:

صحت انابت کے لئے اپنے اعمال وافعال کے عیبوں اور خامیوں کاعلم ہونا ضروری ہے۔اسی کی بدولت مقام تو بہ کا درست ہوناممکن ہے۔ اور تو بہ اس وقت تک درست نہیں ہوسکتی جب تک سیچ دل سے مجاہدہ اور ریاضت نہ کی جائے، سے دل سے مجاہدہ اس وقت کیا جا کہ مرکا دامن نہ چھوڑ اجائے۔ مجاہدہ اسی وقت کیا جاسکتا ہے جبکہ صبر کا دامن نہ چھوڑ اجائے۔

حضرت فضاله بن عبيد والنيز سيروايت ہے كهرسول الله مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ

"مجاہدوہ ہے جواہیے نفس سے جہاد کرے۔"

بیمجاہدہ نفس اسی وقت مکمل ہوسکتا ہے جبکہ صبر کا مظاہرہ کیا جائے ، — اور بہترین صبروہ ہے جواللہ کی راہ میں کیا جائے ۔ یعنی اسے ہمہ وقت اس کی لگن ہواور سیچ دل سے مراقبہ کر کے دل سے برے تصورات نکال دے۔

# صركى اقسام:

صبر کی دواقسام ہیں:

○ — فرض صبر، ۞ — فضیلت صبر،

فرض مبریہ ہے کہ فرائض کی تحمیل اور حرام چیزوں سے بیخے کے لئے صبر کیا جائے ، ۔۔فضیلت صبر میں یہ چیزیں شامل ہیں:

مفلی پرصبر کرنا،
 سیلے صدے پرصبر کرنا،

🔾 — اپنی مصیبتوں اور تکلیفوں کو چھپا تا اور شکوہ نہ کرتا،

O - فقرودرویشی کو چھیانے برصبر کرنا،

ایخ کمالات وکرامات اور فیوضات کو چھپا نا اوراس کوشش پرصبر کرنا ، اور آیات عبر کامشاہدہ کرنا۔
 صبر کی مندرجہ بالا اقسام کے علاوہ صبر کی اور بھی قشمیں ہیں۔

#### صبراورتوبه:

تعض لوگ ایسے بھی ہیں جومبر کی ان قسموں پڑل کرتے ہیں ،کین صحیح مراقبہ،گہداشت اور برے تصورات پر مبر کرنے میں تنگی محسوں کرتے ہیں ، سے حقیقی صبر بھی تو بہ کے ذریعے اس طرح پیدا ہوتا ہے جس طرح مراقبہ سے تو بہ، سے مبراہلِ ایمان کامعزز ترین مقام ہے جو تو بہ کے حقیقی مفہوم میں داخل ہے ، — عوارف الممارف كالمحارف المراف الممارف المراف الممارف المراف المراف الممارف المراف المرف المراف المراف المرف

ایک صاحب علم کا کہنا ہے کہ صبر سے اعلیٰ وافضل کون ہی چیز ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قر آن مجید میں نوے سے زیادہ مقامات پرصبر کا ذکر کیا ہے۔اس شرف کے باوجود تو بہ کا مقام صبر سے افضل ہے۔

صبر کی ایک قتم یہ بھی ہے کہ اللہ کی نعمت پرصبر کیا جائے ، وہ اس طرح سے کہ نعمت کواللہ کی نافر مانی میں نہ صرف کیا جائے ، — صبر کی بیتم صحیح تو بہ کے مفہوم میں شامل ہے۔

### خوشحالی میں صبر دشوار ہے:

شخ سہل بن عبداللہ معالیہ کا بیارشادہ:

" آرام وعافیت پرصبر کرنا،مصیبت پرصبر کرنے سے زیادہ دشواراورمشکل ہے۔"

🔾 — ايك صحابي طالتينونے فر مايا:

''مصیبتوںاورتکلیفوں میں جب ہمیں آز مایا گیا تو ہم نے صبر کیا ہمین جب ہمیں خوشحالی میں آز مایا گیا تو ہم سے صبر نه ہوسکا۔'' ۔

خوشی اور ناراضی میں اعتدال کو طمحوظ خاطر رکھنا بھی صبر کی ایک قتم ہے، — البتہ لوگوں کی تعریف سے بے نیاز رہنا، کمنا می میں رہنے اور تواضع وذلت برداشت کرنے کواگر تو بہ میں شامل نہ کیا جائے تو پھروہ زُہد میں شامل ہے، — وہ سب روحانی مقامات واحوال جومقام ِتو بہ میں داخل نہیں وہ زُہد میں شامل ہیں۔اور روحانیت کے جار درجات میں سے زُہد کا تیسرا درجہ ہے۔

#### مبركاا ظهار:

صبر کی اصل حقیقت کا اظہار اس وقت ہوتا ہے جب نفس کو اطمینان حاصل ہو، — اورنفس کو اطمینان اس وقت وہتا ہے جب اس کا تزکیہ ہونفس کا تزکیہ تو بہ کے ذریعے حاصل ہوتا ہے، — سچی اور خالص تو بہ سے جب نفس پاک ہوجائے تو اس کی فطری اور طبعی سرکشی جاتی رہتی ہے۔ بالعموم نفس کی سرکشی ، بد مزاجی اور نافر مانی کے باعث بے صبری جنم لیتی ہے۔ لیکن سچی تو بہ (تو بتہ العصوح) نفس کو نرم کرکے اس کی بد مزاجی اور سرکشی کو دور کر دیتی ہے۔ اس کے بعد نفس جب محاسبہ اور مراقبہ کرتا ہے تو پاکیزہ اور صاف بن جاتا ہے۔ بلکہ خواہشِ نفس کی پیروی کی وجہ سے اس کے اندر بھڑ کنے والی آگ بھی بجھ جاتی ہے۔ اس وقت وہ مطمئن ہو کر رضا کا مقام یالیتا ہے اور قضا وقد رکے فیصلوں پر شاکر ومطمئن رہتا ہے۔

#### راضی برضا:

شخ ابوعبدالله النباجی میشینر ماتے ہیں۔

''اللّٰدے کچھ بندے ایسے بھی ہیں جو مبر کرنے سے شر ماتے ہیں اور قضا وقد رکے مواقع سے بھر پور فائدہ اٹھاتے ہیں۔'' — حضرت عمر بن عبدالعزیز میشانی نے فرمایا:

''میں جب صبح کے وقت اٹھتا ہوں تو قضا وقدر کے مواقع ہی میرے لئے خوشی کا باعث ہوتے ہیں۔''

# عوارف المعارف كالمكارف المعارف المعارف

رسول اکرم مَنَّالِيَّةُ إِلَى خَصْرت ابن عباس وَالْتَغَیْنَا کونصیحت کرتے ہوئے فر مایا:

''راضی برضا ہوکریقین کے ساتھ اللہ کے لئے کام کرو، — اوراگراپیانہ ہو سکے تو صبر کرو، صبر میں بڑی بھلائی ہے'' —

○ — ایک اور حدیث مبارک میں ہے:

''بہترین چیز جوانسان کوعطا کی گئی ہے وہ ہیہے کہاسے نصیب پرراضی رہے۔''

بہر حال مقام رضا کی فضیلت اور اس کی اہمیّت کے بارے میں بے شارا حادیث، روایات و حکایات موجود ہیں -- بہر حال رضا، توبته النصوح (سچی توبه) کا حاصل ہے، ۔ اگر کوئی شخص رضا کے خلاف کرتا ہے تو گویا اس نے توبته النصوح کے خلاف کیا جبكه يُرخلوص توبه ميں صبر كا حال ومقام اور رضا كا حال ومقام شامل ہيں۔

ہی بندے کوتو بہ کی ترغیب دیتا ہے۔

🔾 — اگرخوف نه ہوتوانسان تو به کیوں کرے،

🔾 — اگرامید نه ہوتو خوف بھی پیدا نہ ہو۔

امیدوبیم کاوجود قلبِمومن کے لئے لازم وملزوم ہیں۔جو سچی توبہ کرےاس میں امیدوبیم کا جذبہ حداعتدال پرآ جاتا ہے۔ ایک باررسول الله مَثَالِیَّا کِمُ ایک ایسے آدمی کے پاس تشریف لے گئے، جونزع کی حالت میں تھا۔ آپ مَثَالِیَّا مِن

"تمہاراکیا حال ہے؟" —اس نے عرض کیا:

"میری پیرحالت ہے کہا پنے گنا ہوں سے خا نف ہوں اورااللہ کی رحمت کا امیدوار بھی ہوں۔" رسول اللّه مَا اللّٰهِ مَا رسول الله مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

''نزع کی حالت میں بندے کے دل میں خوف وامید دونوں یکجا ہوجاتے ہیں۔اللہ تعالیٰ بندے کی امید برلا تا ہے، اورجس بات سےوہ ڈرتا ہے اس سے امان عطا کرتا ہے۔''

آیت ممارکه:

وَلاَ تُلْقُوا بِالَّدِيكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ٥

"ایے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالو۔"

ك تفسير ميں بير فدكور ہے كه اس سے مرادوہ خص ہے جوكبيرہ گناموں كامرتكب موااور بيكہ:

" میں تو تباہ ہو گیا، اب میرے لئے کوئی عمل فائدہ مند ہیں۔"

اس وقت جوتو بہ کرتا ہے وہ اللہ ہے ڈر کرتا ئب ہوتا ہے اور مغفرت و بخشش کا امید وار ہوتا ہے۔اسی خوف وامید کی حالت میں

توبہ قبول ہوتی ہے، — تائب اپنے جوارح واعضاء کو برائیوں کی زدمین آنے سے بچاتا ہے۔ اور اللّہ کی نعمتوں سے فائدہ اُٹھا کر اس کی اطاعت کرتا ہے۔، — بیسب اعضاء بھی اللّٰہ کی نعمتیں ہیں، ان نعمتوں کا شکریہ ہے کہ انہیں معصیت سے بچا کر اللّٰہ کی اطاعت میں مصروف رکھنا چاہئے۔ اور بیر کہ بچی تو بہ ہی سب سے بڑی شکر گزاری ہے۔

### مقام توبه:

مقام توبه میں جب مذکورہ بالاسب مقامات جمع ہو جائیں توسمجھ لیں کہ اس مقام میں زجر واننتاہ و بیداری نفس کی مخالفت، تقویٰ ومجاہدہ ،اعمال کے عیبوں کامشاہدہ ،انابت ،صبر ورضا ،محاسبہ،مراقبہ،نگہداشت ،شکراورخوف وامید کے سب احوال جمع ہو گئے ہیں۔ ہیں۔

#### مقام زبد:

سچی تو بہ جب قبول ہو جائے اورنفس کا تزکیہ ہو جائے تو قلب کا آئینہ دیکنے لگتا ہے۔اس کے ذریعے دنیا کی ہر برائی ظاہر ہو جاتی ہے۔ بالآخروہ مقام زُہر پر پہنچ جاتا ہے۔اوراس میں تو کل کا جذبہ بھی پیدا ہو جاتا ہے، — دنیا ہے وہی منہ موڑتا ہے جسے اللہ کے وعدے پراعتبار ہو۔اللہ کے وعدے پرمطمئن ہو جانا ہی تو کل ہے، — مقام تو بہ کے حصول کے بعد دوسرے مقامات کے حصول میں کوئی کی کوتا ہی رہ جائے تو زُہد ہے وہی کی پوری ہو جاتی ہے، — جو چار درجات میں سے تیسر درجہ ہے۔

# سيرت نبوي مَنْ النَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ مِدِي مِثَالَ:

"میرادنیا ہے کیاتعلق! - میرادنیا ہے کیاتعلق!"

حضرت فاطمہ ڈاٹھٹا کو یہ معلوم ہوا کہ آپ مَلَاثِیْلِم پر دہ لٹکانے کی وجہ سے لوٹ گئے ہیں۔ آپ نے وہ پر دہ اور ضرورت سے زائد چیزیں حضرت بلال ڈاٹٹٹۂ کے ذریعے رسول اللہ مَلَاثِیْلِم کی خدمت میں بھجوادیں اور یہ پیغام بھی عرض کیا:

''میں نے بیسب چیزیں صدقہ کردی ہیں۔آپ جس طرح چاہیں انہیں استعال کریں۔''

حضرت بلال طِلْتُنْفُذُ نِهِ وه چيزين اور حضرت فاطمه طِلْفَهُما كابيغام پيش كرديا۔ رسول الله مَلَافَيْنَوْم نے بين كرفر مايا:

''والدین کی شم! میں نے انہیں خیرات کر دیا، — والدین کی شم! میں نے انہیں خیرات کر دیا، — انہیں لے جاؤاور

فروخت کردو۔''

#### 

ارشادباری ہے:

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِيْنَةَ لَهَا لِنَبُلُوهُمُ اَيُّهُمُ آخْسَنُ عَمَلاً ﴿ بِ٥١، ١٥ مَهِ فَ '' بِشَك جو كِهِ زمين پر ب، بم نے انہيں زمين كى زينت بنايا ہے تاكہ بم آزمائيں كہون اچھے كام كرتا ہے۔'' 'يهى زُمِد فى الدنيا ہے۔

#### وُنيا كَي حقيقت:

امیرالمؤمنین حضرت علی ابن طالب را النفائد ہے أبد کے بارے میں دریا فت کیا گیا تو آپ نے فر مایا:

'' زُہریہ ہے کہ مہیں اس بات کی فکرنہ ہو کہ دنیا مومن کے استعال میں ہے یا کا فر کے۔''

شخ شبلی میند سے زُمدے بارے میں دریافت کیا گیاتو آپ نے فرمایا:

"م پرانسوں ہے کہ ایک مجھرے پر کی بھی کوئی حقیقت ہے کہ اس سے کنارہ شی کی جائے۔"

🔾 — شیخ ابو بکر واسطی مُشاتیهٔ کاارشاد ہے:

''تم كباس ناكاره چيز (دنيا) كوچيوژ كراس پرجمله آور بوگے،اوركب تك اس سے كناره كثى كرو مے جبكه اس كاوزن الله كے ہاں مچھر كے پرسے زياده نہيں۔''

# ز مروتو کل:

#### توبه پراستقامت:

مراقبہ کے ساتھ تو بہ کا ایساتعلق ہے کہ بندہ حق کو چاہئے کہ تو بہ کرنے کرنے کے بعد اس میں استقامت اختیار کرے، تاکہ
بائیں ہاتھ کا فرشتہ اس کے خلاف کچھ نہ لکھ سکے۔اس کے بعد اپنے اعضاء کو بندر تائج گنا ہوں اور فضول کا موں سے پاک رکھے، سے
نہ کوئی فضول کہے، سے نہ کوئی فضول حرکت کرے، سے اور نہ کوئی فضول بات سے، سے اس کے بعد ظاہر کی تکہداشت اور محاسبے
کے بعد باطن کی تکہداشت اور محاسبے پر تو جہ کرے، پھر باطن کے مراقبہ پر اس طرح چھا جائے کہ فضول باتوں اور گنا ہوں کا تصور بی
باطن سے مٹ جائے۔تصورات پاک ہو جائیں تو پھر اعضاء و جوارح بھی اس کی مخالفت نہیں کر سکتے۔اس وقت اس کی تو بہ کو بھی
ثبات نصیب ہوگا، سے جیسا کہ باری تعالی نے رسول اللہ مثل تی تاہد مایا:

فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ٥

" آپاورجنہوں نے آپ کے ساتھ توبہ کی ہے، وہ سب استقامت اختیار کریں۔

# عمراف المعارف المحارف المحارف

اس آیت میں آپ مَالْفَیْرُ اور آپ کے امتوں کوتوب میں استقامت کا حکم دیا گیا ہے۔

سیح مرید کون ہے؟

ندکورہے کہ کوئی مرید جی معنوں میں اس وقت تک مرید نہیں سمجھا جاتا جب صاحب شال (بائیں جانب کا فرشتہ) اس کے خلاف بیس سال تک بچھ نہ لکھے، --- اس کا مطلب بینہیں کہ وہ بالکل معصوم ہی ہواور اس سے کوئی گناہ سرز دنہ ہو بلکہ مقصد سے خلاف بیس سال تک بچھ نہ لکھے، --- اس کا مطلب بینہیں کہ وہ بالکل معصوم ہی ہواور اس سے کوئی گناہ سرز دنہ ہو بلکہ مقصد سے کہ سیچے دل سے تائب ہونے والا شاذ و نا دراگر کسی گناہ میں گرفتار ہوجائے تو کسی پاکیزہ گھڑی میں اس گناہ کا اثر جاتا رہتا ہے، اس لئے کہ اس کے باطن میں ندامت کا جذبہ موجود ہے۔ ندامت کا دوسرا نام تو بہ ہے۔ اس لئے بائیں ہاتھ کا فرشتہ اس کے خلاف بچھ بیں لکھتا۔

#### فقروز مد:

سے دل سے توبہ کر کے جب کوئی دنیا سے منہ موڑ لے حتیٰ کہ:

دن کے کھانے کے وقت اسے رات کے کھانے کی فکر نہ ہو،اور

نرات کے کھانے کے وقت اسے دن کے کھانے کی فکر ہو۔

🔾 — نەوە ذېچرەاندوزى كرے بلكەكل كى فكرىي آزاد ہو۔

ایسے خص میں زُہر بھی ہے اور فقر بھی، — بلکہ زُہر ہر حال میں فقر ہے بالا ہے۔ کیونکہ اس میں فقر سے زیادہ زا کد صفات پائی جاتی ہیں۔ فقیر اور درولیش دنیاوی مال ومتاع سے مجبوراً تہی دست ہوتے ہیں جبکہ زاہر بیسب کچھ قدرت اور اختیار رکھتے ہوئے چھوڑ دیتا ہے، — اس کے زُہد سے تو گل، — اور تو گل سے رضا، — اور رضا ہے صبر اور ضبطنس اور مجاہدے کا جذبہ بیدا ہوتا ہے۔ چنانچہ جب زُہداور تو بہ بیجا ہوجا کیں تواسے سب مقامات حاصل ہوجاتے ہیں۔

# عمل پیهم کی ضرورت:

اگر زُمداورتو بہ،ایمان کی صحت اوراس کی مانند دیگر فرائض اور شرائط کے ساتھ یکجا ہوجا 'میں تو بھی ان متیوں کے لئے ایک چوتھی چیز کی ضرورت رہتی ہے جس سے روحانیت کی تکمیل ہو،اسے مملِ پہیم کہا جا تا ہے، —

اگر چدز ہد، تو باورصحت ایمان سے بہت سے اعلیٰ روحانی احوال کا انکشاف ہوتا ہے، گربعض خاص چیزیں اور احوالی اسی وقت
میسر آسکتی ہیں جب نیک عملِ پیہم کیا جائے، — مشاہد ہے میں یہ بات آئی ہے کہ بہت سے زاہد جنہیں زُہد میں ثبات اور مقام تو بہ
میں استقامت حاصل تھی، وہ اس چوتھی چیز (عملِ پیہم) میں پیچھے رہ جانے کے باعث بہت سے روحانی احوال سے پیچھے رہ گئے،
سے دنیا سے منہ موڑنے کا مقصد ہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے کا موں میں ہمہوفت مشغول رہا جائے، — اللہ تعالیٰ کے کام بی ہیں کہ
بندہ ہروقت ذکر و تلاوت ، نماز اور مراقبہ میں مشغول رہے۔ ان کا موں میں اسی وقت خلل پیدا ہوتا ہے جب کوئی الی طبعی ضرورت
پیش آئے جس کے بغیر کوئی چارہ کارنہ ہو، یا اسے کوئی غربی فریضہ سرانجام دینا ہو۔

# عوارف المفارف المفارف المفارف المفارف

بندہ حق جب قلبی عمل میں مصروف ہو،اوراس کے ساتھ ساتھ ایسے کام میں مشغول ہوجس کا شرعی تھم دیا گیا ہے۔اس وقت مجھی وہ اور اُستی نہ کرے،اور زُ ہدوتقویٰ کے ساتھ عملِ پہیم میں لگار ہے توسمجھ لیا جائے کہ اس نے فضیلت کی تکمیل کر لی اور حق بندگی میں اس کی کوششوں میں کوئی کمی نہیں آئی۔

# مقام بندگ:

🔾 - شيخ ابو بكر دراق مُشاللة نے فر مایا:

''جو بندگی کے قالب سے نکل جائے ،اس کے ساتھ وہی سلوک کیا جائے گا جوا یک بھگوڑ سے غلام کے ساتھ گرفتار ہو جانے کے بعد کیا جاتا ہے۔''

شخ سہل بن عبداللہ نستری میں اللہ سے سی نے دریا فت کیا:

"ووكون سادرجه ب جوبندگى كا قائم مقام بن سكتا ہے؟" —

انہوں نے فرمایا '' تدبیراوراختیارکوترک کرنا۔''

چنانچہ اگر کوئی صحیح اور سجی توبہ کر کے زُہدا ختیار کرے اور اللہ کے لئے عملِ پہیم کرتا رہے تو اس کا حال (موجودہ وقت) اسے مستقبل ( آئندہ وقت ) سے بے نیاز کر دے گا، اور وہ ترک تدبیر واختیار کا مقام پالے گا، — اس وقت وہی چیز اختیار کرے گاجو اللہ کو پبند ہو، کیونکہ اس کی نفسانی خواہش باتی نہیں رہی، اور اس کے علم کی بہتات نے اس کے باطن سے جہالت کا مادہ باہر نکال دیا

# عالم جبرواختيار:

حضرت کیجی بن معاذ الرازی میشد کاارشاد ہے کہ بندہ جب تک معرفت کی طلب میں رہتا ہے، تب تک اسے یہی کہا جا تا

"تم کچھاختیارند کرو،اوراپنے ذاتی اختیاروذاتی خواہش سےاس وقت تک کام ندلو جب تک تمہیں معرفت حاصل ند ہوجائے۔"

اور جباسے معرفت حاصل موجاتی ہے یعنی جب وہ عارف کامل بن جاتا ہے تواسے کہا جاتا ہے:

" چاہوتو باختیار بن جا دُاور چاہوتو ہے اختیار ہو، دونوں صورتیں کیساں ہیں، — اگرتم باختیار بنو گے تو یہ بھی ہمارے حکم اور اختیار کے مطابق ہوگا، — اوراگر ہے اختیار بنو گے تو وہ اختیار ات ہمارے ہی ہوں گے، — کیونکہ اختیار اور ترک اختیار دونوں صورتوں میں تمہار اتعلق ہمارے ساتھ ہے۔"

#### مقام فناوبقا:

یہ وہ بلندمقام اورمعزز ترین حال ہے جسے روحانیت کی منزل مقصود کہاجاتا ہے۔اس عالی مقام اورمعزز حال پربندہ اس وقت

مواف المعارف المعارف

در ج کمل کرے، ۔۔ کیونکہ تدبیر کوترک کردینے کا یہ مطلب ہے کہ اپنی ہستی کوفنا کردیا جائے۔ (بیہ مقام فنا ہے) اس کے بعد جب اللہ کی طرف سے تدبیر واختیار اسے دوبارہ ملتے ہیں توبیہ مقام بقاء ہے، ۔۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ بندہ اپنی عارض ہستی کوفنا کر کے حق کے ساتھ شامل ہو گیا۔ اس منزل پر پہنچ کر بندہ حق میں بھی ذرا بھی باقی نہیں رہتی، ۔۔ اور مقام عبودیت میں اس کا ظاہر و باطن دونوں محقق اور درست ہو گئے، ۔۔ اور وہ ظاہری اور باطنی علم و کمل سے معمور ہو گیا ہے۔ ۔ اب مقام قرب پر پہنچ کر ذات اللہ کی سامنے بحز وفقر کا دامن تھا ہے ہوئے ہے، اور رسول اللہ مُنَافِّظُم کے اس ارشادم بارک کا جسم ہو گیا ہے:

د' الہی ! تو مجھے ایک لیجے کے لئے میر نے نس کے یا اپنی کسی مخلوق کے سپر دنہ فرما، ورنہ میں ضائع ہوجاؤں گا، ۔۔ تو

میری اس طرح حفاظت فر ماجیسے ایک نومولود بچے کی حفاظت فر ما تاہے ، اور مجھے اکیلانہ چھوڑ۔''

# بابتمبر٢٠

# روحاني مقامات اوراقوال مشائخ

#### توبه کے معنی:

توبہ کے حوالے سے شیخ ردیم میشاند کا ارشاد ہے:

"توبه كمعنى يدين كوتوبه ت توبدكي جائے-"

توبہ کے سلسلہ میں حضرت رابعہ بھری میں نے فرمایا:

"میں جب سے اللہ تعالی سے استغفار کررہی ہوں ،اس موقع پر اللہ تعالی سے استغفار نہ کرنے پر تہددل سے معافی کی طلب گارہوں۔''

# توبه کی اقسام:

شیخ حسن المغازلی میشند سے توبہ کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا: ''تم مجھ سے کس توبہ کے بارے میں پوچھ رہے ہو، --توبانابت کے بارے میں یا توباسجابت کے بارے میں۔

سائل نے عرض کیا: "توبدانابت کیاہے؟" - آپ نے فرمایا:

"توبدانابت بيہ كتم الله تعالى سے اس لئے ڈروكدوہ تم پر قادر ہے۔"

سائل نے بوچھا: 'توبہاستجابت کیاہے؟'' ۔ آپ نے فرمایا:

''توبهاستجابت سیہ ہے کہتم اللہ تعالیٰ سے اس لئے شرماؤ کہوہ تم سے قریب ہے۔''

یمی وہ تو بہ ہے کہا گریکسی بندہ حق کے دل میں راسخ ودرست ہو جائے تو وہ نماز میں بھی اللہ کے سواہرایک وسوسہ ہے تو بہ واستغفار کرےاوراللہ سے پناہ طلب کرے۔تو بہاستجابت مقربینِ بارگاہِ الٰہی کے دلوں میں لا زمی طور پر جاگزیں ہوتی ہے۔جیسا كاللفكاليكات

" تمہاری ہستی بذات خودایک ایسا گناہ ہے جس کے ہوتے ہوئے دوسرے گناہ کا تصور ہی عبث ہے۔"

# عوام وخواص کی تو به:

حضرت ذوالنون مصرى ممينة فرمايا:

''عوام گناہوں سے توبہ کرتے ہیں، — خواص غفلت سے تائب کرتے ہیں، — اور انبیاء کرام اس وقت تو بہ کرتے ہیں

# مراف المعارف ا

جب وہ دیکھتے ہیں کہ دوسروں نے جو درجات حاصل کر لئے ہیں وہ انہیں حاصل کرنے سے عاجز ہیں۔''

برائی کی اقسام:

شیخ ابو محرسهل میشند سے ایک ایسے خص کے بارے میں پوچھا گیا جو کسی کام سے تو بہ کر کے اس چیز کوچھوڑ دیتا ہے، سلیکن جب اس کے دل میں اس چیز کا تصور آتا ہے، سے یا اسے دیکھتا اور سنتا ہے تو تو بہ کے باوجودا پنے دل میں اس چیز کی حلاوت محسوں کرتا ہے، سے ایسا کیوں ہوتا ہے؟''
شیخ سہل میں اس میں اس

" حلاوت كايدا حساس تقاضائے بشريت كے باعث ہے۔ اور بدايك طبعي رجحان ہے۔ اس سے نجات اسى صورت ميں ہو سكتى

🔾 — وہ خلوص دل ہے اپنے مولی ہے اس کی شکایت کرے ،

دل سے اسے برا جانے ، اورائے نفس کومجبور کرے کہ وہ بھی اسے برا جانے ،

🔾 — الله تعالی سے دعا کرے کہ وہ اسے فراموش کرا دے ،اور

🔾 — الله تعالیٰ کے ذکراوراس کی بندگی میں اس کے ذکر کے بغیر مشغول رہے۔ .

اگراس نے اسے براسمجھنے میں ایک لمح بھی غفلت کی تو مجھے خدشہ ہے کہ بیطاوت اس کے دل پراٹر کئے بغیر نہ رہے گی، — ہاں اگر حلاوت پانے کے باوجوداس بات کو دل میں براسمجھے اور اس پر دکھ کا اظہار کرے، تو پھراسے کوئی ضرر نہیں ہنچے گا۔''

شیخ سہل میں ہوتی ہو بھے ارشاد فر مایا ہے وہ ہراس طالبِ صادق کے لئے کافی ہے جوضیح توبہ کرنے کا طالب ہے، کین وہ عارف جس کاروحانی حال قوی ہو، وہ اس حلاوت سے اپنے باطن کو بآسانی چمٹکارا دلاسکتا ہے۔ کیونکہ عارف کو گونا گوں اسباب کی سہولت ہوتی ہے۔ وہ یوں کہ جس کے قلب میں یقین کامل اور مشاہدے کی صفائی کی بدولت اللہ تعالیٰ کی خاص محبت کی حلاوت موجود ہو، وہاں کسی اور چیز کی حلاوت کی گنجائش نہیں ہوتی، — اور جہاں اللہ کی محبت کی حلاوت نہ ہو، وہاں نفسانی خواہش کی حلاوت ایثاثر دکھاتی ہے۔

توبه کی جامع تعریف:

شخ سوی میشند ہے تو بہ کے بارے میں استفسار کیا گیا کہ توبہ کیا ہے؟ ۔ آپ نے فر مایا:

''توبہ ہراس چیز سے کی جاتی ہے جس کی علم نے ندمت کی ہو، — اور جس چیز کی علم نے تعریف کی ہواس کی طرف رجوع کیاجا تاہے۔''

يتعريف ظاہروباطن دونوں کومحيط كرتى ہے۔اس كاتعلق اس مخص ہے ہے جسے صريح علم عطا كيا گيا ہو۔علم كے سامنے جہالت

اس طرح غائب ہوجاتی ہے جیسے طلوع آفتاب کے وقت رات غائب ہوجاتی ہے، سیتعریف توبہ کی ساری قسموں کا احاط کرتی

اسی طرح غائب ہوجاتی ہے جیسے طلوع آفتاب کے وقت رات غائب ہوجانی ہے، — بیتعریف توبہ کی ساری قسموں کا احاطہ کرنی ہے، خواہ وہ عام مفہوم میں ہویا خاص مفہوم میں۔ایک بات کی وضاحت ضروری ہے کہ یہاں علم سے مراد ظاہری وباطنی دونوں علوم ہیں۔تا کہ توبہ کے عام وخاص دونوں معانی کے مطابق ظاہر وباطن دونوں کی صفائی ہوسکے۔
شیخ ابوالحن نوری میں ہو کیا رشاد ہے کہ تو بہ ہیہ ہے کہ تم اللہ کے سواہر چیز سے تو بہ کرلو۔

ورع (پرهیزگاری):

رسول اكرم مَثَاثِينَا في فرمايا:

''تمہاری دین داری کا دارومداراوراصل ورع (پرہیز گاری) ہے۔''

صحفرت ابودرداء رٹائٹنڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ منگائیٹلم نے ایک نہر پر بیٹھ کر وضوفر مایا۔وضو سے فارغ ہو کرآپ نے وضو سے بچاہوایانی نہر میں ڈال دیا اور فر مایا:

''الله تعالی بزرگ و برتریه پانی ان لوگوں تک پہنچائے گاجن کے لئے فائدہ مند ہوگا۔''

حضرت عمرابن خطاب طالعید کاارشاد ہے:

''اس شخص کو یہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ کسی دنیا دار کے لئے ذلت اٹھائے جس نے تقوی اختیار کیا ہواور ورع کی تر از ومیں تُلا ہو۔''

شخ معروف کرخی میشیغرماتے ہیں:

'' اپنی زبان کوتعریف سے ایسے روکوجیسے مذمّت کرنے سے روکتے ہو۔''

ے سے شخ حارث بن اسدالمحاسی مجھاتے جارے میں مذکور ہے کہ ان کی درمیانی انگلی کے کنارے پرایک رگتھی۔ جب آپ سی مشتبہ کھانے کی طرف ہاتھ بڑھاتے تھے تو وہ رگ پھڑ کے گئی تھی۔

شخ شبلی میشدسے ورع کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے ارشا دفر مایا:

"ورع بيہ ہے كہتمهارادل ايك لمحے كے لئے بھى الله كى ياد سے غافل نه ہو۔"

O - شخ ابوسلیمان دارانی میشنیفرماتے ہیں:

''جس طرح قناعت رضا کا ایک پہلوہے،اسی طرح ورع ، زُہد کا آغاز اوراس کا ایک پہلوہے۔''

🔾 — شيخ يجيٰ بن معاذر حمته الله كابيان ہے:

"ورع بدہے کہ ملم کی حدیر کسی تاویل کے بغیر قائم رہا جائے۔"

 صفح خواص میسند سے ورع کے بارے میں دریافت کیا گیاتو آپ نے فرمایا:

''ورع یہ ہے کہ بندہ حق غصے کی حالت میں ہو یارضامندی کے عالم میں ،اپنے منہ سے صرف حق بات کیے ،اوراس کی ساری میدو جہد محض اللہ تعالیٰ کی رضامندی کے لئے ہو۔''

# حر عوارف المعارف المحر المارف المعارف المحر المارف المعارف الم

— شخ ابن جلاء مُتَّالِدُ سے مذکور ہے کہ میں ایک ایسے بزرگ کو جانتا ہوں جو مکہ معظمہ میں ہیں سال رہے۔انہوں نے درم کاصرف وہ پانی پیا جوانہوں نے اپنے مشکیز ہے میں اپنی رسی اور ڈول سے جرلیا تھا، — وہ کھانا بھی بھی نہ کھایا جوان کے لئے شہر سے لا یا جاتا تھا۔

شخ خواص عطینی فرماتے ہیں:

"ورع خوف کی علامت ہے، — اور خوف معرفت (خداشناس) کی نشانی ہے، — اور معرفت حق کی دلیل ہے۔"

# زُمِدِ کیاہے:

حضرت جنید مشاند فرماتے ہیں:

'' زُہریہ ہے کہ ہاتھ مال ومتاع اور دل تلاش دجشجو سے خالی ہوں۔''

شخشلی سے شہرے بارے میں پوچھا گیاتو آپ نے فرمایا:

· · حقیقت میں زُمدِکوئی چیز نہیں، - کیونکہ:

- O اگر کوئی ایسی چیز سے کنارہ کش ہوجائے جواس کے پاس ہے بی نہیں تو حقیقت میں بید رہنہیں۔
- اگروہ اپنی ملکیتی چیزوں سے کنارہ کش ہوجائے تو جب تک یہ چیزیں اس کے پاس موجود ہوں ،اس وقت تک زُمداور کنارہ
   کشی کامفہوم صادق نہیں آسکتا۔''

لہذا زُہداس کے سوااور کچھ نہیں کنفس کثی اور دوسروں کی غم خواری کی جائے ، شیخ شبلی میزاند کے اس قول میں زُہد کی ان اقسام کی طرف اشارہ ہے جو پہلے بیان کی جاچکی ہیں، — بہر حال اگر شیخ شبلی میزاند کا بیقول نا فذاعمل ہوجائے تو اس سے کسب واختیار کی بنیادیں گر جا کیں، — میرے خیال میں شیخ شبلی میزاند کے کہنے کا مقصد سے ہے کہ زُہد کا دعوی کرنے والے کی نظر میں زُہد کی اہمتیت گھٹادی جائے، تا کہ تعریف سن کرا پنے زُہد پر نازاں نہ ہوجائے۔

#### زابدعلاء:

رسول اكرم مَثَالِيَّتِمُ نِ ارشادفر مايا:

"جبتم کسی ایسے خص کودیکھوجود نیاہے کنارہ کش ہونے کے باوجود قوت گویائی بھی رکھتا ہے، تواس کی قربت اختیار کرو، کیونکہ وہ حکمت کی باتیں کہتا ہے۔''

یعنی زُہد کی باتیں حکمت سے معمور ہوتی ہیں، — اللہ تعالیٰ نے قارون کے قصے میں زاہدوں کو''علاء' کے نام سے موسوم کیا ہے۔جبیبا کہ ارشاد باری ہے:

وَقَالَ الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمُ ثَوَابُ اللهِ خَيْرٌ ٥ (پ٢٠٠٥، وراقص)

''اوران لوگوں نے جنہیں علم دیا گیا تھا،انہوں نے کہا:''تم پرافسوس ہے،اللّٰد کا تواب بہتر ہے۔''

عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

اس آیت کی تاویل و تفسیر میں بیر ند کور ہے کہ لوگوں سے مراد زاہدین ہیں، سے شیخ سہل بن عبداللہ میں اللہ میں استے ہیں: ''عقل کے ہزار نام ہیں، —اور ہرنام کے مزید ہزار نام ہیں، — ہرنام کی ابتدار ک دنیا سے ہوتی ہے۔''

#### وُنيادارْعلاء:

ارشادباری ہے:

وَجَعَلْنَاهُمْ أَيْمَّةً يَّهُدُونَ بِالْمُرِنَا لَمَّا صَبَرُوْا ٥ (پ١١، ١٥ انبياء)

''اورہم نے انہیں پیشوا بنایا اور جب وہ صبر کریں تو ہمارے حکم کے مطابق وہ لوگوں کو ہدایت دیتے ہیں۔''

اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ صبر سے مراد دنیا سے صبر کرنا ہے، - حدیث میں آیا ہے:

''علاء تب تک پیغمبروں کے امانت دار ہیں جب تک وہ دنیا دار نہ بنیں ، — جب وہ دنیا دار ہو جا کیں تو تم ان سے

اپنے دین کی حفاظت کرو۔''

"م جھوٹے ہواور سے نہیں بول رہے ہو۔" (لعنی اس کلمے پرتمہارالقین نہیں ہے)

زُمداورمشائخ كرام:

شخ سهل میشد نے فر مایا:

'' نیکوکاروں کے اعمال زاہدوں کے میزانِ عمل میں ہوں گے، — اور زُہر کا تواب اس پیفزوں ہوگا۔''

→ نہ کور ہے کہ دنیا میں جب کوئی زاہد کے نام ہے جانا جاتا ہے وہ آخرت میں ایک ہزارا چھے ناموں سے پکارا جائے گا، —
 اور جود نیا کی رغبت رکھنے والا ہوگا وہ آخرت میں ایک ہزار برے ناموں سے پکارا جائے گا۔

شخىرى مقطى مئالله فرماتے ہیں

'' زُمد دنیا ہے منسوب سب نفسانی خواہشیں ترک کرنے کا نام ہے، —خواہ یہ خواہ ہے منسوب سب نفسانی خواہشیں ترک کرنے کا نام ہے، —خواہ یہ خواہشی مال وجاہ کی ہو، یالوگوں میں برائی، عمدہ شہرت اور نیک نامی کے حصول کی۔''

شخ شبلی مُراسدے زُمدے بارے میں دریافت کیا گیاتو آپ نے فرمایا:

'' زُمدایک طرح کی غفلت ہے کیونکہ دنیا نا چیز ہے، — اور کسی ناچیز سے کنارہ کش ہونا سرا سرغفلت ہے۔''

زُ ہردرزُ ہد:

ایک اور بزرگ زُمدے حوالے سے فر ماتے ہیں کہ لوگوں نے دنیا کو جب دیکھا کہ بہت ہی ذلیل وحقیر چیز ہے تو انہوں نے

عوارف المعارف کی الدیا ہے بھی زُہداختیار کرلیا، کیونکہ دنیاان کے خیال میں بہت ہی ذلیل چرنھی، ۔ میرے خیال میں زُہد درزُہداس سے مختلف چیز ہے، ۔ زُہد درزُہد بہت کہ اپنا ارادے اور مرضی سے زُہد کواختیار کیا جائے، ۔ زاہد جب اپنا ارادے اور اختیار سے نُہد کواختیار کرتا ہے تو اس کے ارادے کا تعلق اس کے علم سے ہوتا ہے، جبکہ اس کاعلم محدود ہوتا ہے، ۔ لیکن جب اسے ترک ارادہ کے مقام پرلایا جاتا ہے، اور اس کے اختیار ات چھن جاتے ہیں تو اس دم اللہ تعالی اس پرارادے اور مقصد کا انکشاف کرتا ہے، ۔ اس موقع پروہ اپنی مرضی سے نہیں بلکہ اللہ کی مرضی سے دنیا کوڑک کرتا ہے۔ اس وقت اس کے زُہد کا تعلق اللہ تعالی سے ہوتا ہے، اس کے نفش سے نہیں ہوتا۔

─ اگردنیا کواختیار کرتا ہے تو بھی اللہ کے حکم سے اللہ کے لئے اختیار کرتا ہے ، —
 بیز مردرزُ ہد ہے۔ ہم نے بہت سے عارف اس مقام پر فائز دیکھے ہیں۔

# زُبدورزُبدے اگلامقام:

زُہد درزُہد آخری مقام نہیں ہے۔اس سے اوپرایک اور مقام ہے۔ وہ مقام یہ ہے کہ زاہد کاعلم جب وسیع ہو جاتا ہے اور تزکیهٔ نفس کے بعدوہ مقامِ بقاء میں پہنچ جاتا ہے۔اس موقع پراللہ تعالیٰ اس کا اختیارا سے پھرلوٹا دیتا ہے۔اس وقت وہ زُہد کے تیسر بے مقام پر فائز ہوکر دنیا کو پھرترک کر دیتا ہے۔ حالانکہ اب دنیا اس کے اختیار اور دسترس میں تھی اور دنیا اسے بخشش کے طور پر عطاکی گئی تھی۔

بہر حال زاہد دنیا کواس مقام پراپی مرضی اور اختیار ہے چھوڑتا ہے۔ اس کی بیمرضی اور اختیار اللہ کی مرضی اور اختیار کے عین مطابق ہوتا ہے۔ اس وقت اس نے ترک و نیا کوانبیاء کرام اور صالحین کی پیروی میں اختیار کیا ہے، — اس کے خیال میں ذُہد در ذُہد کے مقام پر رہتے ہوئے دنیا پر اسے اختیار ملنا اس کے ساتھ ایک طرح کی رعایت اور آسانی ہے۔ جواس لئے دی گئی کہ وہ انبیاء کرام علیہم السلام اور صدیقین کی نسبت کمزور ہے۔ وہ حضرات اس سے فزوں اور قوی تربیں۔ اس کمزوری کے باعث وہ ان کے شانہ بثانہ نبیں چل سکتا، — چنانچہ وہ اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ بیرعایت اور سہولت اللہ ہی کے لئے ترک کر دیتا ہے، — لیکن بعض اوقات وہ اس رعایت سے فائدہ بھی اُٹھ الیتا ہے تا کہ علم صریح کی سہولت سے ضبط نفس میں زمی اور ملائمت پیدا کر سکے۔ اس مقام پر انہی عارفین کا تصرف ہوتا ہے جوروحانی طور پر بہت قوی ہوتے ہیں۔ اس لئے کہ انہوں نے:

🔾 — پہلی باربھی اللہ ہی کے لئے زُمداختیار کیا،

🔾 — دوسری باربھی اللہ ہی کے حکم سے دنیا کا رُخ کیا،اور

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

🔾 -- تیسری باربھی اللہ کی رضااورخوشنو دی کے لئے دنیا کوترک کیا۔

### صرکیاہے؟

O - شخسېل ئىتاللەغرماتى بىن:

"الله کی طرف سے کشادگی کے انتظار کا نام صبر ہے، -- اور بیاعلی وافضل خدمت ہے۔"

○ — ایک اور بزرگ فرماتے ہیں:

''صبریہ ہے کہ صبر میں صبراکرے، ۔۔۔ یعنی کشادگی کا انتظار نہ کرے۔''

○ — ارشاد باری ہے:

وَالصَّابِرِيْنَ فِي الْبَاْسَآءِ وَالطَّرَّآءِ وَحِیْنَ الْبَاْسِ اُولَئِكَ الَّذِیْنَ صَدَقُوْا وَاُولَئِكَ هُمُ الْمُتَقُونَ ٥ (پ٣، وره بقره) ''وه خوف اور تکلیف میں اور مصیبت کے وقت صبر کرنے والے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جنہوں نے سے کردکھایا، — اور یہی لوگ پر ہیزگار ہیں۔''

# مبری حقیقت کیاہے؟

کہتے ہیں کہ ہر چیز کا جو ہر ہوتا ہے، اور انسان کا جو ہر عقل ہے، — اور عقل کا جو ہر صبر ہے، — صبر کرنا 'نفس کا مقابلہ کرنا ہے، — مقابلہ سے نفس میں نرمی آ جاتی ہے۔ صبر کرنے والے کے بدن میں صبر سانسوں کی طرح سرائت کئے ہوئے ہے، کیونکہ اسے ہر ظاہری و باطنی ، مذموم و مکروہ اور ممنوع چیز پر صبر کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ علم ان چیز وں کی طرف رہنمائی کرتا ہے، اور صبر بی انہیں برداشت کرتا ہے، اسلم کی بیر ہنمائی تب بی نفع و سے سئی ہے جب صبر کو تبول کیا جائے۔

# مبركى الهمتيت ونضيلت:

جس کا ظاہری وباطنی جما فظام ہو، وہی شخص اپنے فرائض کی تکیل کرسکتا ہے۔جبکہ صبراس کامستقل ٹھکانہ ہو، سے ما اور صبر اس طرح لازم وملز وم ہیں جیسے روح اورجسم۔ان دونوں کا ایک دوسر ہے کے بغیر رہنما محال ہے۔ان دونوں کا مرکز اور سرچشمہ عقلی قوت ہے اس لئے دونوں میں استحاد اور قربت پائی جاتی ہے، — صبر کے ذریعے نفس میں جب قوت برداشت پیدا ہوتی ہے تو علم کی بدولت روح کو بلندی نصیب ہوتی ہے۔ گویا بید دونوں صبر اور علم ، روح اور نفس کے درمیان برزخ اور حدیا فاصل کی مانند ہیں تا کہ ہر ایک اپنے اصل مقام اور مرکز پر قائم رہے اور عین انصاف اور صبح اعتدال پر برقر ارر ہے۔ورنہ علم وصبر میں سے اگر کوئی ایک دوسر سے جدا ہوجائے تو روح اور نفس میں سے کوئی ایک دوسر سے بیا ایک دوسر سے جدا ہوجائے تو روح اور نفس میں سے کوئی ایک دوسر سے پر غالب آجائے ، — بہر حال اس کی تفصیل بہت ادق ہے، ہم اسی پر اکتفا کرتے ہیں۔

صرى اہميت وفضيلت كوالے سے يدارشاد بارى كافى ہے: إنّما يُوفّى الصّابِرُوْنَ اَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ٥

# مراف المعارف ا

"مبركرنے والول كوان كابدله بے حساب (وب انداز ه) ديا جائے گا۔"

ہر محنت کش یعنی عبادت گزار کا اجر حساب سے ہوگالیکن صبر کرنے والوں کا اجر بے حساب ہوگا۔اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول سے فرمایا:

وَاصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللهِ ٥

" آپ مبر کیجئے اور آپ کا صبر صرف اللہ کے ہاتھ ہے۔"

اس آیت میں صبر کی فضیلت کے اظہار کے لئے اللہ تعالی نے صبر کواپی ذات سے منسوب کیا ہے، اور اس سے اللہ کی نعمت کی محیل ہوتی ہے۔ محیل ہوتی ہے۔

# سب ہے مشکل اور گرال صبر:

مركور ہے كدا يك مخص فينخ شبلي مينا اللہ كے پاس حاضر ہوا۔اس نے دريا فت كيا:

''صبر کرنے والوں پرکون ساصبر سب سے زیادہ مشکل اور بھاری ہے؟'' --حضرت شبلی نے فرمایا:

"المصبر فى الله (الله كسواسب سے رك جانا)" — الشخص نے كہا: "نبيس!" — آپ نے فرمايا: "المصبر الله (الله كرمايا: "المصبر الله (الله كرمايا: "المصبر مع الله (الله كرماته صبر)" — الله هخص نے كہا: "نبيس!" — بين كرشخ شبلي رُمَّاتُه كوغصة "كيا، اور فرمانے لگے:

'' کمال ہے، ۔۔ پھرشہی کہووہ کون ساصر ہے'' ۔۔ اس نے کہا۔'' وہ صبر، صب عن اللہ (اللہ ہے صبر ۔۔ یعنی اللہ ہے۔ اے جانا)''

۔ › › › › › نظر مین نے اس زور سے چیخ ماری کہالیا لگتا تھا کہان کی جان ہی نکل چکی ہے۔ یہ من کرشخ شبلی مین نظر نے اس زور سے چیخ ماری کہالیا لگتا تھا کہان کی جان ہی نکل چکی ہے۔ میں دینا کہ آٹھ ہیں کے

# الصبر عن الله كي تشريح:

میراخیال بھی بہی ہے کہ صبر کی سب اقسام میں ایک لحاظ سے المصب و عن اللہ سب سے زیادہ دشوار ہوتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ المصب عن اللہ کرنے والوں پرانوار و تجلیّا ت ربانی کے مشاہدہ کے دوران ایک ایسامقام بھی آتا ہے کہ حیااور رعب جلال کی وجہ سے بندہ حق اللہ سے رجوع کرتا ہے، اس کی بصیرت شرمندہ اور گداز ہو کرعا جزی کے بیابان میں غائب ہو جاتی ہے۔ کیونکہ اسے جلی الہی کی عظمت کا احساس ہوتا ہے۔ یہی صبر کا سخت ترین مقام ہے، کیونکہ:

- بندؤ حق کانفس توبیع جاہتا ہے کہ جلال الہی کاحق ادا کرنے کے لئے یہی روحانی حال برقر اررہے،
  - 🔾 ـــــــمرروح پیچاہتی ہے کہاپی بصیرت کونور جمال کی تجلیّات سے سرمگیس کرے۔

عام حالات میں نفس اور صبر کے درمیان کھکٹ بریا ہوتی ہے، لیکن اس خاص حال میں روح اور صبر میں کھکٹ بریا ہوتی ہے۔ چنانچ اس موقع پر المصبوعن اللہ (یعنی اللہ اور اس کے جلوہ) سے صبر کرنا سخت مشکل ہوجا تا ہے۔

# عواف المعارف كالمحالف كالمحالف

صبروالول کے درجات:

شیخ ابوالحن بن سالم عبد یغر ماتے ہیں کہ صبر کرنے والے تین طرح کے ہوتے ہیں:

٥ \_متصر، ٥ \_صابر، ٥ \_صبار

متبصر وہ ہے جو صابر عن اللہ ہے۔ (جواللہ میں صبر کرتا ہے) یعنی جو بھی اللہ سے صبر کرتا ہے، اور بھی گھبرانے لگتا

' صابروہ تخص ہے جو صب و فسی اللہ اور صب و اللہ صبر کرے اور بے صبری نہ کرے۔ مگراس کے بے صبری کرنے (شکوہ) کی توقع ہوتی ہے ،اوراس کے مجبرانے کا بھی امکان ہوتا ہے۔

— صاروہ ہے جو صبر فی اللہ (اللہ میں،اللہ کے لئے) اور صب باللہ (اللہ کے ساتھ) صبر کرے۔ یعنی اس کا صبر کمل ترین ہے۔ یہ وہ شخص ہے کہ اگر اس پر ساری مصبتیں نازل ہوجا ئیں وہ تب بھی نہیں گھبرا تا، — نہ اس کے وجود اور اس کی حقیقت میں کوئی تبدیلی واقع ہوتی ہے، — اور نہ اس کی ہیئت اور خلقت کے لحاظ سے کوئی تبدیلی رونما ہوتی ہے، — اس کی وجہ یہ ہے کہ اس میں اگر چہ فطری اور طبعی صفات پائی جاتی ہیں۔ اس کے باوجود اس کا علم ان سب پر حاوی و غالب ہے۔ ہے کہ اس میں اگر چہ فطری اور طبعی صفات پائی جاتی ہیں۔ اس کے باوجود اس کا علم ان سب پر حاوی و غالب ہے۔ شخص ہیں جو الے سے مثال کے طور پر دوشعر پڑھا کرتے تھے، جن کا مفہوم ہیں ہے:

''یقیناً عاشق کامحبت کے شوق اور جدائی کے خوف سے آواز نکالنا نقصان کا باعث ہے، — اور جب وہ صبر اختیار کرتا ہے تو صبر سے مدد کا طالب ہوتا ہے۔، — اور جب صبراس کی فریا درسی کرتا ہے تو وہ صبر سے کہتا ہے:'' تو ذراصبر کر۔''

### صبر كاغائت حصه:

حضرت امام جعفرصادق مُشاللة كاارشاد ب:

"الله تعالی نے اپنے نبیوں کو صبر کرنے کا تھم دیا، — ان میں سب سے برتر حصدرسول الله مَثَّا اَیُّمَ کے لئے مقررفر مایا، کیونکہ اس صبر کا تعلق آپ کی ذات کے ساتھ نہیں رہا بلکہ وہ اللہ سے متعلق ہوگیا۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللهِ ٥

" " ب عصر كاتعلق صرف الله كے ساتھ ہے۔"

# صبر کی ایک نا در مثال:

ایک مرتبہ حفزت سری مقطی میٹید سے صبر کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ آپ اس حوالے سے بات کررہے تھے کہ دوران گفتگو آپ کے پاؤں پر بچھو چڑھ گیا۔اور کئی بار ڈنگ مارا۔لوگوں نے یہ ماجراد یکھا تو کہا کہ آپ اسے ہٹاتے کیوں نہیں۔ آپ فرما نر لگر:

'' مجھے اللہ سے شرم محسوس ہوتی ہے کہ میں خودتو صبر کے بارے میں گفتگو کروں ،اورخودا پنے ہی عمل سے اس کے خلاف

بے مبری دکھاؤں۔''

# صبر برمنظوم اظهار خيال:

حضرت جنید بغدادی و شاین ماتے ہیں:

''الله تعالیٰ نے مومنوں کو ایمان کے ساتھ مشرف فر مایا اور ایمان کو عقل کے ساتھ معزز فر مایا، — اور عقل کو صبر کے ساتھ عزت عطافر مائی، — چنانچے ایمان مومن کی زینت ہے۔ عقل ایمان کی زیب وزینت ہے، اور عقل صبر سے آراستہ ہے۔''
اس کے بعد آپ نے شیخ اہراہیم الخواص و عظیم سے اللہ عار پڑھے۔ جن کامفہوم ہے ہے:

- —کل کے خوف کی بناء پر میں نے بعض مصیبتوں پرصبر کا مظاہرہ کیااورنفس کی حفاظت اس انداز سے کی کہ عزیت رہ جائے۔
- 🔾 نفس کومکر وہات کے پے در پے جام پلائے ، وہ اس کاعا دی ہو گیا۔اگر میں اسے بیرجام نہ پلاتا تو یقیناً وہ نفرت کا اظہار کرتا۔
  - —بعض اوقات نفس کی ظاہری ذلالت اس کی عزت کا موجب ہوتی ہے۔اورنفس اسی ذلت کی بدولت عزت یا تاہے۔
- جورب پیرکہتا ہے: ' مجھی سے مانگؤ' اگر میں اس کے سواکسی اور کے سامنے ضرورت سے ہاتھ پھیلا ؤں تو میرے ہاتھ شل ہوجائیں۔''
- جہاں تک مجھے سے ہو کا میں صبر سے کا م لوں گا ،اس لئے کہ صبر ہی میں عزت ہے ،لہذا میں دنیا کی تھوڑی چیز پراکتفا کرلوں گا۔''

حضرت عمر بن عبدالعزيز وشاللت في ارشا وفر مايا:

''اللہ تعالیٰ اپنے کسی بندے کو جب کوئی نعمت عطا فر مائے ، اور پھراس سے وہ نعمت واپس لے لے، — اس کے بدلے میں جو صبر کی دولت عطا فر ما تا ہے ، واپس لی گئ نعمت سے وہ کہیں بہتر ہے۔''
پیارشا دفر ما کرآپ نے مجنوں شاعر کے اشعار پڑھے۔ جن کامفہوم بیہے:

- - میں نے خوش حالی اور بدحالی دونوں کی لذت اٹھائی ہے، جب زمانہ مجھےان کے جام پلاتا ہے تومیں چسکیاں لے لے
   کریتیا ہوں۔
  - نمانے نے مجھے بڑی تکلیفوں کے جام پلائے، میں نے بھی اسے اپنے صبر کے سمندر سے جام پلائے،
- — زمانے کی تختیوں اور مصیبتیوں کے سامنے میں نے صبر کوڈ ھال بنالیا، اور اپنے نفس کوتا کید کی کہ یا تو صبر کریا پھرغم کے ہاتھوں ہلاک ہوجا۔
- جھے پرایسے تم ٹوٹے اور ایسے حادثے گزرے کہ اگر بلند و بالا پہاڑ بھی ان کے سامنے ہوتے تو وہ بھی زمیں میں دھنس جاتے اور ان تک ان کی پہنچ نہ ہوتی۔''

فقر کیاہے؟

—— شیخ ابن الجلاء میشد کاارشاد ہے: O سیخ ابن الجلاء میشد کاارشاد ہے:

# عواف المعارف كالمحالف كالمحالف المعارف المعارف

''فقریہ ہے کہ تیری ذات کے لئے بچھنہ ہو، —اور جو بچھ تیرے پاس ہواسے ایٹار کردے، تیرے پاس بچھ بھی ندرہے۔'' —شیخ کتانی میں نے فرمایا:

''اگرکوئی شخص صحیح طرح سے اللہ تعالیٰ کا محتاج بن جائے تو اللہ کی بدولت وہ غنی اور بے نیاز بن جاتا ہے، — بیدونوں ایسے روحانی حال ہیں کہ ایک کے بغیر دوسرا تکمیل نہیں پاسکتا۔''

O <u>سش</u>خ نوری میشاند فرماتے ہیں:

'' فقراء کی تعریف بیہ ہے کہ وہ تنگ دی اور بدحالی میں اطمینان محسوں کرتے ہیں، — اور جب پچھ میسر آ جائے تو اسے ایٹار کردیتے ہیں'' —

ایک بزرگ نے اس قول میں بیاضا فہ فر مایا:''اورا گر کوئی چیز پاس موجود ہوتو وہ مضطرب و بے چین رہتے ہیں تاوقتیکہ اسے ایٹار نہ کر دیں۔''

شخ ابراہیم الخواص میشد نے فر مایا:

'' فقرشرف اور بزرگ کی چا در ہے، ۔۔ انبیاء کرام کالباس، اور نیکوں کے اوڑ ھنے کی چا در ہے۔''

فقر کی شان:

ﷺ دراج مین الله و کرفر ماتے ہیں کہ سرمہ دانی لینے کے لئے میں نے اپنے شنخ کی تھیلی ٹولی۔اس میں جاندی کا ایک کلڑا پایا۔ مجھے بردی جیرت ہوئی۔ جب وہ تشریف لائے تو میں نے اس کا ذکر کیا کہ میں نے آپ کی تھیلی میں یہ کلڑا پایا ہے۔آپ نے فر مایا: ''میں جا ہتا ہوں کہ میں اسے واپس کر دوں ، — اچھا!اسے لے جا وَاوراس کے بدلے میں پچھٹر بدلاؤ۔'' بیس کرمیں نے عرض کیا:

"اس كلزے كا آپ كرب سے كيا واسط!" -- آپ فرمايا:

''الله تعالیٰ نے مجھے دنیا میں اس کلڑے کے سوانہ اور جاندی دی ہے اور نہ سونا عطا کیا ہے۔، — اس لئے میں جاہتا ہوں کہ وصیت کرجاؤں کہ میرے مرنے کے بعد بیکٹرامیرے گفن کے ساتھ باندھ دیا جائے تا کہ میں بیاللہ تعالیٰ کولوٹا دوں۔''

فقر کی فضیلت:

<u> ۔ شیخ</u> سہل بن عبداللہ و اللہ عنظیہ ہے کسی ورویش کی کیفیت کے بارے میں دریافت کیا گیا توارشا دفر مایا:

"وه نه توسوال کرتے ہیں، - ندر د کرتے ہیں، - اور ندرو کتے ہیں۔"

شخ ابوطی رود باری رئیداند سے فرکور ہے کہ مجھ سے شخ دقاق رئیدافتہ نے استفسار فرمایا:

"اے ابوعلی! درویشوں نے ضرورت کے وقت بقدر ضرورت بخشش لینا کیوں چھوڑ دی ہے۔"

# عواف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

میں نے کہا:''وہ بخشنے والےرب کی وجہ سے اس قدر مستغنی اور بے نیاز میں کہ انہیں بخشش کی ضرورت نہیں ۔۔' انہوں نے

فرمايا:

"په بات تو مهيك ہے كيكن مجھاس كى ايك اور وجه مجھ ميں آتى ہے"

میں نے عرض کیا:

"جى شيخ محتر م ضرورار شا دفر ما كرمستفيض فر ما كين" - فر مايا:

''اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ ایک ایسی جماعت ہے جس کے لئے کسی چیز کا وجود مفید نہیں، ۔۔لیکن ان کا فقر و فاقہ چونکہ اللہ کے لئے ہے،اس لئے پیفقر و فاقہ ان کے لئے نقصان کا باعث نہیں۔ کیونکہ ان کا وجود فقط اللہ کے لئے ہے۔''

ایک اور بزرگ نے فقر کے بارے میں فر مایا:

'' فقریہ ہے کہ حاجت اور ضرورت پر قلب آ کر کھہر جائے ، — اور اللہ کے سواکسی اور کی احتیاج نہ رہے۔''

🔾 — شیخ مسوحی میشانند فر ماتے ہیں:

'' فقیروہ ہے جسے ندمتیں خوشحال کرسکیں اور نہ کلیفیں اور صیبتیں بدحال ومحتاج کرسکیں۔''

- شيخ يحيٰ بن معاذ ميشاند كاارشاد ہے:

'' فقر کی حقیقت یہ ہے کہ درولیش اللہ کے سوا ہرا یک سے مستعنی اور بے نیاز رہے، — بلکہ اس کی خاص پہچان یہ ہے کہ اس کے لئے عالم اسباب کے سب اسباب معدوم ہوجائیں۔''

تو حیدی پہلی منزل:

شیخ ابو بکرطوی میسینفر ماتے ہیں کہ میں کافی عرصہ سے برادران طریقت سے بیاستفسار کرتا آر ہاہوں کہ:

'' ہمارے اہلِ تصوف نے دوسری چیزوں پر فقر کو کیوں ترجیح دی ہے۔''

کیکن کسی نے بھی مجھے کوئی تسلی بخش جواب نہیں دیاحتیٰ کہ میں نے نصر بن الحمامی میشد سے جب بیدریافت کیا تو انہوں نے

ارشادفرمایا:

''فقرمنازل توحیدی پہلی منزل ہے۔''

اس جواب نے مجھے طمئن کردیا۔

#### الله عامله:

شیخ ابن الجلاء میشاند سے جب فقر کے بارے میں دریافت کیا گیا تو وہ خاموش رہے۔اس کے بعد نماز پڑھ کر باہر چلے گئے۔ تھوڑی دیر بعدلوٹ کرآئے تو فرمایا:

"میں نے اس وقت سوال کا جواب اس لئے نہیں دیا تھا کہ اس وقت میری جیب میں ایک درہم موجود تھا۔ میں نے باہر

# عوارف المعارف المعارف

جا کراسے خرچ کردیا، — اس لئے مجھے اس وقت اللہ سے حیا آئی کہ میرے پاس بیدرہم موجود ہواور میں فقر کے موضوع پربات کروں۔''

پھروہ بیٹھ گئے اور فقر کے موضوع پر گفتگوفر مائی۔

فقروصبر:

شیخ ابوبکر بن طاہر میں انتاز نے فقر وصاحب فقر کے بارے میں ارشا دفر مایا:

'' فقیرُ کوکوئی خواہش اور رغبت نہیں ہوتی ، — اور اگر پچھ رغبت ہوتی بھی ہے تو ضرورت کی حدیے آ گے نہیں بڑھتا۔'' شخ فارس بُٹائنڈ نے فرمایا کہ میں نے ایک ایسے فقیر سے جس کے چبرے سے بھوک اور فاقے کے آثار جھلک رہے تھے، کہا: ''تم سوال کیوں نہیں کرتے ، — سوال کرولوگ تمہیں کھانا کھلا دیں گے۔''

اس نے جواب دیا:

'' مجھے ڈرہے کہ اگر میں نے لوگوں سے سوال کیا اوروہ انکاد کر بیٹھے تو وہ فلاح سے محروم نہ ہوجا کیں۔''

پھراس درولیش نے چنداشعار پڑھے۔جن کامفہوم پیہے:

- لوگ کہنے گگے ''کل عید ہے، تم کون سالباس پہنو گے؟'' میں نے کہا:''ایسے پلانے والے کالباس جواپنے پینے
   والے کو گھونٹ گھونٹ بلاتا ہے''۔
- ے۔۔وہ لباس فقراور صبر پرمشمل ہے کہ جن کے نتیج ایک قلب چھپا ہے جواپنے رب کے دیدار کی بہت سی عیدیں اور جمعے دیکھتا سر
- ہے۔ 〇 — اے جانِ تمنا!اگر تو آنکھوں سے اوجھل ہو جائے تو دنیا میرے لئے فم خاند ہے، — اور جب کجھے سامنے پاؤں تو کجھے دیکھ لیناہی میری عید ہے۔''

## شکرکیاہے؟

- ایک صاحب نظرنے شکر کامفہوم یہ بیان کیا ہے۔
- ' دشکریہ ہے کہ نعمت عطا کرنے والے (منعم) کود مکھ کر ہر نعمت نظر سے اوجھل ہو جائے۔''
  - O شخ یحیٰ بن معاذ میشنفر ماتے ہیں:
- ''اگرتم شکرادا کرتے ہوتو حقیقی معنوں میں شکرادانہیں کرتے ، —اس لئے کہ شکر کی انتہا جیرت ہے۔بہر حال اللہ کا شکرادا کرنا بھی اللہ کی ایک نعمت ہے،اوراس نعمت پر شکر کرنا واجب ہے۔''
  - --- حضرت داؤدعلیہ السلام نے ایک بار بارگاہ ایز دی میں عرض کیا: نوالہ میں سے سے ایک بار بارگاہ ایز دی میں عرض کیا:

"اللی! میں تیراشکر کیسے ادا کروں، — میں اس وقت تک تیراشکرنہیں ادا کرسکتا۔ جب تک شکر ادا کرنے کے لئے

حراف المعارف ا

تىرى دوسرى نعمت عطانه ہو۔''

الله تعالى نے بذر بعه وحی ارشا وفر مایا:

"اے داؤد! (علیه السلام) جبتم به بات مجھ گئے ہوتو جان لوکه میراشکرادا ہوگیا۔"

شکر کے مفاہیم:

۔ لغت میں شکر کے معانی ہیں:'' کھولنا، ۔ ظاہر کرنا''، ۔ یعنی شکر اور کشف کا ایک ہی مفہوم تھا، ۔ ہنسی کے وقت جب کو کی شخص اینے دانت ظاہر کر دیے تو یہ بھی شکر کے مفہوم میں شامل ہے، ۔ چنانچہ:

نعتوں کا تذکرہ کرنا، نسختوں کی شہرت کرنا،

نعتوں کا پھیلانا،
 نعتوں کا زبان سے شار کرنا

ظاہری شکرہے، —اور باطنی شکر میہ ہے کہ:

🔾 \_ نعتوں سے فائدہ اُٹھا کر معم ِ قیقی کی اطاعت کی جائے ،

نعمتنی عطا کرنے والے کی نافر مانی سے بچاجائے ، ۔ یہی نعمت کاشکر ہے۔

ہارے شخصتر م ابونجیب سہرور دی میشاند کسی بزرگ کے بیاشعار بڑھا کرتے تھے:

۔ ''الہی! تونے مجھے نعمتیں عطا کی ہیں۔ تیری نعمتوں کا میں شکر کے ساتھ اظہار کرتا ہوں، — تونے ہر معاملے میں مجھے کفایت سے نوازاہے۔

ے میں جب تک زندہ ہوں، لازمی طور پر تیراشکر بجالا تا رہوں گا، — اور میرے مرنے کے بعد میری ہڈیاں تیراشکر بجالا تی رہیں گی۔''

## هُكُر كى فضيلت:

رسول الله مَنَا لَيْمُ فِي إِن ارشا وفر مايا:

'' قیامت کے دن جنت میں سب سے پہلے وہ لوگ بلائے جا کیں گے جوراحت اور مصیبت ہر حال میں اللّٰد کاشکر بجا لاتے ہیں۔''

مزيد فرمايا:

🔾 - جوکسی مصیبت میں گرفتار ہواوراس برصبر کرے،

○ —اسنعمتعطاہواوراس پیشکرکرے،

کسی نے ظلم ڈھایا تواسے معاف کرے،

خودظلم كربيطية توبدواستغفاركر\_\_

# حال المعارف ال

عرض كيا "مركار! ايستخص كاكيا حال موكا؟"

آپ مَنْ اللَّهُ فَعُ فِي ارشا وفر مايا:

"اليك لوكول كے لئے امن وامان ب،اور يبى لوگ مدايت والے ہيں۔"

حضرت جنيد بغدادي والتدني فرمايا:

"شكركاحق بيب كدول اورزبان سينعتول كااقر اركياجائ ، -- حديث شريف ميس ب: افضل الذكر لا الله الا الله الا الله الا الله به الا الله به الدعا الحمد لله ب المعالم علم الله ب اورافضل الدعا الحمد لله ب الله ب اورافضل الدعا الحمد لله ب الله ب المعالم ال

ارشادباری ہے:

وَٱسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَّبَاطِنَةً٥

''اس نے تم پراپی ظاہری اور باطنی نعتیں کمل کردیں۔''

اس آیت مبارک کی تفسیر میں ایک بزرگ فرماتے ہیں:

'' ظاہری نعمتوں سے مرادعا فیت اور دولت مندی ہے، — اور باطنی نعتوں سے مرادمصائب اور فقر ہے، کیونکہ یہی وہ اُخروی نعمتیں ہیں جن کی بدولت جزاملے گی''

# شكر كى حقيقت:

شکری حقیقت بیہ ہے کہ ہروہ چیز جواس کے مقدر میں رکھی گئی ہے اسے اللہ کی نعمت تصور کر ہے، سوائے ان چیز ول کے جودین کے لئے نقصان کا باعث ہوں، — اس لئے اپنے بندے کے حق میں اللہ تعالی جو بھی فیصلہ کرتا ہے وہ اس کے حق میں نعمت ہے۔ • صابح وہ جلد سمجھ میں آجائے یا دیر ہے،

-- چاہے ظاہری طور پروہ تکلیف دہ ہولیکن انجام کاروہ نعت ثابت ہو۔

اس ظاہری تکلیف کی بدولت یا تو اس کا مرتبہ بلند ہوتا ہے، — یا اس ظاہری تکلیف سے گنا ہوں کا کفارہ او اہوتا ہے، اورنفس کا تزکیہ ہوتا ہے، سے نیادہ خیرخواہ ہے، اور اس کی بھلائیوں اور مفاد کو اس سے زیادہ خیرخواہ ہے، اور اس کی بھلائیوں اور مفاد کو اس سے بہتر جانتا ہے توسمجھلواس نے شکر کاحق اوا کیا۔

## خوف کیاہے؟

O --- رسول الله سَالِينَ في ارشاد فرمايا:

'' حکمت کی بنیا داور سرچشمه الله کاخوف ہے۔''

# الماداد الماد الما

- شخ ابومردشقی موالله کا کهنا ب

''اپنفس سے ڈرنے والا اس مخص سے زیادہ ڈرنے والا ہے جوشیطان سے ڈرتا ہے۔''

→ ایک اور بزرگ کابیان ہے کہ خاکف وہ مخص نہیں جوخوف ہے ڈرتا ہے، اورا پی آتھوں ہے آنو پو نچتار ہے، — بلکہ حقیقی معنوں میں خاکف وہ ہے کہ جواس چیز کوترک کرد ہے جواس کے لئے عذاب کا باعث ہو۔

۔ ۔ نہ کور ہے کہ خاکف وہی ہے جواللہ کے سواکسی اور چیز سے نہ ڈرے، ۔۔ یعنی وہ اللہ کی بزرگی اوراس کے جاہ وجلال سے خوف کھائے، ۔۔ اورا پینفس سے خوف نہ کھائے کفس سے خوف کھاٹا تو عذاب سے ڈرنا ہے۔

#### خوف کی فضیلت:

فيخسبل بن عبدالله تستري والليغرمات بين

'' خوف ند کراورر جاء (امید)مونث ہے، — ان دونوں کے ملنے سے ایمان کے حقائق کی پیدائش ہوتی ہے۔''

ارشادباری ہے:

وَلَقَدُ وَصَّيْنَا الَّذِيْنَ أُوتُو الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللهُ ٥

" م نتم سے پہلے اہل کتاب کو، اور تمہیں یہ ہدایت فرمائی کہ اللہ سے ڈرو۔"

مركور بكرية يت قرآن كريم كاقطب ب،اورس معاطات كاداروداراى يرب-

یہ بیان کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے مومنوں کے لئے جن نعمتوں کا الگ الگ ذکر فرمایا ہے، وہ خانفین کے لئے یکجا بیان

فرمائي بير مثلاً مدايت ، رحمت علم ، رضوان ، -- وه آيات يه بين :

سفدی وَرَحْمَةٌ لِلَّذِیْنَ هُمْ لِرَبِّهِمْ یَرْهَبُونَ ٥ (پاره ۹، سوره افران)
 "ان لوگوں کے لئے ہدایت اور رحمت ہے جوا پے رب سے ڈرنے ہیں۔"

إِنَّمَا يَخُشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءِ

"الله سے اس کے وہی بندے ڈرتے ہیں جو اہلِ علم ہیں۔"

رَضِیَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذٰلِكَ لِمَنْ حَشِیَ رَبُّهُ ٥
 "اللّٰدان سے راضی ہے اور وہ الله سے راضی ہیں۔ بیان لوگوں کے لئے ہے جواللہ سے ڈرتے ہیں۔"

صفیخ سہل بن عبداللہ تستری میشانیہ نے فر مایا:

"علم سے ایمان کا کمال ہے، — اور خوف سے علم کا کمال ہے، — ایمان علم سے اور خوف خراشنای سے حاصل ہوتا ہے۔"

حضرت ذوالنون مصری مُعطَّلة کاارشاد ہے:
 "عاشق کومجت کا جام اس وقت پلایا جاتا ہے، جب خوف اس کے دل کو پختہ اور مضبوط بنا دیتا ہے۔"

## عوارف المعارف به المعا

شخ فضیل بن عیاض میشد کابیان ہے:

"جبتم سے کہا جائے: "تم اللہ سے ڈرتے رہو' ستو خاموش رہو، سے کیونکہ جواب میں:

🔾 — اگرتم ''نہیں'' کہو گے تو کا فر ہوجاؤگے،

🔾 — اگرتم'' ہاں'' کہو گے تو جھوٹے کہلا ؤ گے ہتمہاراہاں کہنا خوف کے ماروں کی ماننہیں۔

رجاء (امید) کیاہے؟

رسول اکرم مَنَا فَيْنِهُمُ كافر مان ذيثان ہے كہ قيامت كے دن ارشاد بارى ہوگا:

''جس بندے کے دل میں ذرّہ برابرایمان ہے،اسے دوز خے نکال دیا جائے۔''

بهرالله تعالى بهرارشادفر مائے گا:

'' مجھے اپنی عزت وجلال کی قتم! میں اس شخص کو جودن یا رات کے کسی حصے میں ایمان لائے۔ میں اسے اس شخص کے برابر قرار نہیں دوں گا جو مجھے پر بالکل ایمان نہیں لایا۔''

أيك اعرابي رسول اكرم مَنْ النَّيْرَام كَيْ خدمت مين حاضر موااور عرض كيا:

"مخلوق كاحساب كتاب كون كے گا؟" — آپ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ تعالى!" — اس اعرابي نے كہا:

"وه بذاتِ خودحساب لے گا!" -- آپ مَلَاثِیمُ نے ارشاد فر مایا:

" إن وه بذات خود حساب لے گا" —

يين كروه بنس ديا حضور مَنْ النَّيْمُ نِي اس سے بننے كاسب يو جھا۔اس نے كہا:

''میرے بننے کی وجہ یہ ہے کہ صاحبِ کرم کو جب اختیار حاصل ہوتو وہ معاف کر دیتا ہے، — اور جب وہ حساب لیتا ہےتو حساب میں درگز رفر ماتا ہے۔''

#### خوف ورجاء ساتھ ساتھ:

شاه شجاع کر مانی میشاند نے فر مایا:

''رجاء کی علامت،حسن طاعت ہے۔''

— یہ بھی کہا گیا ہے کہ رجاء یہ ہے کہ جلال کو جمال کی نظر سے دیکھا جائے ، — دل کی نز دیکی وقربت اللہ تعالیٰ کی ملاطفت (نزی) کی وجہ ہے ہوتی ہے۔

. 🔾 — شخ ابوعلی رود باری مجتالهٔ غرماتے ہیں:

''خوف اور رجاء پرندے کے دوباز وؤں کی طرح ہیں ، — دونوں باز وجب برابر ہوتے ہیں تو پرندہ او پر چڑھتا ہے (اڑتا)اوراس کی پرواز درست ہوتی ہے۔''

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

شخ ابوعبدالله بن خفیف میشد کا فرمان ہے:

''متوقع کرم کے باعث دلوں کی امید کا نام رجاء ہے۔''

O — شیخ مطرف رخیانید فرماتے ہیں:

''مومن کے دل میں اگر خوف اور رجاء کاوزن کیا جائے تو دونوں کاوزن یکساں ہوگا۔''

خوف ورجاءمومن کے لئے دو بازوؤں کی طرح ہیں۔ لیعنی امید کے ساتھ خوف، اور خوف کے ساتھ امید کا ہونالا زم ہے،
 اس لئے کہ خوف کا سبب ایمان ہے، اور ایمان ہی خوف اور امید کا سبب ہے۔ اس لئے یہ دونوں لازم وملز وم ہیں۔

# حفرت لقمان کی اپنے بیٹے کونفیحت:

خوف کا سبب ایمان ہے، کے حوالے سے حضرت لقمان علیہ السلام نے اپنے بیٹے کوفییحت کرتے ہوئے فر مایا: ''اللّٰہ کا ایسے خوف کرو کہ اس کے عذاب سے بے خوف نہ ہوجاؤ، — اور خوف سے زیادہ اس سے (رحمت کی )امیدر کھو۔'' سے سیار بیار سیار ہے۔

"میں بھلایہ کیے کرسکتا ہوں جبکہ میرے سینے میں توایک دل ہے۔"

حضرت لقمان عليه السلام نے فرمایا:

'' کیا تنہیں بیلم نہیں کہ مومن کے سینے میں دو دل ہوتے ہیں، — ایک دل کے ذریعے وہ خاکف رہتا ہے، اور دوسرے دل سے وہ امیدرکھتا ہے، — اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ دونوں کا تعلق ایمان سے ہے۔''

# توگل کیاہے؟

· شیخ سری تقطی تواند فر ماتے ہیں: O

"قوت اورا ختياركورك كردين كانام توكل ب."

شخ جنید بغدادی میشفر ماتے ہیں:

'' تو کُل یہ ہے کہتم اللہ کے سامنے اس طرح رہوگویا کہ تمہارا کوئی وجود نہیں، مگر اللہ تعالیٰ اپنی ابدی وازلی صفات کے ساتھ تمہارے سامنے ہے۔''

حضرت مهل بن عبدالله تستری عبدالله فی بین الله علی الله می الله م

''جس قدرمقامات بیان ہوئے ہیں،ان میں تو گل کے سواہرا یک کا چہرہ اور پشت ہے۔ تو گل کا صرف چہرہ ہے اس کی پشت نہیں ہے۔'' پشت نہیں ہے۔''

کی بزرگ نے فر مایا کہ حضرت عبداللہ بن مہل نستری میشد کی اس تو گل سے مراد تو گل کفایت نہیں ، تو گل عنایت

عوارف المعارف المحارف المحارف

○ — الله تعالى نے تو كل كوايمان كے ساتھ وابسته كيا ہے۔ جيسا كه ارشاد فرمايا:

--- وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمُ مُّوْمِنِينَ ٥

"ا رَّمَ مومن ہوتو اللہ پر ہی تو کُل کرو۔"

وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ٥

"مومنول كوتو صرف الله يرجى توكل كرنا جائے "

ایک مقام پرایخ حبیب مَنْ النّیْمُ کوخطاب کرتے ہوئے فرمایا:

وَتَوَكُّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُونُ ٥٠

''(اے پیغمبر!)اس زندہ ہستی پر بھروسہ کرو جسے موت نہیں۔''

شخ ذوالنون مصرى محت في فرمايا:

"توکل یہ ہے کنفس کی تدبیر چھوڑ دی جائے اور طاقت واختیار سے دستبر دار ہو جائے۔"

🔾 —شيخ ابوبكرالزقاق ميشيد كابيان ہے:

'' تو گل اس چیز کا نام ہے کمحض ایک دن کی (لیعنی آج کی ) روزی رکھی جائے ،اورکل کی فکرنہ کی جائے۔''

🔾 — شیخ ابو بکرواسطی میشند کاارشاد ہے:

'' فقر و فاقد کی سچائی اور خلوص کا نام تو کُل ہے،اور تو کُل اس کے مقاصد میں حاکل نہ ہو، ۔۔۔ اور بیر کہ اس کا باطن فقر و فاقہ اور خلوص کوا یک لمحہ کے لئے بھی چھوڑ کر تو کُل کی طرف دھیان نہ کر ہے۔''

O — ایک بزرگ نے کیا خوب فرمایا:

شخ سہل تستری میں نفر ماتے ہیں:

'' تو کُل کے مقامات کا آغازیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے بندہ اس طرح رہے جیسے شسل دینے والے کے ہاتھوں میں بے جان بدن ہو، وہ اس لاش کوجس طرح اور جس طرف چاہتا ہے الٹ بلیٹ کرتا ہے، اور وہ بے حس وحرکت پڑار ہتا ہے۔''

شخ حمدون القصار مجتالة غرماتے میں:

" تو کُل یہ ہے کہ اللہ کو مضبوطی کے ساتھ پکڑ لیا جائے۔"

🔾 — شيخ سهل مينيد كاقول ہے:

«علم کلّی طور پرعبادت و بندگی کا درواز ہ ہے، — بندگی سرایا ورغ کا درواز ہ ہے، — اور ٔورغ سراسر زُمد کا درواز ہ

# حال عبل عالم المعارف المحال ال

ہے، -- اور زُبر کمل طور پرتو کل کاایک باب ہے۔

كامل توكل:

— پین اورتو گل اس ترازو کی زبان (ڈیڈی) ہے ہیں کہ'' تقویٰ اوریقین تراز و کے دوپلڑوں کی طرح ہیں اورتو گل اس ترازو کی زبان (ڈیڈی) ہے جس کے ذریعے کم یازیادہ کا پیتہ چلتا ہے۔''

میری ذاتی رائے یہ ہے کہ تو گل اللہ کارساز کے علم کے عین مطابق ہوتا ہے۔ جے معرفت میں کمال حاصل ہوجا تا ہے۔ اس کا تو گل بھی کامل ہوجا تا ہے، — اور جس کا تو گل کامل ہوجا تا ہے۔وہ مشاہدہ وکیل (باری تعالیٰ) میں یوں منتغرق ہوجا تا ہے کہ پھر اسے اپنا تو گل دکھائی نہیں دیتا۔

# نفسانيت اور توكل:

علم ومعرفت کے ذریعے منصفانہ تقلیم ہوتی ہے۔ ہر کسی کواس کا حصہ عدل وانصاف کے ساتھ ملتا ہے۔ جولوگ اللہ کے سوا اوروں کی طرف نظریں اُٹھا کے دیکھتے ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہان کے نفس میں ابھی جہالت باتی ہے، ۔۔۔اگرانہیں کسی ایسی چیز کا احساس ہو جائے جوان کے تو کل میں خلل انداز ہو،اور اس سے تو کل میں خرابی آ رہی ہوتو جان لینا چاہئے کہاس احساس کا مرکز نفس ہے۔ یعنی

- 🔾 -- تو کل میں نقصان نفس کے ظہور کی وجہ ہے ہوتا ہے،اور
  - 🔾 تو کل میں کمال نفسانیت کی فناء کے بعد ہوتا ہے۔

چنانچہ جولوگ روحانیت میں طاقتور ہوتے ہیں۔انہیں اپنے تو کل کی درتی میں کوئی دلچیبی نہیں ہوتی بلکہ وہ قلب کی مراد کو تقویت پہنچا کرنفس کوفنا کرڈالتے ہیں۔اس طرح جب:

- 🔾 ـــنفس فناہوجا تا ہےتو جہالت کا مادہ بھی خود بخو دفناہوجا تا ہے،اور
- توگل اس طرح درست او صحیح ہوجا تا ہے کہ بندہ حق کواس کی خبر بھی نہیں ہوتی ۔

اس کے بعدنفسانیت کا بچا تھچا اثر اگر کچھ ترغیب دلاتا ہے توان کا ضمیر فور أاس ارشاد باری پرغور وفکر کرنے لگتا ہے:

إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِنْ شَيْءٌ ٥

''الله تعالیٰ کواس کا بخو بی علم ہے،اللہ کے سواوہ جس کسی کو پکارتے ہیں۔''

بہر حال جب اللہ تعالیٰ کا وجود سارے موجودات پرغالب آجاتا ہے تو وہ یہ مشاہدہ کرتے ہیں اس کا نئات کا اللہ کی ذات سے الگ ہوکر خود اپنا کوئی وجود نہیں۔ چنانچہ ایسے موقع پرغیر شعوری طور پر تو کل کا صحیح مفہوم اس کی سمجھ میں آجاتا ہے، — اور اسے معلوم ہوجاتا ہے کہ کمزور روحانیت والوں کی طرح دنیا کے ظاہری ذرائع واسباب ان کے پائیدار تو کل میں کمزوری نہیں لا سکتے جیسے کہ وہ کہ دو حانی طاقت والوں کے تو کل میں کمزوری لے آتے ہیں، — اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کی نظر میں بیذرائع واسباب بالکل

عوارف المعارف كالمحارف المعارف

ہے جان اور مردہ ہیں ،اور تو کل کے بغیران کا زندہ ہونا ناممکنات میں سے ہے۔خواص اہلِ معرفت کا یہی تو کل ہے۔

رضا کیا ہے؟ صافی میں نظر ماتے ہیں:

'' حکم الہی کے تحت قلب کے مطمئن ہوجانے کا نام رضاہے۔''

حضرت ذوالنون مصری و منافذ فرماتے ہیں:

''قست کے فیصلے بردل کے خوش ہوجانے کا نام رضاہے۔''

ایک مرتبه حضرت سفیان توری میشد نے حضرت رابعہ بصری میشان کی موجودگی میں کہا:

"ا الله! توجم مراضي موجا" - بين كرحضرت رابعه بوليس:

«جمہیں اس بات پر ذرہ شرم نہیں آتی کہتم اس کی رضا کے طالب ہوجس سے تم خو دراضی نہیں ہو۔''

حاضرین میں سے سی نے دریافت کیا:

"الله بندے ہے کب خوش اور راضی ہوتا ہے؟"

حضرت رابعه بصرى مين في فرمايا:

" جب بنده مصیبت براس طرح خوش ہوجیسے وہ نعمت وراحت برخوش ہوتا ہے۔"

#### رضاكى فضيلت:

ں ۔۔ں ہن ہو آلڈ کارشاد ہے: ''رضا جب رضوان (خوشنو دی) سے مل جاتی ہے تو کئی اطمینان حاصل ہوجا تا ہے۔'' جبیبا کہارشاد باری ہے: برقید سند

فَطُوْبِي لَهُمْ وَحُسُنَ مَاكِ٥

''لہٰذاانہیںخوش خبری ہو کہان کا بیاح چھاانجام ہوا۔''

رسول اکرم مَثَاثِیم نے ارشا دفر مایا:

''ایمان کاذا نُقدو ہی چکھتاہے جواللہ سے ،اسے اپنارب جان کرراضی ہو۔''

رسول الله مَنْ الْتُنْمَ نِهِ مَرْ يدفر مايا:

''الله تعالیٰ نے اپنی حکمت کاملہ سے روح پیدا فرمائی، — رضا اور یقین میں خوشی وشاد مانی کو چھیا کے رکھا، — اور رنج وغم كوشك اور غصے ميں پوشيده فرماديا۔''

شخ جنید بغدادی میشیغرماتے ہیں:

# 

'' دلوں تک پہنچانے والانتیج علم رضاہے، — دل کو جب اس علم کی حقیقت معلوم ہو جاتی ہے تو وہ رضا کو یالیتا ہے، — رضااورمحبت ،خوف در جاء کی طرح نہیں بلکہ وہ ایسے دوروحانی حال ہیں جو بندے سے نہ دنیا میں جدا ہوتے ہیں اور نہ آ خرت میں۔، -- جنت میں پہنچ کربھی بندہ رضااور محبت سے بے نیاز نہیں رہے گا۔''

شخ ابن عطا میشد نے فر مایا:

''رضا کامفہوم بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندے کے لئے روز ازل سے جو پچھمقرر کر دیا، اس کا دل اس پرمطمئن ہو۔ كيونكداللدتعالى في جو كجهاس كے لئے انتخاب كيا ہے،اس سے بہتركوئى انتخاب بيس ہوسكتا۔ چنانچداس يرراضى رہنا اور کسی شم کی ناراضی ونا گواری کاا ظہار نہ کرنارضا ہے۔''

O - شخ ابور اب بينالله غرمات بين:

''جس شخص کے دل میں دنیا کی کچھ بھی قدرو قیت ہو،وہ اللہ کی رضامندی حاصل نہیں کرسکتا۔''

مقربین بارگاواللی کے یا کچ اخلاق:

شيخ سرى تقطى عيست نے فر مايا كم مقربين بارگاواللي كے يانچ اخلاق ہيں:

🔾 — الله تعالیٰ ہے ہر حال میں راضی برضار ہنا ، جا ہے فنس کی کوئی بات پیند ہویا نہ ہو۔

الله تعالی سے محبت کرنا،
 الله تعالی سے حیا کرنا،

رضاكي اقسام:

حضرت فضيل بن عياض عِيالله في الله

"راضی برضافخص این اوقات سے بڑھ کرکسی شے کی طلب نہیں رکھتا۔"

شخ شمعون مِیشیفر ماتے ہیں کہ (رضا کی کی اقسام ہیں ) نہ

○ -- رضابالحق بھی ہے، ○ -- رضالحق ،اور ۞ -- رضاعن الحق بھی

🔾 — رضابالحق یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی تدبیراوراس کے اختیار پر راضی ہو۔

--- رضالحق بیت که الله کے معبود اور پروردگار ہونے پر راضی ہو۔

🔾 — رضاعن الحق بیہ ہے کہ صرف اللہ ہی کو قتیم کرنے والا اور عطا کرنے والا مانے ۔

## راضی و ناراضی بیک وفت:

فیخ ابوسعید میساندے دریافت کیا گیا:

"كيابيمكن ہےكه بنده اينے رب سے راضى بھى ہوا درنا راضى بھى \_"

عمران المعارف المعارف

آب نے ارشادفر مایا:

" بإن! ایساممکن ہے، وہ اس طرح کہ بندہ اپنے رب سے تو راضی ہو، — لیکن اس کے ساتھ ساتھ اپنفس اور ہر ال مخص سے ناراض ہوجواسے اللہ سے الگ کرے۔''

آپ نے ارشادفر مایا:

''الله ابوذر پررم فرمائے، — میری ذاتی رائے یہ ہے کہ جوکوئی اللہ کے حسنِ انتخاب برتو کل کرتا ہے، اسے اللہ کے عطا کردہ حال (قسمت ،نصیب ) ہے بڑھ کر کسی اور چیز کی تمنانہیں ہوتی۔''

🔾 —حضرت علی والٹیئو فرماتے ہیں:

'' جوکوئی تشکیم ورضا کے فرش پر جیٹھا ہو،ا سے اللہ کی طرف سے پہنچنے والی کوئی تکلیف، تکلیف نہیں لگتی، ۔۔ اور جوسوال کرنے کی عادت بنالیتا ہے، وہ کسی حال میں بھی اللہ ہے خوش نہیں رہتا۔''

O - شخ یحیٰ موالله عرماتے ہیں:

"رضا کے حوالے سے سب باتیں دو بنیا دوں پر مبنی ہیں:

O — ایک توبیہ کہ اللہ تمہارے ساتھ کیا سلوب کرتا ہے،

دوسری بیہ کہ اللہ کے ساتھ تمہارا طرز عمل کیسا ہے۔

تمہاراعمل بیہونا چاہئے کہتم اللہ کے کئے پرراضی رہواورا پنے کاموں میں خلوص اپناؤ''

O - سیر رگ نے بیار شادفر مایا:

''وہ اللہ کی رضامیں راضی ہے جسے اس بات کاغم نہیں کہ اسے دنیا سے پھی ہیں ملا، — اور نہ ہی اشیاء کے ضیاع سے

# مقام رضا تك رسائي:

شیخ کیچیٰ بن معاذ مُشاهد سے دریا فت کیا گیا کہ بندہ حق مقام رضا پر کب فائز ہوتا ہے، ۔ آپ نے ارشا دفر مایا:

"جبوه ايخ معاملات ميس ان جاراصولوں رغمل پيرابو: --وه يه كه:

O — البي اتوجو كه مجھ عطافر مادے، مجھے قبول ہے،

اگرتو مجھےعطانہ فرمائے تو میں اس پر بھی راضی ہوں ،

# حال عمران المعارف المحال المحا

اگرتو مجھے چھوڑ دیتو جب بھی میں تیرابندہ ہوں،

🔾 — اگرتو مجھے قبول فر مالے تومیں ہروقت حاضر ہوں۔

رضا كي اصل اور بنياد:

شیخ شلی مینید کے منہ سے شیخ جنید بغدادی کے سامنے ایک بار منہ سے نکل گیا:

كَا حَوْلَ وَلا أَقُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ -- حضرت جنيد مُيَاللَّهِ فَي اللَّهِ مِلْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْ

" تمہارا بیلاحول پڑھناتمہارے سینے کی تنگی پردلالت کرتا ہے۔

شيخ شبلي عينيدن كها: "آپ نے بجافر مایا-"

حضرت جنيد مِنتالله في ماياً

"سینے کی تنگی سے پتہ چلنا ہے کہتم نے" رضا بالقصنا" کوترک کردیا ہے۔"

حضرت جنید عیشانی نے جو کچھارشا دفر مایا اس میں رضا کی اصل اور بنیا دکی طرف رہنمائی گئی ہے۔وہ یہ ہے کہ قلب کو جب کشادگی اور انشراح میسر آئے تب رضا کا مقام حاصل ہوتا ہے، — قلب کا بیانشراح اور کشادگی نوریقین سے میسر آتی ہے — ارشادیاری ہے:

اَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسِلَامِ فَهُوَ عَلَى نُوْرٍ مِّنْ رَّبِهِ٥ (پ٣٣،١٥، وره رَرِ)

"الله نے جس کاسینہ (قبول) اسلام کے لئے کھول دیا ہے، اسے اپنے پروردگاری طرف سے نورعطا ہوتا ہے۔"

نور باطن کے ذریعے جب سینہ کو وسعت ملتی ہے تو بصیرت کی آنکھ کل جاتی ہے۔ تب وہ اللہ تعالیٰ کے حسن تدبیر کے کرشے دکھتا ہے۔ اس کے دل سے تنگی اور ناگواری و ناراضی دور ہوجاتے ہیں۔ سینے کی کشادگی کی بدولت وہ محبت کی مٹھاس سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ اور پھر عاشق صادق مجبوب کی ہرادا کو نگہ التفات سے دیجھتا ہے، — وہ سمجھتا ہے کہ مجبوب کا ہر فعل اس کی منشاء و مراد کے مطابق ہے۔ چنانچہ وہ محبوب کی رضا واضیار کی لذت میں اپنے ارادے اور اختیار کو فنا کر دیتا ہے۔ اس کی اپنی پہند باتی نہیں رہتی ،

-جیا که ایک بزرگ نے فرمایا:

''محبوب کی ہرادامن بھاتی ہے۔''

-60-60-60-

# باب نمبرا۲:

# روحانی احوال اوران کی تشریحات

# ایمان کی حلاوت کے ذرائع:

ہمارے شیخ ابونجیب سہرور دی میشند نے بالا سنا دحضرت انس بن مالک مٹائٹیؤ سے بیرحدیث بیان کی ہے کہ رسول اکرم سُلٹیؤم نے

'' تین چیزیں ایسی ہیں کہ اگروہ کسی میں پائی جائیں تو وہ ایمان کی حلاوت یا تاہے:

- — الله اوراس كارسول اورول سے زیادہ مجبوب ہول،
  - 🔾 -- وہ کسی ہے حض اللہ کے لئے محبت کرتا ہو،
- 🔾 الله نے جبا سے کفر سے نجات دی ، تو وہ کفر کی طرف لوٹنا ایسا ہی براسمجھے جتنا اسے خود کوآگ میں ڈالا جانا۔''

حضرت عرباض بن ساريه والتنفظ كى روايت ہے كەرسول الله مَثَالْفَيْرُ مِيدعا ما نگاكرتے تھے:

''الہی! تو اپنی محبت مجھے میری جان و مال، — اہل وعیال، — میری ساعت وبصارت ،اورسرد پانی ہے بھی زیادہ

اس طرح رسول اکرم مَنَّالِيْكِم نے خالص محبت طلب فرمائی ہے، - خالص محبت یہ ہے کہ اللہ تعالی سے سرایا محبت بن کرمحبت کرے۔بسااوقات ایساا تفاق ہوتا ہے کہ روحانی علم کی تمام شرائط کے مطابق بند ہُ حق اپنے روحانی حال میں منتغرق ہوتا ہے۔ کیکن اس کی فطرت اس کے علم کے خلاف باتوں کا تقاضا کرتی ہے۔ یعنی جو باتیں علم کواچھی گئی ہیں،اس کی فطرت اور جبلت انہیں ناپسند كرتى ہے، - خالص محبت كا تقاضا يہ ہے كہوہ:

- O این علم کی اتباع کرے،
- 🔾 —اینی جنگی نافر مانی کی طرف متوجه نه هو ـ

اس کی مثال میہ ہے کہ وہ اپنے ایمانی جذیر اور ایمانی حکم سے اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرے اور طبعی حکم کے تحت اہل وعیال ہے محبت کر ہے۔

# عوارف الهمارف

محبت کےمحرکات:

محبت کی متعد دوجوه ہیں ، — اورانسان میں بیم کات گونا گوں اور رنگارنگ ہیں۔مثلاً:

○ — روح کی محبت،
 ○ — قلب کی محبت،

چنانچەرسول اكرم مَثَاتِیْمُ نے جواہل عیال ، مال اور مُصند ہے یانی وغیرہ كا ذكر فر مایا تو اس ہے آپ كی مرادیہ ہے كہ اللہ تعالیٰ كی محبت کے ذریعے ہرشم کی محبت ہے وجود ہوجائے تا کہ اللہ کی محبت سب پر حاوی ہوجائے۔ دل وجان سے اللہ کے ساتھ محبت کر کے سرایامحبت بن جائے۔

## خواص کی محبت:

یہ پاک اور صاف محبت صرف خواص کے لئے مخصوص ہے۔اس کے نور سے طبعی وجبلی آگ سر دہو جاتی ہے۔ یہی محبت ذات ہے جومشاہدہ سے حاصل ہوتی ہے جبکہ روح نیاز مندی اور خلوص کے ساتھ مقامات قرب میں جاگزیں ہوتی ہے۔

''وہ اس سے محبت کرتے ہیں،اوروہ ان سے محبت کرتا ہے۔'' شيخ ابو بكر واسطى مِسْدَاس كى تشريح وْتَفْسِر مِين رقم طراز بين:

"جس طرح خدابذات ِخودان سے محبت کرتا ہے، اس طرح وہ بھی بذات خوداس سے محبت کرتے ہیں،' — اس میں ضمیر کامرجع ذات کی طرف راجع ہے، صفات و کمالات کی طرف نہیں۔''

ایک بزرگ کاارشاد ہے:

" عاشقِ صادق کے لئے شرط یہ ہے کہ اس برمحبت کے سکرات طاری ہوں ، — اگر ایسانہ ہوتو اس کی محبت حقیقی نہیں۔ " اس طرح محبت کی دونشمیں کھہرتی ہیں:

> 🔾 --- دوسری محبت خاص ○ --ایک محبت عام،

عام محبت کی تشریح تھم کی تعمیل سے ہوتی ہے۔ بعض اوقات عام محبت مرکز علم سے بنعمتوں اوراحسانات کی بدولت صا در ہوتی ہے۔الیی محبت کامنبع وسرچشمہ صفات ہیں، ---

بعض مشائخ نے محبت کوروحانی مقامات میں ہے ایک مقام قرار دیا ہے۔ ایسی صورت میں بیعام محبت وہ ہے جس میں انسان کی تدبیراورکوشش کاعمل خل ہو۔

# عوارف المعارف المحارف المحارف

#### خاص محبت:

فاص محبت، ذات کی محبت کا نام ہے۔ جومشاہد ہُروح سے بیدا ہوتی ہے۔ اس محبت میں سکرات طاری ہوتے ہیں۔ بیاللہ کی طرف سے بندے پر فاص احسان اورعنایت ہے۔ اس محبت کا تعلق احوال سے ہے۔ یعنی بیا یک طرح سے حال ہے کیونکہ بیمض عطیۂ الہی ہے۔ اس محبت میں بندے کی تدبیر اور کوشش کا کوئی عمل دخل نہیں۔ اور رسول اللہ منگا پینی کی فدکورہ بالا دعا کا بہی مطلب ہے۔ کیونکہ بیکام روح کی اس وجدانی کیفیت کی بدولت ہے جومجت ذات سے مستفید ہے، سے بلکہ بین فاص محبت روح ہے اور اس روح کا قالب وہ محبت ہے جومفات الہی کے مطلع سے ظاہر ہوتی ہے، اور ایمان کے سرچشمہ سے چھوٹی ہے۔

خاص محبت جب صحیح طرح سے رونما ہو جائے تو اس وقت بید حضرات ارشاد باری: اَذِلَّةٌ عَلَی الْمُوْمِنِیْنَ ۔''مومنوں سے عاجزی اختیار کرتے ہیں'' — اس لئے کہ عاشقِ صادق مجبوب اور اس کے پسندیدہ لوگوں کے سامنے عاجزی اختیار کرتا ہے، اور

'' ہزار آنکھوں کی جاں نثاری کے باعث ایک آنکھ کوزندگی ملتی ہے، اور ایک محبوب کے اکرام کے لئے ہزاروں لوگوں کی تعظیم کرنا پڑتی ہے۔''

یعنی وہ خالص محبت ہے جو و سے ہی سب روحانی احوال کی بنیاد اوران کا باعث ہے، جیسے تو بہروحانی مقامات کی اصل اور بنیاد ہے، سے ما کہ گزشتہ سطور میں بیان کیا گیا ہے کہ جو محص تو بہ کو کمل طور پر درست کر لے تو اس کے لئے زُہد، رضا اور تو کل کے مقامات حاصل کرناممکن ہے، — اسی طرح جس بندہ حق کی خاص محبت نقص سے پاک ہے، وہ فناء و بقاء اور صحوومحو کے سب روحانی احوال کو حاصل کرسکتا ہے، — خاص محبت کے لئے تو بہ ایک بدن کی مانند ہے کیونکہ اس میں وہ عام محبت بھی شامل ہے جو اس محبت کے لئے قالب ہے۔

#### محبوبول كاطريقه:

جوکوئی محبوبوں کاطریقہ اختیار کرہے جوراہ محبت کا ایک خاص طریقہ ہے۔اسے روحانی کمال حاصل ہوگا۔عام محبت جوتو بتہ النصوح (سچی توبہ) کے قالب پر شمتل ہے،خاص محبت کی روح اس قالب میں جمع ہوجائے گی، — بندہُ حق جب بیطریقہ کمل کر لیے گاتو پھروہ روحانی مقامات کی مختلف صورتوں میں تبدیل ہوتے رہنا، اورایک مقامات کا مختلف صورتوں میں تبدیل ہوتے رہنا، اورایک مقام سے ترقی کر کے دوسرے مقام پر پہنچنا،ان عاشقوں اور مجاہدوں کا طریقہ ہے جنہوں نے اس راہ میں آغاز کیا ہے۔ جبیا کہ ارشاد باری ہے:

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوا فِيْنَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَاهِ

'' جولوگ ہماری راہ میں جہاد کرنے والے ہیں،انہیں ہم اپنی راہ دکھاتے ہیں۔''

"جواس كى طرف رجوع كرتاب، وهاسے مدايت ديتا ہے۔"

اس آیت میں عافق صادق کے حق کی طرف رجوع کرنے کو ہدایت کا اصل ذریعہ اور سبب بتایا گیاہے، اور مجبوب کے حق میں بیصراحت فرمائی ہے:

اَللهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَنْ يَّشَاءُه

"الله جے جا ہے برگزیدہ کرلے۔"

اس ارشاد میں کوشش اور تدبیر کو برگزیدہ کرنے کی وجہاور سبب نہیں بتایا گیا۔

#### محبوبول كطريقة كاكمال:

جومجوبوں کے طریقے کو اختیار کرتا ہے وہ روحانی مقامات کی سب تبدیلیوں کوسمیٹ لیتا ہے، بالفاظ دیگر روحانی مقامات کے مختلف اطوار کے مراحل طے کر لیتا ہے، — روحانی مقامات کے سب اوصاف بھی اسے خود بخو دحاصل ہوجاتے ہیں۔ مقامات اس کے پابند ہوتے ہیں، اس لئے کہ بندہ حق روحانی مقامات کے سب اوصاف کو نکال کر اپنالیتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے والی مقامات کے سب اوصاف کے ساتھ نفس کا لباس اتار دیتا ہے۔ آگے چل کر روحانی مقامات جن نفسانی اوصاف کی اصلاح کرتے ہیں۔ جس طرح کہ زُہد اسے نفسانی رغبت سے پاک وصاف کرتا ہے۔ اور تو کل نفس کی جہالت سے پیدا ہونے والے اس اعتاد کو بحال کرتا ہے۔ اور رضا کہ شکش اور منازعت کی رگوں کو بھڑ کئے سے بازر کھتی ہے۔ مقامی اور منازعت کی رگوں کو بھڑ کئے سے بازر کھتی ہے۔ مقامی اور منازعت اس لئے پیدا ہوتی ہے کہ نفس میں اس وقت تک جود باتی رہے جب تک خاص محبت کا آفیاب روثن ہوکر اس کی خلاص اور منازعت اس کی ظلمت کو دور نہ کر دے۔ اس طرح اس وقت تک خود اور ظلمت میں رہتا ہے۔

# خاص محبت کے نتائج:

خاص محبت جب کمال کو پہنچتی ہے تونفس میں نرمی پیدا ہوجاتی ہے،اس کا جمود ختم ہوجا تا ہے، ۔ چنانچہاس موقع پر:

- - زُمداس کی نفسانی رغبت کوکس طرح دورکرسکتا ہے جبکہ خاص محبت کی رغبت نے اس کی سب نفسانی رغبتیں جلا ڈالی ہوں۔
  - اس طرح تو گل کیا اصلاح کرے گا جبکہ خدائے کارساز (وکیل) کے مشاہدے نے اس میں بصیرت پیدا کردی ہو۔
    - کشکش اور منازعت کی رگول کورضا ہے کیا سکون ملے گا جبکہ اس کا سرایا ہی صحیح و درست نہ ہو۔
      - شخ رود باری میشفر ماتے ہیں:

"جب تكتم الى استى سے بابر نبيل فكلو سے ، تب تكتم محبت كى سرحد ميں داخل نبيل ہو سكتے "

O - شخ ابویزید سینفر ماتے ہیں:

'' جے کسی کی محبت قبل کردے،اس کا خون بہا (فدیہ ) یہ ہے کہ وہ اپنے اس محبوب کا جلوہ دیکھ لے، ۔۔ اور جے کسی کا عشق قبل کردے۔اس کا خون بہا (فدیہ ) یہ ہے کہ اس کامحبوب اسے (اپنے عاشق کو ) اپنا ہم نشین بنائے۔'' عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

بہر حال روحانی مقامات کے اطوار کی سیر عام عاشقوں کا طریقہ ہے، — اور ان اطوار کی بساط کو لپیٹ دینا خاص عاشقوں کا شیوہ ہے، — یہ وہ محبوبین ہیں جن کے بلندعزائم روحانی مقامات کو پیچھے چھوڑ جاتے ہیں۔وہ روحانی مقامات چاہے آسانوں کی شیوہ ہے، — یہی وہ محبور ہے ہوں، — بیروعانی مقامات ان لوگوں کی منزلیں ہیں جوابی ہستی کے بیچے کھیچ آثار کے دامنوں باندیوں کو ہی کیوں نہ چھور ہے ہوں، — بیروعانی مقامات ان لوگوں کی منزلیں ہیں جوابی ہستی کے بیچے کھیچ آثار کے دامنوں سے الجھالجھ کرگرے پڑتے ہیں۔

ایک شیخ محرّ م نے شیخ ابراہیم الخواص میشد سے دریافت کیا کہ تصوف نے آپ کو کہاں تک پہنچادیا ہے؟ ۔ فرمایا'' تو گل '' سیاس شیخ محتر میں نافی ال

تك!" - يين كرشيخ محترم نے فرمايا

"ابھی تم تواپنے باطن کوآ بادکرنے کی کوشش کررہے ہو، —اورابھی اس منزل سے بہت دور ہو جہاں تو گل میں فنا ہو کرخدائے کارساز (وکیل) کامشامدہ کرسکو۔"

نفس اورزامد کی شکش:

ا پی سفت کو برقر ارر کھتے ہوئے نفس جب زُہد کے دائر سے نکلنے کی کوشش کرتا ہے تو زاہدا ہے اپنے زُہد کی وجہ سے پھراسی دائر ہے میں اوٹا دیتا ہے، — اسی طرح متوکل کانفس جب حرکت کر کے نکلنے کی سعی کرتا ہے، — یا راضی برضا کانفس جب متحرک ہوتا ہے تو اسے اس کے دائر سے کی طرف لوٹا دیا جاتا ہے۔ کیونکہ نفس کی بیچرکتیں وجود کے بچے کھیچے آٹار ہیں جن کی اصلاح علم کی محتاج ہے۔

الی صورت میں روح کا وجود، قرب کی نیم سے دوری دور سے لطف اندوز ہوتار ہتا ہے۔ جس کا جس قدر علم ہوتا ہے، وہ اسی قدر بندگی کاحق ادا کرتا ہے، اور اس کی کوشش وجد وجہد بھی اسی کے مطابق ہوتی ہے، کین محبت کے اطوار میں تبدیل ہوتے رہنے کا خاص طریقہ جو بھی اختیار کرتا ہے، وہ وجود کے بچے کھیج آثار سے فضل الہی کی تجانیات میں روپوش ہوجاتا ہے اور اپنی جان جہز الیتا ہے، سے بمیشہ کے لئے محفوظ و مامون کردیتی ہے، پھر:

نکی چیز کی طلب نداسے پریشان کرتی ہے،

نہی چیز کا ضیاع اسے پریشان کرتا ہے۔

پھر ہے ہوتا ہے کہ مقامات زُمدوتو کل ورضااس کے اندرموجود ہوتے ہیں لیکن وہ بذاتِ خودان کے لئے موجود نہیں ہوتا۔ بعنی

وہ جس حال میں بھی زندگی بسر کرے وہ حقیقی معنوں میں زاہد ہے۔

صدنیا کی طرف اگر بھی اس کی رغبت ہوگی تو وہ اس کے اپنے نفس کے لئے نہیں ہوگی۔ بیرغبت محض اللہ کے لئے ہوگی۔

- و المجمى اگر ظاہرى اسباب كى طرف متوجه بروجمى جائے تب بھى وەمتوڭل ہى رہے گا۔

🔾 — اوراس کے اندر بھی کراہیت کا جذبہ بھی اگر نظر آئے تو بھی وہ راضی برضا ہی رہے گا۔ کیونکہ اس کی کراہیت نفس کے لئے

عوارف المعارف المعارف

ہے، جبکہ اس کانفس حق کے لئے ہے اور میکر اہیت بھی حق کے لئے ہے۔

بہرحال اس کے اس حال پر پہنچنے کے بعدا ہے اس کانفس اپنی تمام پرخواہشوں اور صفات کے ساتھ لوٹا دیا جاتا ہے۔ اس کی پاکیزہ صفات عطیہ خداوندی بن کر اس کے ساتھ ہوتی ہیں۔اس موقع پر اس کا در داس کی دوااور اس کا دکھاس کی شفا بن جاتا ہے۔ اور اب مولی کی طلب ہی اس کے لئے زُہدوتو کل ورضا کے روحانی مقامات کی قائم مقام ہوجاتی ہے۔

## محبت کی حقیقت:

🔾 — حضرت رابعه بصری میشند قرماتی ہیں:

- شيخ ابوعبدالله القرشي مِيشد فرمات بين:

''محبت کی حقیقت بیہے کہتم اپناسب کچھا ہے محبوب پر قربان کر دو،اور تمہمارے پاس کوئی چیز باقی نہ رہے۔''

شخ ابوالحسين الوراق منته كابيان ہے:

''الله کی شدید محبت ہے ایک خاص سرور حاصل ہوتا ہے، ۔۔۔ صرف یہی نہیں بلکہ دل میں محبت اس آگ کی طرح ہے جو ہر نجاست کوجلا ڈالتی ہے۔''

O — شيخ يحيٰ بن معاذ عيشاننه فرمات ميں:

''عاشقوں کاصبر زاہدوں کے صبر سے زیادہ سخت ہے،اور کس قدر حیرت کی بات کدانسان اپنے محبوب سے کیوں کرصبر کرسکتا ہے۔''

ایک بزرگ کاارشاد ندکور ہے:

''جوحرام چیز وں اور گناہوں سے پر ہیز نہ کرے اور اللہ کی محبت کا دعویٰ کرے، وہ سب سے بڑا جھوٹا ہے، — اور جو اپنی گرہ سے کچھٹر چ کئے بغیر جنت کی محبت کا دعویٰ کرے، وہ بھی جھوٹا ہے، — اور جوفقراء ومساکین سے محبت نہ کرے اور رسول اکرم مَنْ اللَّیْمُ کی محبت کا دم بھرے، وہ بھی جھوٹا ہے۔''

حفرت رابعہ بھری مینی یا شعار پڑھا کرتی تھیں مفہوم ہیہے:

○ -- "الله کی محبت کا دم بھرتے ہواوراس کی نافر مانیاں بھی کرتے ہو، یہ کس قدر تعجب اور حیرت کی بات ہے " ( یعنی محبت نہیں منافقت ہے، -- یک رنگی نہیں دور نگی ہے )

روحانیت کے بنیادی معیار اور محبت:

روحانی احوال کے لئے محبت وہی بنیادی حیثیت رکھتی ہےروحانی مقامات کے لئے جوحیثیت توبہ کی ہے۔ چنانچہ

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

جس کسی کوروحانی حال کا دعویٰ ہواس کی محبت کو پر کھا جائے ،

جس کسی کومجت کا دعوی ہواس کی تو بہ برغور کیا جائے ،

کیونکہ تو بہ محبت کی روح کا قالب ہے۔اوراس پراس کا دارومدار ہے۔اس لئے سب روحانی احوال جواعراض (غیرمستقل اشیاء) ہیں،وہ روح کے جو ہر کے ساتھ قائم رہتے ہیں۔

O — شیخ سمنون میشاند بغر ماتے ہیں:

''الله ہے محبت کرنے والے دنیا وآخرت کا سارا شرف سمیٹ لے گئے ، — اور جبیبا کہ رسول اللہ مَنَافِیْنِم نے ارشاد فرمایا ''انسان اسی کے ساتھ ہوتا ہے جس سے وہ محبت کرتا ہے۔''لہذاعا شقانِ الٰہی ،اللہ کے ساتھ ہیں۔''

شخ ابو یعقوب السوی میشاند نے فر مایا:

''صحیح محبت تب ہی پایٹ محیل کو پہنچ سکتی ہے جب محبت کے مشاہدے سے نکل کر محبوب کے مشاہدہ کے دائرہ میں آجاؤ، — بیتب ہی ممکن ہے کہ محبت کاعلم فنا ہو جائے اور محبوب غائب ہواوراس کا تعلق محبت سے ندر ہے۔ محب جب اس طرح محبت کی قید سے نکل جاتا ہے تو اس وقت وہ بغیر محبت کے عاشق ہوتا ہے۔''

## محبوب کے رنگ میں رنگ جانا:

" تم الله كاخلاق اختيار كرو"

حضرت جنید بغدادی مُشاللہ سے جب محبت کے بارے میں دریافت کیا گیاتو آپ نے فرمایا:

"محبت بيه الله عاشق الني صفات كوچهور كرمحبوب كى صفات مين رنگ جائے۔"

حدیث قدسی میں ارشاد الہی کا یہی معنی ومفہوم ہے:

"جب میں اس سے محبت کرتا ہوں تو اس کی ساعت اور بینا کی بن جاتا ہوں۔"

# محبت کی کشش:

محبت جب صفا اور کمال کے درجہ پر پہنچ جاتی ہے تو اپ تمام تر اوصاف وصفات کے ساتھ اپ محبوب کی طرف مائل ہوتی ہے، ۔۔ لیکن جب وہ جدو جہد کی انتہا تک پہنچتی ہے تو تھہراؤ کرتی ہے۔ اس محبت کی دشگیری کرتی ہے جو تچی محبت اور انتہائی جدو جہد کے باوجود اپ مقصد کو نہیں پاسکا۔ اس موقع پر محبت ہدر دی کے طور پر محبوب کی صفات اپ اندر جذب کر لیتی ہے اور محبوب کی صفات کوخود میں سموکر اس کے فوائد حاصل کرتا ہے، اور ریہ گنگا نے لگتا ہے۔ اشعار کامفہوم ہے ہے:

٥ ۔۔ 'دوئی کوئی نہیں رہی ، دونوں کیجان ہو گئے ہیں، بظاہر دوروحیں تھیں گرایک تن میں ساگی ہیں۔
٥ ۔۔ کیجائی سے ہروصف کیجا ہوگیا ہے، اس کا دیکھنا میراد کیکنا اس کا دیکھنا ہوگیا ہے۔''
یہ جو بچھ بیان کیا گیا ہے، دراصل رسول اللہ مُنافید کی اس فرمان عالی شان کی تصر تک ہے:

# مراف المعارف ا

بہر حال نفس جب پاکیزہ ہوجاتا ہے تو اس میں کمال تزکیہ پیدا ہوجاتا ہے۔ اس میں محبت ِ الہی کی اہلیّت اجا گر ہوجاتی ہے۔
لیکن اللّہ تعالیٰ اپنے قانون قدرت کے مطابق اپنے چاہنے والوں کا تزکیۂ نفس ، تو فیق اور غیبی امداد کے ذریعے کرتا ہے ، — چنا نچہ
کمال طہارت سے ان کانفس جب پاکیزہ ہوجاتا ہے تو وہ محبت کی کشش سے روح کو اپنے اندر جذب کر لیتا ہے۔ اور اسے اپنی صفات واخلاق کا پہنا واپہنا دیتا ہے۔ اس طرح وہ مرتبہ وصول کو پالیتا ہے۔

○ \_ بھی عاشق کا شوق اس مر عبه وصول ہے بھی آھے کی چیزیں طلب کرتا ہے۔

اس لئے کہ عنایات اللی کی کوئی صدوشار نہیں۔

🔾 -- بھی وہ اسی موجودہ عطایات الہی پر ہی اکتفا کر لیتا ہے۔

اس وقت اس کی آتش شوق ماند پڑ جاتی ہے۔ چنانچہ اسی ذوق وشوق سے حاصل ہونے والی صفات کی بدولت اسی مرتبہ وصول پر جاگزیں رہتا ہے، سے درنداگر بیذوق وشوق رغبت نددلاتا تو محبّ کواس درجہ دمر تبہ ہے الٹے پاؤں واپس ہونا پڑتا۔ پھر اس کے نفس کی صفات باردگر (دوبارہ) ظاہر ہوکر محبّ ادراس کے قلب کے درمیان حاکل ہوجا تیں۔

مرتبهٔ وصول کا جومعنی ومفہوم ہم نے بیان کیا ہے، اگر کوئی اس کے برعکس اس کے معانی مراد لیتا ہے، اور اس کے پیشِ نظر کوئی اور نظریہ ہوتو یہ مجھلو کہ وہ عیسائیوں کے نظریۂ لا ہوت و ناسوت سے متاثر ہے، اور اسی کو درست جانتا ہے۔

#### نوريقين اوراس كاغلبه:

استغراق وفنا عصك برسب مشائخ كرام كالقاق ب-بتغير الفاظ ان كاكهنا ب:

"مقام محبت ،نوریقین کے غلبہ سے حاصل ہوتا ہے۔"

جب رہی سہی تجے روی سے نفس پاک وصاف ہوجائے تواس وقت قلب پرذکر کے اثر کے باعث حق الیقین کامقام حاصل ہو جاتا ہے اور نفس کی باتی ماندہ صفاتی آلائشوں سے انسان پاک وصاف ہوجاتا ہے۔ پھر محبت کے ضیحے ہونے کے بعداس پر روحانی احوال مرتب ہونا شروع ہوجاتے ہیں۔

## محبت کی سوزش:

شخ شبلی میند ہے کسی نے محبت کے بارے میں دریافت کیاتو آپ نے فرمایا:

''محبت شراب کا ایک ایسا جام ہے کہ اگر اس کا حواس پر اثر ہو جائے تو ان میں سوزش واقع ہو جاتی ہے، — اگروہ نفوس میں جاگزیں ہو جائے تو وہ نیست و نابود ہو جائیں۔''

## محبت كاظا هروباطن:

ندکور ہے کہ محبت کا ظاہر بھی ہے اور باطن بھی، — اس کا ظاہر تو محبوب کی رضا چاہنا ہے، — اور اس کا باطن یہ ہے کہ وہ محبوب پر یوں فریفتہ ہو کہ اسے محبوب کے سواکسی اور چیز کا ہوش ندر ہے، اور ند دوسر دل سے اس کا پچھلل رہے، اور ندا پی ذات

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ہے کچھواسطہ رہے۔

شوق واشتیاق محبت کا اعلیٰ ترین جذبہ ہے۔ عاشقِ صادق اس جذبے سے ہمیشہ مالا مال ہوتا ہے۔ اللہ کی قدرت چونکہ بے انتہا ہے، اس لئے عاشقِ صادق جب کسی روحانی حالت سے سرفراز ہوتا ہے تو وہ سمجھتا ہے کہ موجودہ حالت ناقص ہے اورآئندہ آنے والی حالت زیادہ کمل ہے۔ شاعر کہتا ہے: (مفہوم یہ ہے)

''میراغم اور تیراحسن دونوں کی کوئی انتہانہیں،قدرت نے گویانہیں ایک ہی منزل پیلا کھڑا کیا ہے۔''

دل میں محبت کا جوشوق پیدا ہوتا ہے وہ کسی کوشش اور تدبیر کے باعث نہیں بلکہ اللہ کی عطا ہے جواللہ کے خاص حیا ہے والوں کے لئے خاص ہے۔

#### اہل محبت کے لئے مڑ دہ وبشارت:

شیخ احمد بن ابوالحواری مین شیخ ماتے ہیں کہ میں شیخ ابوسلیمان دارانی میں شیخ احمد بن ابوالحواری میں شیخ ابوسلیمان دارانی میں شیخ احمد بن اللہ آپ پر دم فرمائے '' — انہوں نے ارشاد فرمایا: پایا۔ میں نے دریافت کیا کہ'' آپ کیوں رور ہے ہیں ،اللہ آپ پر دم فرمائے '' — انہوں نے ارشاد فرمایا:

"اے احمد! - جبرات چھا جاتی ہے تو اہلِ محبت کے قدم بچھ جاتے ہیں، اور ان کے گالوں پر آنسو بہنے لگتے ہیں، - اس پر اللہ تعالیٰ ان کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور فرما تا ہے:

"جومیرے کلام سے لذت یاب ہوئے ہیں وہ لوگ میر ہے سامنے ہیں اور میری مناجات سے سکون پاتے ہیں، ۔۔
میں ان کی تنہائی کے گوشوں کے بارے میں جانتا ہوں اور میں ان کی آہ و فغال کوسنتا ہوں، ۔۔ اے جرئیل! (علیہ السلام) ان میں اعلان کر دو کہ میں تمہیں بیرو تے ہوئے کیوں دیکھتا ہوں، ۔۔ کیا تمہیں کسی مخبر نے بتایا ہے کہ کوئی محبوب اپنے چاہنوں کو آگ میں جلاتا ہے۔ پھر میرے لائق کس طرح سے ہے کہ میں انہیں عذاب میں ڈالوں گا محبوب اپنے چاہنے والوں کوآگ میں جلاتا ہے۔ پھر میرے لائق کس طرح سے ہے کہ میں انہیں عذاب میں ڈالوں گا محب دات بھیگ جاتی ہے تو بیلوگ میری خوشامد کرتے ہیں، ۔۔ میں قتم کھا کر کہتا ہوں کہ جب بیلوگ قیامت کے دن میرے پاس آئیں گے تو میں انہیں اپنا دیدار کراؤں گا اور جنت کے باغات ان کے لئے وقف کر دوں گا۔''

#### اہلِ شوق ومحبت:

یدان سیچ چاہنے والوں کا حال ہے جومقامِ شوق پر سرفراز ہیں، — ذوق وشوق کا محبت میں وہی درجہ اور مقام ہے جوتو بہ میں زُہد کا درجہ مقام ہے، — تو بہ جب درست ہو جاتی ہے تو زُہد ظاہر ہوتا ہے، اسی طرح جب محبت جاگزیں ہو جاتی ہے توشوق ظاہر ہوتا ہے، — ارشاد باری ہے:

قَالَ هُمْ اُولَآءِ عَلَى آثَرِی وَعَجِلُتُ اِلَیُكَ رَبِّ لِتَوْضٰی۞(ب١١،سوره طه) ''(حضرت)مویٰ نے کہا''وہ لوگ میرے پیچھے ہیں، —اےرب! میں جلدی سے تیری طرف آیا ہوں تاکہ توراضی ہوجائے۔''

# عوارف المعارف المحارف المحارف

اس آیت کی تفسیر وتشریح میں شیخ واسطی میشنیفر ماتے ہیں:

"اس آیت ہے محبت کا ذوق وشوق اور دوسری چیزوں سے گریز اور حقارت کا بیجذبہ اس بات کو ظاہر کرتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام پر اللہ سے ہم کلام ہونے کا شوق اس قدر غالب تھا کہ انہوں نے تورات کی تختیاں بھی اس لئے بھینک دیں کہ ہیں ہمکلا می کاموقع نہ ہاتھ سے جاتار ہے۔"

شخ ابوعثان مِنالله كاكهنا ب:

"شوق، محبت کا حاصل ہے، ۔۔ جسے اللہ ہے محبت ہوتی ہے، اس کے دل میں ملنے کا شوق بھی پیدا ہوتا ہے ' ۔۔ ارشاد باری ہے: فَانِیَّ اَجُلَ اللهِ لاَتِ ٥ " بے شک الله کی مدت ضرور آنے والی ہے ' ۔۔ اس ارشاد باری کا مطلب بیہ ہے کہ میر الله میں ہے کہ تم پر میرے دیدار کا شوق غالب ہے، اس لئے میں نے تمہاری ملاقات کے لئے ایک وقت طے کردیا ہے، اور جلد ہی تم اس کے ہاں پہنچ جاؤگے جس سے ملنے کا تمہیں شوق ہے۔''

حضرت ذوالنون مصری میشد فرماتے ہیں:

''شوق ایک اعلیٰ درجه اوراعلیٰ مقام ہے، — انسان جب اس مرتبہ پر پہنچ جاتا ہےتو پھرملا قات کے شوق میں موت کی تا خیر کو بھی اچھانہیں سمجھتا۔''

## شوق كاايك اورمفهوم:

میری رائے یہ ہے کہ دنیا میں روحانی مراتب کے حصول کے لئے اہلِ محبت جسشوق کا اظہار کرتے ہیں، وہ اس شوق سے قطعی مختلف ہے جس میں مرنے کے بعد اللہ کے دیدار کی امید پائی جاتی ہے، — اللہ تعالی محبت کرنے والوں کو دنیا میں ہی وہ نعمتیں عطافر مادیتا ہے جن کاروح سے تعلق ہے، اور جنہیں وہ بڑے ذوق وشوق کے ساتھ طلب کرتے ہیں، اور وہ یہ سب کچھ جانتے ہیں۔ بلکہ اس موقع پر ان کا ذوق وشوق علم میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اس لئے یہ کوئی ضروری نہیں کہ مقام شوق پر چہنچنے والاموت کی تاخیر برا سمجھنے گئے۔ بلکہ اکثر ہوش مندعشاق محض اللہ کے لئے دنیاوی زندگی سے لطف اٹھاتے ہیں۔ جسیا کہ رب العزت نے اپنے حبیب منظم میں اللہ کے لئے دنیاوی زندگی سے لطف اٹھاتے ہیں۔ جسیا کہ رب العزت نے اپنے حبیب منظم میں اللہ کے لئے دنیاوی زندگی سے لطف اٹھاتے ہیں۔ جسیا کہ رب العزت نے اپنے حبیب منظم میں اللہ کے لئے دنیاوی زندگی سے لطف اٹھاتے ہیں۔ جسیا کہ رب العزت نے اپنے حبیب منظم میں اللہ کے لئے دنیاوی زندگی سے لیں اللہ کے سے فرمایا:

قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ٥ (ب ٨، سوره انعام)

''اے رسول! آپ کہہ دیجئے کہ میری نماز، میری قربانی، میری جینا اور میرا مرنا فقط اللہ ہی کے لئے ہے جوسب جہانوں کو یا لئے والا ہے۔''

جواللہ کے لئے زندہ ہے۔اللہ اسے مناجات اور محبت کی لذت عطافر ما تا ہے،اس کی حقیقت آ ثنا آ نکھاس نورانی دولت سے مالا مال ہوجاتی ہے، — اس کے بعدوہ دنیا میں اسے ایسی روحانی نعتیں بھی عطافر ما تا ہے جومقام ِ شوق پر سرفراز ہونے کے بعد عطا کی جاتی ہیں ۔اور شوق کی اس زندگی ہے موت کے بعد کی زندگی ہے ان کا کسی طرح کا تعلق نہیں ہوتا۔

# عراف المارف الما

#### مقام شوق سے انکار:

ایک بزرگ نے مقامِ شوق کامطلق انکار کیا ہے، اور یہ کہا ہے کہ شوق تو اس چیز کا ہوتا ہے جو غائب ہو۔ (مشاہدے اور معرفت کی حالت میں) ایک دوست اپنے دوست سے غائب ہی نہیں ہوتا، پھر شوق کا کیا سوال! — معرفت کی حالت میں) ایک دوست اپنے دوست سے غائب ہی نہیں ہوتا، پھر شوق کا کیا سوال! — شیخ انطاکی میشند سے جب شوق کی حقیقت کے بارے میں استفسار کیا گیا تو انہوں نے ارشاد فر مایا:

''شوق تو غائب کاہوتا ہے، — اور جب سے میں نے اسے پایا ہے، اس سے غائب ہی ہیں ہوا، پھر شوق کیسا؟''
میر ہے خیال میں شوق کے بالکل انکار کی کوئی وجہ نہیں ،اس لئے کہ روحانی نعتوں اور عنایتوں جوقر ب الہی کی نشانیاں ہیں ،
جب غیر محدود ہوں تو ایس صورت میں محبت کے شوق کا انکار کیونکر کیا جا سکتا ہے، — لیکن جہاں تک وجود کی نسبت کا تعلق ہے، وہ
(محبوب حقیق) نہ تو غائب ہے اور نہ مشاق ، البتہ طالب حق ضروران مراتب کا مشاق ہے جوقر ب کی علامتوں میں غیر موجود ہیں ،
جب اسے وہ چیزیں دکھائی نہ دیں تو ان کے لئے اس میں شوق کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، اس لئے شوق کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔

# جذبه سوق کی ایک اوروجه:

اس جذبہ شوق کے پیدا ہونے کی ایک اور وجہ بھی ہے اور وہ یہ کہ انسان میں بہ تقاضائے بشریت وطبیعت وجہالت کئی الیم

ہاتیں ہیں جوعلم کے معیار پر پورانہیں اتر تیں۔اس لئے روحانی حال انہیں اپنے معیار پر لانے کی کوشش کرتا ہے۔الیی چیزوں کا
وجود شوق کی آگ کو ہوا دیتا ہے، ۔ کیونکہ شوق ایک ایبا باطنی مطالبہ ہے جو قرب کی اونی واعلی منازل تک رسائی کے لئے ترغیب
دیتا ہے، ۔ راہ حقیقت میں بیطلب اور ترئی سے عاشقوں میں ہی پائی جاتی ہے۔اس لئے جذبہ شوق جب پیدا ہو گیا تو پھرانکار
کی کوئی تنجائش نہیں۔

#### شوق کی اہمتیت:

شخ فارس میشد فرماتے ہیں:

''اہلِ شوق کے دل اللہ کے نور سے منور ہوتے ہیں ، — جذبہ شوق سے جب ان میں تحریک پیدا ہوتی ہے تو ان سے جونور پھوٹا ہے ،اس نور سے مشرق ومغرب کے درمیان جو کچھ بھی ہے سب جگمگااٹھتا ہے ، — اس وقت اللہ تعالیٰ اہلِ شوق کوفرشتوں کے سامنے لا کرفر ما تا ہے :

> '' یہ وہ لوگ ہیں جومیرے مشاق ہیں، —اے فرشتو! میں تہہیں گواہ کرتا ہوں کہ میں بھی ان کامشاق ہوں۔'' —شخ ابویزید رکھ اللہ غرماتے ہیں:

# عمرف الممارف المحاول ا

''اللہ تعالیٰ اگر اہلِ جنت کواپنے دیدار سے محروم کر دیتو اہلِ جنت، جنت میں جانے کے خلاف ویسے ہی فریا دکریں گے جس طرح دوزخی دوزخ میں جانے سے پناہ ما تکتے ہیں'' ۔ ( یعنی مشاہدے ودیدار کے بغیر جنت میں ان کے لئے کوئی دلچپس یا سکششنہیں )

- - شیخ ابن عطا بر شیخ ابن عیا بر بی بارے میں دریافت کیا گیا کہ شوق کیا ہے، تو انہوں نے فر مایا:

د شوق، دل کی آگ اور جگر کی سوزش ہے، - قرب کے بعد جدائی سے جگر کے گلز ہے ہونے کا نام شوق ہے۔'

- کسی شیخ طریقت سے کسی نے بوچھا کہ شوق اعلیٰ ہے یا محبت! - انہوں نے فر مایا:

د محبت اعلیٰ ہے، - کیونکہ شوق محبت ہی کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔ صاحب شوق وہی ہوتا ہے جس پر محبت کا غلبہ ہو،

- انہذا محبت اصل اور بنیا دہے اور شوق اس کی شاخ۔''

- انہذا محبت اصل اور بنیا دہے اور شوق اس کی شاخ۔''

مقام شوق ومقام اشتياق:

فینخ نصر میشد نے ارشا وفر مایا:

''(مقامِ شوق اورمقامِ اشتیاق میں فرق یہ ہے کہ) مقامِ شوق تو ساری مخلوق کے لئے ہے، ۔۔۔لیکن مقامِ اشتیاق پر ہر شخص فائز نہیں ہوسکتا۔، ۔۔۔ جو کوئی مقامِ اشتیاق میں داخل ہو گیا تو پھروہ اس طرح بھٹکتا پھرتا ہے کہ اس کا نام ونشان تک باقی نہیں رہتا۔''

أنس كياہے؟

صان کے متعلق دریافت کیا گیاتو آپ نے صفرت جنید بغدادی مُرینافیۃ سے جب انس کے متعلق دریافت کیا گیاتو آپ نے ماہا:

''رعب اور ہیبت کو برقر ارر کھتے ہوئے حشمت ( تنکلف ) کواُٹھادیا جائے۔''

حضرت ذوالنون مصری میشد سے انس کے بارے میں یو چھا گیا تو آپ نے ارشا دفر مایا:

"عاشق اور معثوق کے درمیان تکلف ندرہے۔"

جیما کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اللہ تعالی سے گزارش کی:

اَرِنِيُ كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتِلِي ٥

"اللي! مجصد كها كرتوم رول كوكيي زنده كرتاب-"

اى طرح حضرت موى عليه السلام في عرض كيا:

اَرِنِي ٱنْظُوْ اِلَيْكَ٥

« اللي! مجھے اپنا جلوہ دکھا، میں تجھے دیکھنا جا ہتا ہوں۔ "

# مراف المعارف کی المحال کی

- شخردیم مینید کے اشعارای مفہوم کو بیان کرتے ہیں:
- اے دوست! تونے اپنی یاد میں میرادل لگادیا ہے، ابساری عمر تیرے خیال ہی میں گزرے گی۔''
- O اپنی محبت سے تونے مجھے اس قدر مانوس کردیا ہے، ساری خلقت سے اب میرے دل کووحشت محسوس ہوتی ہے۔''
- تیری باتیں تیری یادیں تیراذ کرمیرے مونس فم خوار ہیں، انہی کے ذریعے اب مجھے تیری طرف سے کامیابی کی بشارت سنائی دیتی ہے۔''
  - ۔۔۔، میں جس حال میں جہاں بھی ہوں، اے میرے ارادوں کے مالک! میری نظریں ہروقت تیری ہی طرف لگی رہتی ہیں۔'' اللہ تعالیٰ ہے اُنس:
    - —روایت ہے کہ مطرف بن الشخیر میں المیر المیں ا

''تم ہمیشہ اللہ ہے انس رکھو، اور فقط اس کے ہور ہو، ۔۔ اللہ کے بہت سے بندے ایسے بھی ہیں جو اللہ سے محبت کرتے ہیں اور اپنی تنہائیوں میں انسانوں سے زیادہ اللہ سے مانوس ہوتے ہیں، ۔۔۔ اور جن چیزوں سے لوگوں کو زیادہ وحشت ہوتی ہے، وہ انہی چیزوں سے زیادہ مانوس ہوتے ہیں۔،۔۔۔ اور جن چیزوں سے لوگ زیادہ مانوس ہوتے ہیں۔،۔۔۔ اور جن چیزوں سے لوگ زیادہ مانوس ہوتے ہیں۔،۔۔۔ اور جن چیزوں سے لوگ زیادہ مانوس ہوتے ہیں، انہیں ان چیزوں سے سب سے زیادہ وحشت ہوتی ہے۔''

شیخ واسطی میند فرماتے ہیں:

'' جوخص کا ئنات سے بیزار نہ ہووہ مقام انس تک نہیں پہنچ سکتا۔''

شخ ابوالحسين الوراق ومشاشة نے فرمایا:

'' جواللہ تعالیٰ ہے انس رکھنے والا ہے وہی اس کی تعظیم بھی کرتا ہے۔ عام مانوس چیز وں کی تعظیم اور ہیبت اس کے دل سے جاتی رہتی ہے، ۔۔ لیکن اللہ کی ذات ایس ہے کہتم اس سے جس قدرانس کرتے جاؤ گے، دل میں اس کی عظمت وہیبت اسی قدر بردھتی جائے گی۔''

حفرت رابعہ بھری ﷺ کا ارشاد ہے:

"برمحبت كرنے والافر مال بردار ہوتا ہے" - پھر بیا شعار پڑھے:

- ۔ ' میں دل ہی دل میں تجھ سے باتیں کرتی ہوں ،اے ہم شین جا ہے میرابدن تیرے پاس ہو۔''
- -میرابدن گرچیمیرے ہمنشین کے قرب میں ہوتا ہے، لیکن میرے دل کا ساتھی میراا پنا ہے کوئی غیر نہیں۔ "
  - صحفرت ما لک بن دینار میشانند غرماتے ہیں:

"جو خلوق سے ہم کلام ہونا چھوڑ کر اللہ ہے ہم کلام ہونے سے مانوس نہ ہو،اس کاعلم کم ہوجاتا ہے، --اس کے دل کی بصارت جاتی رہتی ہے،اور عمر برباد ہوتی ہے۔"

ایک بزرگ ہے کی نے پوچھا:"گھریں آپ کے ساتھ کون ہے؟" - فرمایا:

# مر مله المام المرابع ا

"الله مير ب ساتھ ہے، اور مجھے اللہ كے انس سے بھى وحشت نہيں ہوكى۔"

O - شخ خراز میشد فرماتے ہیں:

"انس بيب كدارواح مجالس قرب مين ينج كرمجوب عيه بم كلام مول-"

محبت کی تازگی اور حقیقت توحید:

ایک عارف کامل نے اہل محبت کی تعریف بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مجبت ہر لمحدان سے پیوستہ ہوکر تازہ ہوگئ ہے بلکداس نے ان محبت کرنے والوں کو حقیقی سکون کے ساتھ اپنی پناہ میں لے لیا ہے۔ پھریہ ہوا کدان کے دل فریا دکرنے لگے اور رومیں شوق میں لگ گئیں۔

ان لوگوں کی بیمبت اور شوق ہت کی طرف سے حقیقت تو حید کی طرف ایک اشارہ ہے جو''الوجود باللہ'' کہلا تا ہے۔اس وقت ان کی سب تمنا کمیں اور امیدیں منقطع ہو جاتی ہیں ۔ان پراللہ تعالیٰ کی نعتیں نازل ہوتی ہیں۔

الله تعالی اگرسب پیغبروں کو بیتا کہ جوبھی مانگنا جا ہووہ مانگ لو، — تو بھی بیصاحبان وہ چیزیں نہ مانگتے جواللہ تعالی نے اللہ تعالی اللہ کی معرفت خاصل ہے،اس لئے ان نے اپنے علم کامل کے ذریعے روز ازل ہے ان کے لئے خصوص کر دی ہیں، — چونکہ انہیں اللہ کی معرفت خاصل ہے،اس لئے ان کی ساری توجہ اس کی ذات پر مرکوز ومبذول رہتی ہے، — عام بندگائِ خدا ان پر اس لئے شرک کرتے ہیں کہ ان کے دلوں سے سب دنیاوی تفکرات اورخواہشیں نکال دی گئی ہیں، —

یہاں ندکوراشعار کا درج ذیل مفہوم اسی موقف کو بیان کرتا ہے:

- ۔ "میرے دل میں طرح طرح کی خواہشیں جمع ہوگئ تھیں،میرے نفس نے جب تخبے دیکھا تو بکھری ہوئی سب خواہشیں یکجا ہوگئیں۔
- ان لوگوں کو بھی مجھ پر رشک آنے لگاہے ، بھی جن پر مجھے رشک آیا کرتا تھا، جب سے تو میر امولی بن گیا ہے ، مخلوق نے مجھے
   اپنا آقا مان لیا ہے۔
- ۔ میں نے عام لوگوں کی خاطران کا دین اوران کی دنیا چھوڑ دیئے۔اب تیرا ذکر ہی میرا دین ہے، تیری باتیں میری دنیا ہے۔''

#### أنس كے مشمولات:

انس كے مشمولات ميں سيسب ب

0 —اس كاذكر،

🔾 — الله کی اطاعت،

O —ساری عبادات۔

O — الله کے کلام کی تلاوت،

انس الله تعالی کی نعت اوراس کا عطیہ ہے، ۔۔ مگریدانس وہ روحانی حال نہیں جومقربین بارگا والی کے لئے تحصوص ہے، ۔۔۔

# حال المان ال

انس بھی ایک روحانی حال ہے جواس وقت ظہور میں آتا ہے جب باطن بالکل پاک اورصاف ہو، -- باطن کی صفائی و پاکیزگی

- تاوی اسباب وعلائق سے طع تعلقی ،
- خواہشات ووسوسات کودورکرنے سے حاصل ہوتی ہے

## أنس كي حقيقت:

میرے نزدیک اُنس کی حقیقت ہے ہے کہ عظمت اللّٰہی کی درخشانی اور تابانی سے وجود کوصاف کیا جائے ، — اور روح فتو حات کے میدانوں میں پھیل جائے۔

اُنس کو بذاتِ خوداستقلال حاصل ہے اوراس میں قلب بھی شامل ہے۔ اُنس استقلال کے ساتھ ہیبت میں داخل ہوتا ہے،

روح جب ہیبت میں جمع ہو کرنفس کے مقام میں تہذشین ہوجاتی ہے۔ اس کا نام'' انس ذات' ہے، — ہیبت چونکہ ذات مقام بقا میں ہوتی ہے۔ اس لئے بیدونوں قسمیں یعنی انس اور ہیبت ، اس'' انس ذات' سے مقامیں ہوتی ہے۔ اس لئے بیدونوں قسمیں یعنی انس اور ہیبت ، اس'' انس ذات' سے مختلف ہیں جوفنا کا وجودختم کر دیتے ہیں۔ اور یوں بقا حاصل ہوتی ہے، — جلال و جمال کی صفات کا مطالعہ ومشاہدہ فنا سے پہلے ہیب اورانس کوجنم دیتا ہے۔ بیدمقام آلوین کہلاتا ہے۔

جو با تیں ابھی ہم نے ذکر کی ہیں وہ سب فنا کے بعد مقام تمکین اور مقام بقامیں پہنچ کرمشاہد ہ ذات سے حاصل ہوتی ہیں، — اُنس سے نفس مطمئنہ کوخضوع، — اور ہیبت سے خشوع حاصل ہوتا ہے، — خضوع وخشوع تقریباً ہم معنی الفاظ ہیں۔ دونوں میں ایک لطیف فرق پایا جاتا ہے جوفقط روحانی اشار سے سے مجھا جاسکتا ہے۔

# قرب کیاہے؟

﴾ لیا ہے: قرب بھی روحانی حال کی ایک قتم ہے۔اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول اکرم مَثَالِیَّیْمُ سے فرمایا: وَاسْتُجُدُ وَاقْتَرِبُ ٥

"سجده کریں اور اپنے رب کے قریب ہوجا کیں۔"

حدیث شریف میں ہے کہ بندہ سجدے میں اپنے رب کے قریب ترین مقام پر ہوتا ہے۔ چنانچہ سجدہ کرنے والے کو سجدہ کا مزہ چکھادیا جائے تو وہ اللہ کے قریب ہوجاتا ہے۔ وہ اپنے سجدوں کی بدولت ما کان و ما یسکون کی بساط کوجلد طے کرلیتا ہے۔ پھر اسے جا درعظمت کے ایک کونے پر سجدہ کرنے کا شرف حاصل ہوتا ہے اور وہ اللہ سے قریب ہوجاتا ہے۔ ۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں:

"جب مجھے حضوری محسوس ہوتی ہے تو یا رب، یا اللہ پکارتا ہوں الیکن یہ کہنا مجھے پہاڑوں سے بھی زیادہ بھاری معلوم ہوتا ہے۔''

# موارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ان سے پوچھا گیا کہ ایسا کیوں ہے، -فرمایا:

''اس کی وجہ یہ ہے کہ ندا تو پردے کے بیچھے سے کی جاتی ہے،اور میں اسے حجاب سے بکارتا ہوں، — کیاتم نے بھی یہ دیکھا ہے کہ کوئی ہم نشیں اپنے ہم نشیں کو پکارتا ہو۔ یہ تو سب اشاروں کنایوں اور رازونیاز کی باتیں ہیں۔''

#### شكر ومحويت:

ندکورہ بالا گفتگو میں ایک بڑے ہی بلندمقام کا ذکر آیا ہے۔جس کا قرب سے خاص تعلق ہے۔ بیمقام سکراورمحویت کی کیفیات پر مشتمل ہے۔ بیمقام اس بند ہُ حق کو حاصل ہوتا ہے جو سکراور محویت کے اثر ات سے اپنی ہی روح کے نور میں غائب ہوجائے ، سے جب وہ ہوش میں آتا ہے اورمحویت کم ہوجاتی ہے تو اس کی روح نفس سے ،اورنفس روح سے آزاد ہوجاتا ہے۔ بلکہ بندے کی ہر حالت و کیفیت اپنے اصل مقام کی طرف لوٹ آتی ہے۔

## هوش مندی:

نفس مطمئنہ جب نیاز مندی اور مقام بندگی کی طرف لوٹ آتا ہے تو ہے ساختہ یا اللہ، یارب کہنے لگتا ہے۔ روح اپنی فتوح اور روحانیت کے کمالات میں مشغول ہو جاتی ہے، — بیصورت، پہلی صورت سے کہیں زیادہ اکمل واقر ب ہے۔ اس صورت میں قرب کاحق اس طرح پورا پورا اوا کیا گیا ہے کہ روح اپنی فتوحات کے لئے آزاد ہے۔ اور نفس بھی چونکہ مقام عبودیت پرلوٹ آیا ہے۔ اس لئے وہ بندگی کے آداب بھی بخو بی اوا کرتا ہے، — اور یہ بات طے ہفس جس قدر آواب بندگی کا خیال رکھتا ہے۔ اس کے روحانی حال اور قرب الہی میں اضافہ ہوتا ہے۔

## قرب کامعیار کیاہے؟

——حضرت جنید بغدادی میشینفر ماتے ہیں: ○ —حضرت جنید بغدادی میشینفر ماتے ہیں:

''اللہ تعالیٰ بندوں کے دلوں سے اتنا ہی قریب ہوتا ہے جتنا وہ بندوں کے دلوں کواپنے سے قریب یا تا ہے ، — اب دیکھنا پیہے کہ وہ تمہارے دل سے کتنا قریب ہے۔''

شخ ابو یعقوب السوی میشاند نے فر مایا:

'' بندہُ حق جب تک قرب کے خیال میں رہتا ہے تب تک اسے قرب حاصل نہیں ہوتا ، — مقامِ قرب میں پہنچ کرا گر وہ مشاہد ہُ قرب کا خیال چھوڑ دے ،اس وقت وہ قرب میں پہنچ جائے گا۔''

- انبی خیالات کوایک شاعرنے اس طرح بیان کیا ہے:
- سن میں اپن زبان کے سہارے تیری مناجات میں گن ہوں ،اس لئے کہ میں نے تجھے اپنے باطن میں پالیا ہے۔
  - ایک لحاظ سے اس طرح ہم ساتھ ساتھ ہیں اور ایک لحاظ سے ایک دوسرے سے الگ الگ ہیں۔
  - تیری عظمت وجلال ہے میری آئی میں اس قدر مرعوب ہو گئیں کہ میں تیری زیارت ہے مخطوظ نہیں ہوسکا۔

حال عبل عالم المعارف ا

میضرور ہے کہ میری محبت رنگ لائی ہے کہ اس نے تجھے میرے دل کے قریب کردیا ہے۔''

حضرت ذوالنون مصری میشاند غرماتے ہیں:

"جوبنده الله تعالى سے جتنا قريب ہوتا ہے،اس پراسي قدرزياده الله كي ہيب چھا جاتى ہے۔"

O - سبل بن عبدالله تسترى مِينالله في مايا:

"مقامات قرب میں سب سے قریبی مقام کانام حیاہے۔"

شخ نصر مُقافلة فرمات ميں:

''اتباع سُنّت کے ذریعے معرفت کا حصول ہوتا ہے، ۔۔۔ اور فرائض کی ادائیگی سے قربت نصیب ہوتی ہے، ۔۔۔ اور نوافل کی بیشگی سے محبت حاصل ہوتی ہے۔''

حیاکیاہے:

حیا بھی روحانی حال کی ایک قتم ہے، ۔ جیا کا دوطرح سے اطلاق ہوتا ہے:

حیا کاوصف عام،
 حیا کاوصف خاص

عام حیایا وصف عام وہ ہے جس کارسول اکرم مَنَّافِیْمُ نے یوں حکم دیا ہے:

"الله تعالی سے اس طرح حیا کروجس طرح اس سے حیا کرنے کا حق ہے۔"

صحابه كرام في عرض كيا:

" يارسول الله مَا لَيْظُمُ ! ہم حياتو كرتے ہيں۔"

رسول الله مَا الله ما الله ما الله

‹‹نبیس،اسطرحنبیں! - بیکامل حیانبیس، بلکہ جو محض اللہ ہے حیا کرنے کا بوراحق ادا کرنا جا ہے تواسے جا ہے کہ:

○ — و و ا ہے سر کی اور اس میں جو کچھ حفوظ ہو، کی پوری پوری حفاظت کر ہے ،

○ ۔۔۔ اس طرح اپنے پیٹ کی بھی اور اس کے اندر کی چیز وں کی حفاظت کرے،

نیزموت اور مصیبت کو بھی یا دکرے ،

جواپی آخرت کوبہتر بنانا چاہے وہ دنیا کی زیب وزینت کوترک کردے۔
 اگر کوئی ان با توں پڑمل کر ہے توسمجھ لو کہ اس نے اللہ تعالی سے حیا کرنے کا پورا پورا حق ادا کردیا۔''
 اس حیا (عام وصف) کا تعلق روحانی مقامات سے ہے۔

خاص حيا:

\_\_\_\_ خاص حیا کاتعلق روحانی احوال ہے ہے، ۔۔۔ اس کی مثال امیر المؤمنین ذوالنورین حضرت عثمان غنی رکافٹنے سے ندکور ہے۔

# عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

"جب میں تاریک جگہ پر بھی عسل کرتا ہوں تواس وقت بھی اللہ سے حیا کے باعث یانی یانی ہوجا تا ہوں۔" حضرت سرى تقطى مينية شخ ابوالعباس المؤدب مُشاللة كونفيحت كرتے ہوئے فرمایا: ''میری بیہ بات بخو بی یا در کھو کہ حیا اور اُنس دونوں دل کا طواف کرتے ہیں، — وہ کسی دل میں جب زُہر وورع کو پاتے ہیں تو وہاں پڑاؤڈال دیتے ہیں ورندآ گے بڑھ جاتے ہیں۔''

حيااورانس كى تعريف:

حیا کی تعریف یہ ہے کہ بندے کی روح جلال والے عظیم رب کے حضور تعظیم کے لئے سرنگوں ہوجائے ، — اُنس کی تعریف یہ ہے کہ روح حسن و جمال کی نہایت سے محظوظ ولطف اندوز ہو۔ ، — جب بید دونوں حیا اور انس بیکجا ہوجاتے ہیں تو بیعطائے الہی کی انتہااورلطف وکرم کی نہایت ہے۔جیسا کہ شیخ الاسلام کے بیاشعاران مطالب کو بخو بی واضح کرتے ہیں:

🔾 --- دل میں اس کے دیدار کا شوق ہے کیکن دیکھنے کا حوصانہیں ہور ہا۔اس لئے کہاس کے حسن و جمال کے رعب کاعالم ہی کچھ

- 🔾 اس کے حسن و جمال سے محروم ہونے کی وجہ کوئی خوف نہیں ہے بلکہ دوست کی وجاہت نے ہیبت ز دہ کر دیا ہے۔
  - اس کی نظر کرم ہوجائے تو جینے کا بہانہ ہوجا تا ہے، اورا گروہ منہ پھیر لے تو موت کا بہانہ ہوجا تا ہے۔
- 🔾 —'' وہ میر بے سامنے ہے، میں اس کے سامنے ہوں، مگر میری نظر نہیں اٹھ رہی۔ پھر پھیر وں اس کے خیالوں میں کھویا ہوار ہتا
  - O ایک صاحب عقل کا کہناہے:

- ایک صاحب س کا کہنا ہے: ''جوخص حیا کے ساتھ کلام کرتا ہے'لیکن باتیں کرتے ہوئے اللہ سے حیانہیں کرتاوہ دھوکے باز ہے۔'' ش

🔾 — شيخ ذوالنون مصري ميشد كاارشاد ب:

"دل میں الله کی ہیبت موجود ہونے کا نام حیاہے، اوریہ کہ دل میں پہلے سے موجود الله کی عظمت بھی برقر اررہے۔"

شخ ابن عطاء رئة الله غرماتے ہیں:

'' ہمیت وحیا ہوں توعلم وجودیا تا ہے، —اگر ہمیت وحیا کا وجود نہر ہے تواس علم میں کوئی بھلائی نہیں۔''

○ - شخ ابوسلیمان دارانی و شاید فرماتے ہیں:

''اللہ کے بندوں کاان جار درجات پڑھم رہتا ہے:

ان بندوں میں سے سب سے زیادہ بزرگی اورا کرام اس کا ہے جس کا حیایرعمل ہو،اوراسے اس بات کا یقین ہو کہ اللہ تعالیٰ اسے ہرحال میں دیکھتا ہے۔اس لئے وہ اپنی نیکیوں پران گناہ گاروں سے بھی زیادہ شرما تا ہے جوایئے گناہوں

# حال عوامه المعارف المع

پرشرم محسوس کرتے ہیں۔"

ایک اور بزرگ کا کہناہے:

''اللّٰدتعالى جب حياوالے انسانوں كى طرف دىكھتا ہے تواس كاجلال اورعظمت ان كے دلوں پر ہميشہ كے لئے چھاجا تا ہے۔''

اتصال كياب؟

اتصال بھی روحانی حال کی ایک تتم ہے۔

شخ ابوالحن نوری میشد فرماتے ہیں:

"دلول كے مكاشفات اور مشاہدات اسرار كانام اتصال ہے۔"

ایک اور بزرگ کا کہناہے:

"اتصال کامفہوم ہے کہ انسان باطنی اسرار کوفراموش کردے۔"

ایک اور صاحب نظر فرماتے ہیں: ،

''اتصال بیہ ہے کہ بندہُ حق کواس کے خالق کے سواد دسرا کوئی اور دکھائی نید ہے،اوراس کے علاوہ اس کا دھیان کسی اور کی طرف نہ ہو۔''

شخ سہل بن عبداللہ تستری میشانی فرماتے ہیں:

''جب لوگوں کو آزمانے کے لئے تحریک دی جاتی ہے تو وہ حرکت میں آجاتے ہیں، ۔۔۔ اور جب انہیں سکون ملتا ہے تو وہ اتصال کی حالت میں آجاتے ہیں۔''

عاملين كى اقسام:

یجی بن معاذ بیشنفر ماتے ہیں کہ عاملین کی جاراقسام ہیں:

○--تائب، ٥--زاہد، ٥--مشاق، ٥--واصل

تائب پرتوبه کا، — اور زاہد پرزُہد کا پردہ پڑا ہے، — مشاق پر حال کا پردہ ہوتا ہے، — فظ واصل (باللہ) ایسا ہے کہ اس سے کوئی شے حق کونہیں چھپا سکتی۔

# واصل اورمتصل كا فرق:

شخ ابوسعیدالقرشی میشینفر ماتے ہیں:

''واصل وہ ہے جس کے پاس خداخود پہنچ جائے۔اس لئے اسے قطع تعلقات کا کوئی خدشہیں ہوتا، ۔۔ متصل وہ ہے جو ملنے کی کوشش کرتا ہے'لیکن جیسے ہی قریب آتا ہے قطع تعلق ہوجاتا ہے۔''

ایسے لگتا ہے کہ واصل اور متصل کی تعریف میں مرید اور مراد کا کنائے میں ذکر کیا گیا ہے کہ ان میں سے پینخ (مراد) کو مکافضہ

# عواف المعارف المحارف المعارف ا

کے ذریعے ہدایت ملی ،اور دوسرے (مرید) کواس لئے لوٹا دیا گیا کہوہ مزید کوشش کرے۔

O - شیخ ابویزید میشاند کا کہناہے:

"واصلين كين اشغال بين:

ان کی توجہ ہرطرح سے اللہ کی طرف ہو،

🔾 — ان كامشغلەصرف اللەكى ياد ہو،

🔾 — وەاللەبى كىطرف رجوع كريں\_''

O - شخ سیاری میشاند فرماتے ہیں:

''وصول ایک بڑا ہی اہم مقام ہے۔اللہ تعالی جب بیر چاہے کہ اس کا بندہ اس سے قریب ہو جائے ،تو وہ اس کا راستہ مختصر کر کےاس کی دُوری کوقرب سے بدل دیتا ہے۔''

سینخ جنید بغدادی میشد نے فر مایا:

"واصل وہ ہے جسے رب کا قرب حاصل ہے۔"

O - حضرت رديم مين فرمات بين !

''اہل وصول وہ ہیں جن کے دل اللہ نے جوڑ دیئے ہیں۔اس لئے ان کی سب قو تیں ہمیشہ محفوظ رہتی ہیں اور مخلوق کو ان سے رابطے وآمد ورفت سے بالکل روک دیا جاتا ہے۔''

شخ ذ والنون مصری میشاند فر ماتے ہیں:

''جوراوحق سے بلٹ جائے، وہ اس راہ پر پھرواپس نہیں جاتا، — جواس کے قریب پہنچ جائے، وہ وہاں سے پھر واپس نہیں آتا۔''

#### اتصال ومواصلت:

مشائخ کرام نے اتصال اور مواصلت کی یوں تو ضیح کی ہے کہ کوئی بند ہُ حق جب اپنے ذوق اور وجدان کی راہ سے یقین کامل کے مرتبے پر پہنچ جائے توسمجھ لینا چاہئے کہ وہ مرتبہ وصول پر پہنچ گیا، —اس میں بھی مراتب کا فرق پایا جاتا ہے۔

- پچھلوگ وہ ہیں جواللہ تعالیٰ کواعمال کے ذریعے پالیتے ہیں۔ یہ بچلی کا ایک مرتبہ ہے۔اس حالت میں وہ اللہ کے نعل سے واقف ہوجاتے ہیں۔ اس سلئے وہ اپنے اور غیر کے نعل کوفنا کر دیتے ہیں۔اس صورت میں وہ تدبیر واختیار کے دائر بے سے نکل جاتے ہیں، یہ وصول کا ایک درجہ اور مرتبہ ہے۔
- — ان میں کچھلوگ ایسے ہیں جومقامِ انس اور ہیبت پر تھہرے ہوئے ہیں۔ ان کے قلوب پر مشاہد ہ جلال و جمال کا انکشاف ہوتا ہے۔ پیطریق صفات کی جل کہلاتی ہے، پیمقام وصول کا دوسر ادر جداور مرتبہے۔

○ — کچھلوگ ایسے ہیں جومقام فنا کی طرف ترقی کرتے ہیں۔ان کے ماطنوں پریقین ومشاہدے کے انوار ویجلیّات کا نزول

عوارف المعارف المعارف

ہوتا ہے۔اس کے مشاہدہ میں کھوکروہ اپنے وجود سے بھی غائب ہوجاتے ہیں، — بیمقام وصول کا تیسرا درجہ اور مرتبہ

-4

یدرجہ خواص اور تحلی ذات کے مقربین کے لئے مخصوص ہے۔

## حق اليقين:

مقام وصول کے تیسرے درجہ سے بلند درجہ حق الیقین کا ہے۔ دنیا میں فقط خواص کواس کی ایک جھلک دکھلائی جاتی ہے، ۔۔۔
اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ بند ہُ حق کے سرایا میں مشاہدے کا نور سرایت کرجا تا ہے جس سے اس کی روح ، قلب اورنفس بلکہ جسم بھی محظوظ ہوتا ہے، ۔۔۔ یہ وصول کا سب سے اعلیٰ مرتبہ ہے۔

ان سب روحانی احوال کے ساتھ جب کوئی علم حقیقت کو حاصل کر لیتا ہے، اس وقت بھی وہ یہی سمجھتا ہے کہ ابھی وہ منزل کے نکتہ آغاز پر کھڑا ہے۔ مرحبۂ وصول جانے کہاں ہے، — وصول تک پہنچنے کے لئے اس کے راستے میں ابھی کتنے پڑا وَ ہیں، کتنی منزلیس درمیان ہیں کہ آخرت کی لافانی عمروں میں ان منزلوں کا طے ہونا محال ہے۔ چہ جائیکہ انہیں دنیا کی مختصر زندگی میں طے کر لیا حائے۔

# فبض وبسط كياهي؟

قبض ہویابسط ، دونوں ہی روحانی احوال کی متم ہیں اور عمدہ حال ہیں۔ارشاد باری ہے:

وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُه

"الله تعالی کم بھی کرتا ہے اور بردھا تا بھی ہے۔"

مشائخ کرام نے اس موضوع پر بھی کلام کیا ہے۔اوراس حوالے سے بہت سے اشارے بیان کئے ہیں لیکن ان اشاروں کی حقیقت مجھ پر واضح نہیں ہوسکی۔مکن ہے دیگر اربابِ حق کے لئے بیاشارے کفائت کرتے ہوں، سے میں یہاں ان کی وضاحت کرنا چا ہتا ہوں۔شاید کسی طالبِ حق کواس کی ضرورت محسوس ہو،اور میری اس وضاحت کووہ سراہے۔

#### قبض وبسط كاز مانه:

یہ بات ذہن شین رہے کہ بض وبسط کا ایک معین زمانہ اور خاص وقت ہوتا ہے۔ چنانچہ ان کاظہور نہ اس معینہ وقت سے پہلے، ہوسکتا ہے اور نہ بعد میں — ان کا موسم معینہ وقت، خاص محبت کے ابتدائے حال میں ہوتا ہے۔ نہ اس کے آخر میں، نہ ابتدائے حال سے پہلے۔

## رنج ونشاط:

موُمن ہونے کے باعث جولوگ عام محبت کے مقام پر ہوں انہیں نہ تو قبض لاحق ہوہوگا اور نہ بسط ہوگا۔ بلکہ انہیں امید وہیم کے حال سے گزرنا پڑتا ہے، — البتہ یہ ہے کہ ان پرقبض اور بسط کے احوال سے ملتی جلتی کیفیت طاری ہوتی ہے، —جنہیں غلطی

#### عمارف المعارف المحارف المحارف المعارف المعارف

سے قبض وسط مجھ لیا جاتا ہے، — رنج وغم کو بض خیال کیا جاتا ہے جبکہ نفسانی ہل چل اور طبعی نشاط کو بسط خیال کیا جاتا ہے۔ حالانکہ رنج ونشاط دونوں کا سرچشمہ فقط نفس ہے، — اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کنفس کی بیصفات، جو ہرنفس کی بقاء کے ساتھ موجود ہیں — اور جب تک نفس امارہ کی صفات موجود ہوں، تب تک نفسانی ہل چل اور نشاط بھی باتی رہتے ہیں، — رنج وآلام بھی نفس ہی کی صفات ہیں جبکہ نشاط بح طبع میں طلاحم کے باعث نفس کی لہریں بلند ہونے کا نام ہے۔

#### قبض وبسط كاظهور:

جب کوئی شخص عام محبت سے ترتی کر کے خاص محبت کے ابتدائے حال میں پہنچتا ہے تو وہ صاحب حال، صاحب قلب اور صاحب نفس لوامہ بن جاتا ہے، — تب سے اس پر قبض و اسط کی کیفیات کیے بعد دیگرے طاری ہونا شروع ہو جاتی ہیں جبکہ وہ ایمان کے مرتبہ سے ترتی کر کے ایقان کے مرتبہ پر پہنچتا ہے اور اسے محبت ِ خاص کا حال حاصل ہو جاتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ اس کے اندر بھی قبض کی کیفیت پیدا کرتا ہے، اور بھی بسط کی کیفیت پیدا کردیتا ہے۔

🔾 — شیخ واسطی رواند فر ماتے ہیں:

''الله تعالی قبض کے ذریعے تہارے فائدے میں کی کرتا ہے، — اور بسط کے ذریعے اسے بڑھا تا ہے۔''

شخ ابوالحن نوری مشد فرماتے ہیں:

''قبض کے ذریعے اللہ تعالیٰ تمہاری ذات کوسیٹنا ہے، —اور بسط کے ذریعے تمہیں اپنے لئے بڑھا تا ہے۔''

#### فبض وبسط کےاسباب:

یہ بات ذہن نثین رہے کہ نفسانی صفات کے غالب آجانے سے قبض کو جود ملتا ہے، — اور قلبی صفات کے غالب آنے سے بسط کاظہور ہوتا ہے، — اس کشکش کے باعث قبض وسط کاظہور ہوتا ہے، — اس کشکش کے باعث قبض وسط کی کیفیات پیدا ہوتی رہتی ہیں۔

۔ جوصاحبِ نِفس ہوتا ہے، وہ اپنفس کی وجہ سے ظلماتی تجاب (تاریک پردے) کے تحت ہوتا ہے، صبح وصاحبِ قلب ہوتا ہے، وہ اپنے قلب کی وجہ سے نورانی تجاب کے تحت ہوتا ہے۔

اورای اعتبار سے قبض وبسط کی کیفیات وار دہوتی ہیں۔

#### فبض وبسط كاازاله:

جب کوئی صاحب، قلب کے جاب تک نکل کرتر تی کرتا ہے تو پھروہ حال کا پابند نہیں رہتا۔ اس وقت وہ بیض وسط کے تصرف سے بھی نکل جاتا ہے، سے جب تک وہ قلب کے نورانی وجود سے نکل کر بارگاہ قرب میں رہتا ہے، تو نفس کے حجاب اور قلب کے حجاب سے بھی آزاد ہوتا ہے۔ حجاب اور اس وقت تک قبض وبسط کی کیفیات سے بھی آزاد ہوتا ہے۔

جب وہ فنا اور بقا کے مقام سے لوٹ کر ( ظاہری) وجود کی طرف آ جاتا ہے تو اس وقت اس کا نورانی وجود بھی جوقلب کہلاتا

## عبرف الممارف ا

ہے،لوٹ آتا ہے، — اس کے ساتھ ہی قبض وسط کی کیفیات بھی نمودار ہونے لگتی ہیں، —اور جب وہ پھرفنا وبقا کے مقام پر پہنچ جاتا ہے توقبض وبسط کی کیفیات غائب ہوجاتی ہیں۔

شخ فارس مِیشلیفر ماتے ہیں:

'' پہلے بف کا ظہور ہوتا ہے پھر بسط نمودار ہوتا ہے، ۔ پھر بیرحال ہوتا ہے کہ نہ بض رہتا ہے، نہ بسط رہتا ہے۔ قبض وبسط کا ظہور وجود سے مشروط ہے (یعنی جب وجود کی حالت پائی جائے)، ۔ اور فنا وبقاء کی حالت میں نہ قبض ہوتا ہے نہ بسط۔''

#### بسط میں بے اعتدالی:

قبض کی کیفیت، بسط میں (بے اعتدالی) افراط کے باعث سزا کے طور پر پیدا ہوتی ہے، — اس کی صورت یہ ہے کہ جب قلب پر غیبی واردات نازل ہوتی ہے تو قلب پر بسط کی کیفیت طاری ہوجاتی ہے۔ اس وقت نفس کوبھی اس بسط سے کچھ چرانے کا موقع مل جاتا ہے، اس روحانی جذبے کا جب نفس پر اثر پڑتا ہے تو طبعی طور پر وہ خوشی سے سرشار ہوجاتا ہے، اور بسط کی یہ بہتات نشاط کی شکل ابنالیتی ہے، — چنانچہ اس کے مقابل قبض کی کیفیت اُجا گرکر کے اسے سزادی جاتی ہے۔

#### فبض كأعلاج:

اگرفیض کی ہرکیفیت کو پر کھا جائے تو یہ بات سامنے آئے گی کہ ایسانفس کی حرکت اور اس کی صفات کے ظاہر ہونے کے باعث ہوا ہے، — چنانچیفس کی اصلاح کر کے اسے حالت اعتدال میں رکھا جائے ، اور وہ سرکشی اور نافر مانی سے باز رہے تو کوئی صاحب دل قبض کی کیفیت کا شکار نہ ہو، — اور شرط بہ ہے کہ اس کی روح اُنس کے ساتھ اعتدال کی رعایت کو پیشِ نظر رکھے، اور اس ارشاد الہی بڑمل پیرار ہے:

لِكَيْلاَ تَأْسُوا عَلَى مَافَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا التَاكُمُ

« تم گزری ہوئی چیزوں برغم نہ کھا ؤ، نہ حاصل شدہ چیزوں پر (بے تحاشہ ) خوشی کرو۔ "

روح وقلب پراگراس قتم کی خوثی کا جذبہ طاری رہے،اور جبکہ خوثی کے اس موقع پراللہ سے رجوع کر کے اس جذبہ مسرت کو لطیف بنا دیا جائے تو وہ کشف بن کرقبض کا موجب نہیں بنتا، —اور اللہ تعالیٰ کی طرف اگر رجوع نہ کیا جائے تو نفس شانے اُچکا کر اس میں سے اپن خوشی کا حصہ لے لیتا ہے۔نفس کی ریخوشی ایسی ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے منع فر مایا ہے۔

مجھی کھارقبض کی وجہ مذکور بالا ہوتی ہے، — یہ ایک لطیف ترین گناہ ہے جوقبض کا باعث بنتا ہے۔ کیونکہ نفس اپنی حرکتوں اور صفتوں کی وجہ ہے قبض کا شکار ہوجا تا ہے۔

اہل قبض وبسط اور اُمیدوہیم:

اہلِ قبض دبسط بھی امیدوہیم کی کیفیات سے دو چار ہوتے ہیں ، —اس طرح صاحب اُنس و ہیبت بھی امیدوہیم کاشکار ہوتے

## عمارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

ہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ امید وہیم ضروریاتِ ایمان سے ہیں (یعنی ایمان کا حصہ ہیں) لیکن قبض وسط عام اہلِ ایمان میں نہیں پائے جاتے (کیونکہ خواص کا خاصہ ہے)، —اور پھرامید وہیم کا فیضانِ قلب کم ہوتا ہے۔اس طرح اہلِ فنا وبقاءاور مقربین میں بھی امید وہیم نہیں یائی جاتی ۔اس لئے یہ حضرات قلب کے دائرہ کارسے باہر ہوتے ہیں۔

اسباب سے ناواقفی و کم آگہی:

طالبِ حق کے باطن جب قبض وسط کی کیفیات سے دوجار ہوتے ہیں لیکن وہ ان کے اسباب کے بارے میں پھھ ہیں جہ ہیں جہ ہیں ج جانتے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ جن لوگوں کے دلوں پر بیض وبسط کی کیفیات طاری ہیں، وہ روحانی حال اور روحانی مقام سے متعلق بہت کم جانتے ہیں۔

مگر جو حال ومقام سے بخو بی واقف ہوتے ہیں قبض وسط کے اسباب ان سے پوشیدہ نہیں رہتے ، — پچھ حضرات پرقبض وسط کے اسباب اس طرح مشکوک ومشتہ ہوجاتے ہیں جس طرح شک کی بناء پر رنج وغم کو بیضے ہیں اور نشاط کو بسط ، کین جس کا قلب استقامت کی دولت سے مالا مال ہے، وہ ان اسباب سے نا واقف نہیں رہتا۔

#### اہلِ نفس مطمئنہ:

جن حضرات کے نفوس، نفوسِ مطمئنہ ہیل، وہی لوگ قبض وبسط کی کیفیات طاری ہوئے بناتر قی پاتے ہیں۔ان حضرات کے جو ہرنفس سے نہایی آگ بلند ہوتی ہے جوقبض کا سبب بن سکے، — اور نہ مختلف خواہشیں ان کےنفس میں طلاحم برپا کرتی ہیں جن کی وجہ سے بسط کی کیفیت طاری ہو۔

#### نفس كاقبض وبسط:

تیبن وبسط بھی صرف نفس میں ہوتا ہے، قلب میں نہیں ہوتا، —نفس مطمئنہ چونکہ قلب سے ہے، اس لئے بنن وبسط نفسِ طمئنہ میں تو ہوتا ہے اس کی وجہ بیہ کے قلب روحانی شعاعوں کے دائر ب طمئنہ میں تو ہوتا ہے کی قلب روحانی شعاعوں کے دائر ب میں ہے اس کی وجہ بیہ کے قلب روحانی شعاعوں کے دائر ب میں ہے اس طرح محفوظ ہوکر قرب کی آرام گاہ میں پہنچ جاتا ہے، اور یول قبض وبسط دونوں سے محفوظ رہتا ہے۔

#### فنا کیاہے؟

ندکور ہے کہ فنا کے معانی ومفہوم یہ ہے کہ لذتوں کوایسے فنا کر دیا جائے کہ کسی شے سے بھی کوئی لطف ولذت محسوں نہ ہو، — اور یہ کہ اللّٰہ کی ذات میں اس طرح فنا ہو جانا کہ ہر شے قطع تعلق کرلیا جائے ، — شیخ عامر بن عبداللّٰہ مُشاللَّه فی اللّٰہ علی اللّٰہ مُشاللًٰہ مُشاللہ مِشاللہ مُشاللہ مُشالہ

" بجھے اس بات کی کوئی پرواہ نہیں ہوتی کہ میں نے عورت کود یکھایا دیوارکو۔

الیا شخص ہرونت اللہ کی یا دمیں مصروف رہتا ہے اوراہے کسی کے اختلاف کی کوئی پرواہیں ہوتی۔

#### بقا کیاہے؟

بقابھی فناکے پیچے پیچے ہوتی ہے، - بقائے معنی یہ ہیں کہ انسان اپنی ہر چیز کوفٹا کر کے خودکو اللہ کے لئے باقی رکھے، - باقی

## عوارف المعارف المعارف

وہ ہے کہ جس کے لئے ساری چیزیں شئے واحد بن جائیں۔اوراس کی سب حرکتیں کسی اختلاف کے بغیر حق کی موافقت میں ہو جائیں۔ یعنی وہ سب اختلا فات کوفنا کر کے موافقت کے لئے باقی رہ جائے۔

فناوبقا كالحيح مفهوم:

میرے خیال میں یہ جو پچھ کہا گیا ہے۔ بچی تو بہ کے لئے اس کا اطلاق صحیح ہے۔ فنا اور بقاسے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ فنا کے بارے میں حضرت عبداللہ بن عمر خلافئو کی اس روایت سے وضاحت ہوتی ہے۔ کہ ایک بار آپ طواف کررہے تھے۔ اس دوران کسی نے انہیں سلام کیا الیکن انہوں نے اس کے سلام کا جواب نہیں دیا۔ اس مخص نے ان کے کسی دوست سے اس بات کا ذکر کیا۔ انہوں نے جواب دیا:

''ہم وہاں اللہ کامشامرہ کررہے تھے۔''

ے۔۔ بیھی ندکورہے کہ سب اشیاء کا نظروں سے اوجھل ہو جانا فناہے۔جس طرح کوہ طور پر حضرت مویٰ علیہ السلام اللہ کے دیدار کے وقت فنا ہوگئے تھے۔

شخ خراز میشانشر ماتے ہیں:

"حق کے ساتھ معدوم رہنے کا نام فناہے، وقت کے ساتھ موجودر ہنے کا نام بقاہے۔"

شخ جنیر بغدادی میشند فرماتے ہیں:

'' فنایہ ہے کہ سب لوگ تمہاری خوبیاں بیان کرنے سے عاجز رہیں، — وہ سبتم سے الگ رہ کراور کاموں میں مشغول رہیں۔''

· شخ ابراہیم بن شیبان مِعاللہ کا بیان ہے:

'' فنا وبقائے علم کا دارومدار مخلصانہ وحدانیت اور سیح بندگی پرہے، — اس سے ہٹ کراگر پچھ کہا جائے تو مغالطہ اور کفر والحاد ہے۔''

شخ خراز میشدیسے کسی نے پوچھا: ''فانی کی پہیان کیا ہے؟'' ۔فرمایا:

"فنا کے مدعی کی پیجیان یہ ہے کہ اللہ کے سواد نیاوآ خرت سے کوئی تعلق ندر ہے۔" - مزید فرمایا:" فنامیں صحت مقام یہ ہے کہ اہلِ فناعلم بقاسے باخبر ہوں، - اسی طرح بقامیں صحت مقام یہ ہے کہ اہلِ بقاعلم فناسے آگاہ ہوں۔"

#### فناوبقاکے بارے میں مختلف آراء:

فنااور بقائے حوالے سے مشائخ کرام نے مختلف آراء کا اظہار کیا ہے:

→ کھے حضرات نے بیکہاہے کہ اللہ کی مخالفت کوفنا کیا جائے اوراس کی موافقت کو باقی رکھیا جائے ، — تو بتہ النصوح (تیجی تو بہ)
 میں یہی چیز پائی جاتی ہے ، اور یہی اس کی خصوصیت ہے۔

# مطرف المصارف مطرف المصارف مطرف المصارف معلوف المصارف معلوف المصارف معلوف المصارف معلوف المصارف معلوف المحارف المحارف

بعض مثائخ کے نزدیک فنا و بقا کا مطلب ہے ہے کہ ندموم اوصاف کو فنا کردینے کا نام بقاہے، — اور محمود اوصاف کو باقی رکھنے کا نام فناہے، — اور یہی تزکیر نفس ہے۔

بعض نے فنائے مطلق کی طرف بھی اشارہ کیا ہے۔

فنائے مطلق کی اقسام:

یہ سب اقوال فناکے بچھ پہلوؤں کی وضاحت کرتے ہیں۔ یعنی کسی نہ کسی لحاظ سے فنا کا پہلوموجود ہے، سلیکن قضائے مطلق وہ ہے جو بندے پراللّٰہ کی طرف ہے مسلط ہوجائے ، ساوراللّٰہ کا وجود بندے کے وجود پر غالب آجائے۔

فنائے مطلق کی دواقسام ہیں:

O — فائے ظاہر، O — فائے باطن۔

#### فنائے ظاہر:

ظاہری فنا یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی تجلیّات، بندے کے افعال سے ظاہر ہوں، — اور وہ بندے کے ارادوں اور اختیارات کو سلب کرلے جتیٰ کہ وہ حق کے سوانہ اپنا کوئی فعل دیکھ سکے اور نہ کسی اور کا، — پھراس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے معاملات کا آغاز ہو۔ میں نے سنا ہے کہ اس مقام سے جو بندہ سر فراز وسر بلند ہوتا ہے، — وہ کئی کئی دن تک نہ کھا تا ہے نہ بیتا ہے جب تک کہ اللہ کی طرف سے کوئی اس کے کھلانے بلانے پر تعینات نہیں ہوجاتا۔

حقیقت میں فنااس کا نام ہے، کیونکہ فناہونے والے نے اپنے نفس کواوراغیارسب کوفنا کر دیا ہے۔اس کی نظریں ہروفت اللہ کے فعل کی طرف گلی رہتی ہیں۔اس کی نظر میں غیر کےسب افعال فناہوجاتے ہیں۔

#### فائے باطن:

باطنی فنا یہ ہے کہ طالبِ حق کو بھی صفات کے ذریعے مکا شفات حاصل ہوں، ۔۔۔ اور بھی وہ ذاتِ الٰہی کی عظمت کے آثار کا مشاہدہ کرے، ۔۔۔ اور امرحق اس کے باطن پراس طرح مسلط ہوجائے کہ اس میں نہ کوئی وسوسہ رہے اور نہ کوئی تصور باقی رہے۔ مشاہدہ کرے، ۔۔۔ اور امرحق اس کے باطن پراس طرح مسلط ہوجائے کہ اس میں نہ کوئی وسوسہ رہے اور نہ کوئی تصور باقی رہ یہ ناکے لئے لازم نہیں کہ احساس بھی فنا ہوجائے۔ اگر چہ اس موقع پر بعض حضرات کے احساس بھی غائب ہوجاتے ہیں۔ تاہم پیصورت کمی طور پرفنا کے لئے ضروری نہیں۔

#### حالت استغراق:

میں نے شیخ ابومحر بن عبداللہ بھری تعظیم ہے ہو چھا:

"كياسر باطن مي خيالات اوروسوس كاباتى ربهناشرك خفى ب، - كيونك مير عزد كي توييشرك خفى بى ب-"

## عواف المعارف المحارف ا

انہوں نے ارشادفر مایا:

"اليي صورت فنا كے مقام پر پیش آتی ہے۔"

لیکن انہوں نے اس بات کی وضاحت نہیں کی کہ کیا یہ شرک خفی ہے نہیں! — اس کے بعد انہوں نے شیخے مسلم بن بیار میشاند کا واقعہ سنایا۔ ایک باروہ دمشق کی جامع مسجد میں نماز ادا کررہے تھے کہ مسجد کا ایک ستون گر پڑا۔ اس کے گرنے کی آ وازس کر بازار کے لوگ جمع ہو گئے۔ جب وہ لوگ مسجد میں داخل ہوئے تو دیکھا کہ شیخے مسلم بن بیارنماز ادا کررہے ہیں۔ ستون کے گرنے کا انہیں ذرابھی احساس نہیں ہوا —

الیی ہی حالت استغراق اور باطنی فنا کی ہوتی ہے، —

اہلِ حق کا ظرف بھی ایسی وسعت اختیار کرتا ہے کہ اس پر جان ودل سے فنا کی حالت طاری ہوتی ہے۔ اس کے باوجودوہ اینے اردگر دواقع ہونے والے افعال واقوال سے بے خبرہیں رہتا۔

#### فنا كاليك اورمفهوم:

فنااایک اورمفہوم اورصورت ونوعیت بیجی ہے کہ طالبِ حق اپنے ہر قول وفعل میں اللّٰہ کی طرف رجوع کرے،اوراپنے سب کاموں میں اللّٰہ کے حکم کامنتظرر ہے تا کہ کاموں کا ذیمہ داروہ نہ بنے بلکہ اللّٰہ کی ذات ہو، --- جوشخص

- اینے ارادہ واختیار کوترک کر کے اللہ کے قعل کامنتظر ہے۔
  - اور ہر چیز میں اللہ کی طرف رجوع کرے،
- ─ اپنے سب باطنی کاموں میں بھی اس کی طرف رجوع کر ہے، وہ فانی ہے۔

#### بندهٔ باقی:

باقى كامقام:

باقی ایسے مقام پر فائز ہے جہاں حق اور مخلوق میں کوئی حجاب نہیں رہتا۔ کیکن اس کے برعکس فانی مخلوق سے حصب کرحق کے یاس ہوتا ہے۔

یے طاہری فناہلِ دل اور اہلِ حال کے لئے ہے، — اور باطنی فنااس بندہ حق کے لئے ہے جواحوال کی بیڑیوں سے رہا ہوکر اللہ کے پاس پہنچ گیا ہو، — اور اب وہ روحانی احوال کا پابند ندر ہا ہو بلکہ وہ اپنے دل کے دائر ممل سے نکل کراس ذات کے پاس پہنچ گیا ہو جومقلب القلوب یعنی دلوں کے پھیرنے والا ہے، — اور وہ قلب کے ساتھ ندر ہا ہو۔

#### SCARCINITED SOLDER

## بابنمبر۲۲:

## اصطلاحات بصوفياء كى تشريحات

## علم میں اضافہ کے ذرائع:

حضرت جابر والفئز سے روایت ہے کہرسول اکرم مَالْقَیْم نے فر مایا:

'' يتقوى اور پر ميز گارى كى كانيس ميں جن كے ذريع تم:

اینظم میں اس علم کا اضافہ کرتے ہو جسے تم نہیں جانتے ،اور

۔۔۔ یہی جان لیتے ہوکہ تہارے علم میں کس قدر کی ہے،اور

تہارے کم میں کس قدر کم اضافہ ہوا ہے۔

اورجس علم سے انسان میں پر ہیزگاری ندآ سکے۔اس علم میں کوئی رغبت نہیں ہوتی۔"

## مشائخ صوفياء كاعلم وثمل:

اسی بناء پرمشائخ صوفیاء تقویل کی بنیاد کومضبوط کرتے ہیں، اور محض اللہ کے لئے علم سکھتے ہیں۔ اپنے تقویل اور پر ہیزگاری کے بل بوتے جو پچھلم سکھایا ہے اس پڑمل بھی کرتے ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالی اس عمل خیر کے باعث انہیں باطنی علوم کے ان عجائب، وغرائب اور دقیق نکات واشارات ہے آگاہی کے باعث وہ اللہ تعالیٰ کے کلام سے عجیب وغریب اسرار ورموز اخذ کرتے ہیں۔

اسی کی بدولت علم باطنی میں بھی ان کے قدم جم جاتے ہیں، پھران سے کسی لغزش کا خدشہ ہیں رہتا۔

#### عمل کے فوائد:

فیخ ابوسعید خراز میشد نفر ماتے ہیں:

"الله كى كلام كے بجھنے كا آغاز يہى ہے كه اس پر عمل كياجائے، — اس طريقے سے علم وقہم اور اخذ كرنے كى لياقت وصلاحيت پيدا ہوتى ہے۔''

فہم کی ابتداء متوجہ ہوکر سننے (سمع) اور مشاہرے سے ہوتی ہے۔ ارشاد باری ہے:

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكُولِي لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ ٱلْفَي السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيْدٌ ٥ (ب٢١، سوره ق)

'' بے شک اس میں اس مخص کے لئے نصیحت ہے جس کے پاس دل بوء ۔۔۔ یاوہ حاضر ہو کرتو جہ سے ہے''

ملم باطنی :

شيخ ابو بكر واسطى محتللة نے فر مايا:

''علم میں راسخ اور ماہر وہ لوگ ہوتے ہیں جن کی روعیں غیب الغیب اور سر السر ثابت قدم ہوں ، — اس وقت اللہ تعالیٰ جس قدر جا ہتا ہے انہیں علم ومعرفت عطافر ما تا ہے ، — اور اپنی آیات کے مطابق ان سے ان چیزوں کا طلب گار ہوتا ہے جن کاوہ کسی غیر سے مطالبہ ہیں کرتا ، — اس طرح بیلوگ اپنی فہم وبصیرت کے ساتھ علم کے سمندر میں اتر جاتے ہیں ، تاکہ اپنی معلومات بردھا سکیں ، — اس وقت انہیں ہر حرف اور آیت کے بیخ ہم وبصیرت کا پوشیدہ خزانہ وکھائی دیتا ہے ، جس سے وہ موتی اور جواہرات نکال لاتے ہیں ۔ پھران کی زبان سے حکمت کے پھول جھڑنے گئے ہیں۔ پس کی نہاں سے حکمت کے پھول جھڑنے گئے ہیں۔''

#### علم اللّٰد كاراز ہے:

حضرت ابو ہریرہ وٹالٹنے ہے روایت ہے کہ رسول اکرم مٹالٹیو کم نے ارشا دفر مایا:

''علم ایک چھپے ہوئے خزانے کی مانند ہے۔اس سے علائے ربانی ہی مطلع ہوتے ہیں۔وہ جب کلام کرتے ہیں تو مغرورانسانوں کے سواکوئی اس سے انکارنہیں کرتا۔''

شخ قرش من من ماتے ہیں:

'' باطنی علم اللہ کے اسرار ہیں، ۔۔ جنہیں وہ اپنے معتبر اولیاء کرام اور خاص بندوں کوساع اور تعلیم کے بغیر عطافر ما تا ہے، ۔۔۔ اوراس میں جوراز چھپے ہیں وہ فقط خواص ہی جانتے ہیں۔''

شخ ابوسعید خراز مِتالله غرماتے ہیں:

''عارفین کے پاس ایسے خزانے ہیں جن میں انہوں نے عجیب وغریب علوم وفنون محفوظ کرر کھے ہیں، — ان خزانوں کا اظہار وہ ابدیّت کی زبان سے کرتے ہیں، — انہیں ازلیّت کی عبارت میں بیان کرتے ہیں۔ یہ وہ علم ہے جس سے عام لوگ بے بہرہ ہیں۔''

### علم لدُ ني:

ندکورہ بالاقول میں 'ابدیّت کی زبان' اور' ازائیت کی عبارت' سے بیمراد ہے کہ وہ اللہ کے ساتھ ہم کلام ہوتے ہیں۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول مَلَا ﷺ کی زبان مبارک سے کہلوایا ہے: ''وہ مجھ سے ہم کلام ہوتا ہے۔' سے یہی وہ کم لدُنی ہے جس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے حضرت خضر علیہ السلام کے واقعہ میں اس طرح کیا ہے:

التَّيْنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمُنَاهُ مِنْ لَّدُنَّا عِلْمًا ٥ (ب ١٥ ، سوره كهف)
"أنبيس (يعلم) بم نے اپنی رحمت سے عطاكيا ہے اور انبيس اپنی طرف سے علم سکھايا ہے۔"

## عمرات المعارف المحاول المحاول

جمع وتفرقه كياہے؟

مثائخ کرام کے معمول میں یہ بات شامل ہے کہ وہ اپنی قلبی وار دات، روحانی احوال اور وجدانیات ایک دوسرے کو سمجھانے اور اظہار کے لئے بہت سے کلمات اور اشارات واصطلاحات بیان کرتے ہیں، — ان اصطلاحات میں سے ایک اصطلاح'' جمع وتفرقہ''ہے، — نہ کور ہے کہ جمع وتفرقہ کی اصل بیار شاد باری ہے:

شَهِدَ اللهُ ٱنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٥ (٤٣، سوره آل عمران)

''الله تعالی گوای دیتا ہے کہ اس کے سوااورکوئی معبور نہیں ہے۔''

مرکورہ بالا ارشاد جمع کی دلیل ہے، -- جبکہ تفرقہ اس ارشاد برمشمل ہے:

وَالْمَلْنِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمَ ٥ (ب٣، سوره ال عمران)

''(اوراس کے معبود ہونے یر ) فرشتے اوراہلِ علم بھی (محواہی دیتے ہیں )''

جمع کی ایک اور مثال کیے:

المَنَّا بِاللَّهِ ٥

"جم الله يرايمان لاعــ"

اوربطورتفرقه بدارشادموا:

وَمَا ٱنْزِلَ اِلْيُنَاهِ

''اورجو کھی ہم پرا تارا گیا۔''

، در بو پوستا ہے ۔ بات ہے۔ واضح رہے کہاں اصطلاح میں جمع اصل و بنیاد ہے ، جبکہ تفرقہ اس کی فرع (شاخ) ہے۔ ، — چنانچہ ہروہ جمع جس میں تفرقہ نہ ہو، وہ بے دینی اور زندیقی ہے ، — اور جوتفرقہ جمع کے بغیر ہووہ برکاراور تعطل ہے۔

حفرت جنید بغدادی میشاند فرماتے ہیں:

''وجد کے ساتھ قرب ہونا جمع ہے، —اور بشریت میں غائب ہوجانا تفرقہ ہے۔''

○ --- مثائخ کرام کا بدارشاد بھی ہے کہ معرفت میں سب لوگوں کو جمع کیا گیا ہے، اور روحانی حال میں انہیں متفرق کیا گیا ہے،

جمع وہ نقطہ اتصال ہے جس کے ذریعے صاحب دل جق کے سواکسی اور کامشاہدہ نہیں کرتا، — اگر غیر کامشاہدہ کرے تو جمع کا مفہوم باقی نہیں رہتا، — تفرقہ یہ ہے کہ حق کے غیر کے ساتھ جس کا چاہے مشاہدہ کرے۔

جمع وتفرقه كااصل مفهوم:

صوفیاء کی اس اصطلاح کے حوالے سے بہت کچھ کہا گیا ہے۔ان سب کالب لباب بیہ ہے کہ جمع سے مراد خالص تو حید ، —

## اه تفاق سے ماداکتراں عمل سرائیں جمع کر اتور تفاق قرض ور ہے، ۔ یہ جو ندکورے کہ فلال صاحب ''عین جمع'' کی جالت

اور تفرقہ سے مراداکتیاب و کمل ہے، کین جمع کے ساتھ تفرقہ ضرور ہے۔، ۔۔۔ یہ جو ندکور ہے کہ فلال صاحب ''عین جمع'' کی حالت میں ہیں، تو کہنے والے کی اس سے بیمراد ہوتی ہے کہ ''اس کے باطن پرخق تعالیٰ کا مراقبہ غالب ہے''، ۔۔۔ اس کے بعداگر وہ اس حال سے لوٹ کرکسی کام میں لگ جائے تو یہ تفرقہ کہلاتا ہے۔ لہذا سے جمع تفرقہ کے ساتھ ہے۔ اس طرح تفرقہ بھی جمع ہی کے ساتھ درست اور سے ہوتا ہے، ۔۔ ان ساری ابحاث کا حاصل ہے کہ:

"جمع الله كاحكم ب، - اورتفرقه الله كحكم كے مطابق علم ب-"

چنانچەدونو ن ضرورى ہيں۔

منیخ مزین و مشاهد فرماتے ہیں:

''اللہ کے ساتھ بعینہ فنا ہونا جمع ہے، — اور تفرقہ عبوریت و بندگی کا نام ہے،اور دونوں ایک دوسرے سے متصل ہیں۔''

### روح وبدن کی ترکیب:

وہ حفرات غلطی پر ہیں جوعین الجمع سے بیمراد لیتے ہیں کہ خالص تو حید میں رہ کراکتساب کا سلسلہ معطل کر دیا جائے۔ بیزندقہ ہے، کفر والحاد ہے، ۔۔جمع ، روح کی طرح ہے، ۔۔ اور تفرقہ ، بدن کی مانند ہے۔ روح وبدن کی بیتر کیب جب تک باقی ہے، تب تک جمع وتفرقہ کی ترکیب باقی ہے۔

🔾 - شیخ واسطی روزاند فر ماتے ہیں:

"تہہاری نظر جب اپنفس کی طرف متوجہ ہوتو یہ تفرقہ ہے، — اور جب اپنے رب کی طرف متوجہ ہوتو یہ جمع ہے، — اور جب اپنے رب کی طرف متوجہ ہوتو یہ جمع ہے، — اور اگرتم غیر کے ذریعے قائم رہوتو تم فنامیں ہو۔ تب یہ حال نہ جمع ہے اور نہ تفرقہ ہے۔''

-- ایک شیخ طریقت نے ارشاد فرمایا:

''اگرذات ہے تعلق ہوتو جمع ہے، —اوراگر صفات سے تعلق ہوتو تفرقہ ہے۔'' —

۔۔۔ کبھی جمع وتفرقہ سے بیمراد لیتے ہیں کہا گراپنے اعمال کی طرف تو جہ ہواور وہ نفس کے لئے کسب ثابت ہوتو وہ تفرقہ ہے، ۔۔۔
 اورا گراشیاء کا تعلق اللہ سے قائم ہوتو وہ جمع ہے۔

#### خلاصة اقوال:

ان سب اقوال كاخلاصه يعنى لب لباب بيه كه:

''(کون یعنی) کا نئات تفرقہ کا باعث ہے، — اور ( مکون یعنی) خالق کا نئات جمع کا موجب ہے، — چنانچہ جو خالق کے لئے وقف ہو گیا وہ تفرقہ کی حالت میں ہے، — اور جو کا نئات کے لئے وقف ہو گیا وہ تفرقہ کی حالت میں ہے۔ ۔ بعنی تو حید جمع کا نام ہے اور تفرقہ بندگی کا۔''

لہذا جو محض اپنے کب ومل کو مدنظر رکھتے ہوئے بندگی میں مشغول رہے توبی تفرقہ ہے، — اور اگر اللہ کی یاد میں مستغرق ہو

## حال عواف المعارف المحال المحال

جائے تو یہ جع ہے، — اورا گرذات الٰہی میں بالکل فناہو جائے تو یہ جمع الجمع ہے، — دوسر لے لفظوں میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ''افعال کامشاہدہ تفرقہ ہے، — اور صفات کامشاہدہ جمع اور ذات کامشاہدہ جمع الجمع ہے۔''

جمكل مي ميس موى عليه السلام كاحال:

سے ہوئے بھے تو وہ کس حال میں تھے؟ — کسی نے ایک بزرگ سے پوچھا کہ موئ علیہ السلام جب اللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہوئے بھے تو وہ کس حال میں تھے؟ — انہوں نے فرمایا:

'' حضرت موسی علیہ السلام نے اس وقت اپنے ظاہری وجود کوفنا کر دیا تھا، اور انہیں اپنے ظاہری وجود کا کوئی ہوش نہیں تھا، ۔۔ پھر جب اس حالت میں انہوں نے اللہ سے کلام کیا کہ سامع اور مشکلم دونوں ایک ہو گئے یعنی کلام سنے والا اور کلام کرنے والا دونوں ایک ہو گئے، ۔۔ اگر بیرحالت نہ ہوتی تو موسی علیہ السلام میں بیر ہمت وتو انائی پیدا نہ ہو سکتی تھی کہ کلام اللہی کا بار برداشت کریں اور پھراس کا جواب دیں۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ اگریہ قوت اور تاب وتوانائی نہ ہوتی تو وہ اللہ تعالیٰ کا کلام ن بی نہیں سکتے تھے۔اللہ تعالیٰ نے انہیں قوتِ ساعت کے ساتھ ساتھ قوتِ جواب بھی عطافر ما دی تھی۔، — اگریہ قوت عطانہ ہوتی تو کلام الہی سننے کی قدرت بھی نہ ہوتی۔''

اس کے بعد انہوں نے بیاشعار پڑھے۔(مفہوم بیہے):

- دعشق کی راہ میں لگنے والے سارے زخم بھر گئے ، آ دھی رات کا وقت تھا کہ ایک بجل کی چیک دکھائی دی۔
- ے خلامری طور پروہ چا در کے ایک کونے کی طرح دکھائی دے رہی تھی لیکن اس تک چینچے میں کئی رکاوٹیس اور کئی مشکلات در پیش تھیں۔

ے نا کامیوں کی وجہ سے سی کے منتظ بھر کا تھے ہور ہو۔ منتخل واستتار:

عجلی واستتار بھی صوفیاء کی ایک اصطلاح ہے۔ حضرت جنید بغدادی میشاند فرماتے ہیں:

" بخلی واستتار کا مقصد ہے: تا دیب و تہذیب اور تذویب -- ( یعنی ادب سکھانا، -- آراستہ کرنا اور سوز وگداز پیدا کرنا - )

چنانچە:

- ص تادیب توعوام کی اصلاح کے لئے ہے، اور اس کا تعلق استتار سے ہے۔
- · تہذیب (تزکیہ نفس) خواص کے لئے مخصوص ہے، اور اس کا تعلق جی سے ہے۔
- تذویب (سوزوگداز) اولیاء وصوفیاء کے لئے ہے۔ اس کا تعلق مشاہدہ ہے۔

## معلوف المعلوف كالمحالف كالمحال

بچلی واستتار کے حوالے سے مشائخ کرام کی جوتصریحات اورا قوال ہیں، وہ سبنفس کی صفات اوراس کے ظہور سے متعلق ہیں ۔ بیعنی استتاریہ ہے کہ قلب کی صفات کے زور سے نفس کی صفات غائب ہوجا ئیں ۔

جبكه بخلى كى كئ صورتيس اوركي طريقے ہيں:

جلی بطریق افعال ( جلی افعال کے ذریعے )

جلی بطریق صفات ( جلی صفات کے ذریعے )

🔾 — ججلی بطریق ذات ( ججلی ذات کے ذریعے )

#### استتاركا فائده:

اللہ تعالیٰ نے اپنے خواص کے لئے استتار کا مقام اس لئے باتی رکھا ہے کہان کے لئے بھی رحمت کا باعث ہو،اوران کے علاوہ دوسروں کے لئے بھی۔

خواص کے لئے اس کا فائدہ یار حمت ہے کہ اس کے ذریعے اپنے نفوس کی بہتری کے لئے متوجہ ہوتے ہیں۔

۔۔۔ دوسروں کے لئے یہ فائد ویارحمت ہے کہ اگر استتار کا یہ مقام نہ ہوتا توعوام اس ہے مستفیض ومستفید نہیں ہو سکتے تھے، ۔۔۔ اور بصورت دیگروہ جمع الجمع ہی کے مقام پر رہتے اور اللہ واحد وقبار کی بارگاہ میں حاضر رہتے۔

#### تحلى الهي كى علامت:

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ پوشیدہ اسرار کے لئے تجلی اللی کی علامت سے کہ وہ اسرارا بسے نہ ہوں جن کی تعبیر کی جاسکتی ہو، سیاوہ عقل ونہم میں آسکیں، — اس لئے اگر اسرارا بسے ہوں جن کی تعبیر کی جاسکتی ہو، — یا وہ عقل ونہم میں آسکیں تو ایسا شخص صاحب استدلال بن جائے گا،اجلالِ اللی کا ناظر نہیں رہے گا۔

#### تجلى كامفہوم:

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں کہ ججل میہ ہے کہ بشریت کے سب حجابات اس طرح اُٹھ جا ئیں کہ وہ ذات ِ حق کے رنگ میں نہ رنگا بائے ، —

#### استتار كالمفهوم:

استتار کامفہوم یہ ہے کہ تمہارے اورغیب کے شہود کے درمیان بشریت حاکل ہوجائے۔

## تجريدوتفريد

تجریدوتفرید بھی صوفیانہ اصطلاحات میں سے ایک اصطلاح ہے۔ تجرید سے مرادیہ ہے کہ بندہ اپنے افعال میں دنیاو آخرت کی اغراض کو مدنظر ندر کھے، — اس کے کسی فعل میں نہ کوئی دنیاوی غرض ہواور نہ کوئی اُخروی غرض ہو، —عظمت الہی سے اسے جو کشف حاصل ہو، اپنی اِمکانی قوت وکوشش کے مطابق اسے اللہ کی بندگی اورا طاعت میں صرف کرے۔

## عواف المعارف ا

تفرید کامفہوم ہے ہے کہا ہے اعمال کونٹس کی تحریک وترغیب کا حاصل نہ سمجھے بلکہا سے اللہ کااحسان سمجھے۔، — تجرید میں غیر کی نفی ، — اور تفرید میں اپنے نفس کی نفی ہوتی ہے ، — ایسا شخص اللّٰہ کی نعمتوں کے مشاہدے میں مستغرق رہتا ہے۔کسب سے اسے غیبت حاصل ہو جاتی ہے۔ ذاتی ارادہ اور اختیار فنا کر دیتا ہے۔

#### وجد ، تو أجدا وروجود:

یہ بھی راہ تصوف کی اصطلاحات میں سے ہے۔

○ — وجدا یک روحانی جذبہ ہے جواللہ کی طرف سے انسان کے باطن پر وارد ہو، — اس کا نتیجہ خوشی ہو یاغم، — پیر جذبہ وارد
 ہونے سے بطن کی ہیئت بدل جاتی ہے۔ اس میں رجوع الی اللہ کا شوق پیدا ہوجا تا ہے۔

وجدا یک قسم کی مسرت ہے جواس شخص کو حاصل ہوتی ہے جواپنی نفسانی صفات پر غالب ہو گیا، — اوراس کی نگاہیں اللہ کی

طرف جمی ہوں ، —

- 🔾 تواجدیہ ہے کہ ذکراور فکر سے وجد کوحاصل کیا جائے ، —
- — وجودیہ ہے کہ وجدانی فضامیں نکل کر وجد کے دائرے کو وسیع کیا جائے ، وجدان کے عالم میں وجد باتی نہیں رہتا۔ جب مشاہدے کا عالم ہوتو خبر کی ضرورت نہیں ہوتی ، —

چنانچہ وجدایک زوال پذیر کیفیت ہے، — اور وجود پہاڑ کی طرح اٹل اور ثابت ہے۔اس مضمون کوشاعر نے اپنے اشعار میں یوں سمویا ہے:

- ۔ "میرے لئے وجد کسی زمانے میں خوشی کا باعث ہوتا تھا، مگر وجد میں موجود ذات نے وجد کے مشاہدہ سے مجھے روک دیا۔
- ۔۔۔ وجد باعث لطف ولذت ہے اس کے لئے جسے وجد میں سکون اور راحت میسر ہو گر جب حق کی ذات اپناہ جود ہو گئی تو اپنا وجد نہ جانے کہاں رہ گیا۔''

#### غلبہ کیاہے؟

متواتر وجد کا نام غلبہ ہے، — وجدتو برق کی مانند ہے جو ظاہر ہو کرفنا ہوجا تا ہے، — برقِ تجلیّات جب مسلسل نمودار ہوتی ہے تو وہ غلبہ کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔اس وقت سالک کی امتیاز کرنے کی قوت باقی نہیں رہتی، — وجدتو بہت جلدزائل ہوجا تا ہے'لیکن غلبہ اسرار ورموز کے تحفظ کے لئے ایک مضبوط قلعہ بن کر باقی رہتا ہے۔

#### مسامرہ کیاہے؟

مسامرہ کامفہوم یہ ہے کہ رومیں ہسر باطن میں چیکے چیکے مناجات اور حمر سرائی میں مشغول رہیں، ۔۔قلب کواس کا ایک لطیف ساادراک ہو، ۔۔۔ مسامرہ ایسی پوشیدہ مناجات ہے کہ جس سے روح تنہا،قلب (کی رفاقت) کے بغیر لطف اندوز ہوتی ہے۔

## حال عبان المعارف المحال المحال

مُكر وصحو:

شخ عفیف میشاند فرماتے ہیں:

''سکر قلب کاوہ جوش وخروش ہے جوذ کر محبوب کے معارضات کے موقع پر پیدا ہوتا ہے۔''

شخواسطی میشد فرماتے ہیں:

"وجد کے جارمقامات ہیں:"

٥ - زبول، ٥ - چرت، ٥ - شكر، ٥ - صحو

ان مرا تب دمقامات کی مثال ایسی ہے جیسے کو کی مخص سمندر کا حال سنے ، — پھروہ سمندر کے قریب جائے ، — پھروہ سمندر میں داخل ہو جائے ، — اس کے بعدوہ سمندر کی اہروں میں گھر جائے۔''

اس تمثیل کے مطابق جس کسی میں روحانی حال کا پچھاٹر ہاتی رہے اس پرسکر کا اثر ہاتی رہتا ہے، — اور جس کی ہر چیز اپنے

اصل مقام کی طرف لوث آئے تو اس وقت وہ صحوکی حالت میں ہوتا ہے، — لہذا:

O \_ شکر فقط اہل قلوب کے لئے ہے، ہر کسی کے لئے نہیں۔

O \_\_ صحوان كے لئے ہے جن برغيبي حقائق كا انكشاف ہوجائے۔

محودا ثبات:

محوکا پیمفہوم بھی ہے کہ فنا کے پیشِ نظراعمال کی رسوم کونس کی طرف سے محوکر دیا جائے ، — اور اثبات کا بیمفہوم ندکور ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندے میں اپنی طرف سے جو کیفیات پیدا کی ہیں ، انہیں برقر از رکھا جائے۔ اس کمیے اس کا اپنے نفس کی بجائے اللہ سے تعلق قائم ہو جاتا ہے ، — یعنی اللہ تعالیٰ اس کے سابقہ اوصاف کومحوکر کے اس کی ذات کو از سرنو استقر ارعطا فرما تا

فیخ ابن عطاء روالله فرماتے ہیں:

''اللہ تعالیٰ ان کے اوصاف کومٹا تا ہے، ( یعنی محوکر تا ہے ) ۔۔۔ اوران کے اوصاف کو برقر اررکھتا ہے ( یعنی اثبات کرتا ہے )۔''

علم اليقين وعين اليقين:

غور وفکر اور استدلال سے حاصل ہونے والاعلم علم الیقین کہلاتا ہے، — اور جوعلم کشف اور بفیضِ الہی بندے کو حاصل ہو، وہ عین الیقین کہلاتا ہے، — اور کھنکھناتی مٹی (بدن) کے لوث سے آزادی کے بعدوصال کے قاصد کی آمد پر حاصل ہونے والاعلم حق الیقین کہلاتا ہے۔

شخ فارس مُشلَّدُ فرماتے ہیں:

''علم الیقین میں کسی کی بے چینی واضطراب نہیں ہوتا، —اور عین الیقین میں اللہ تعالیٰ نے اپنے اسرار محفوظ رکھے ہیں، — علم اگریقین کی صفت سے خالی ہو جائے تو مجمروہ علم مشتبہ بن جاتا ہے، —لیکن اگر علم کے ساتھ یقین شامل ہو جائے تو وہ و) مشتبہ علم، بے شک وشیعلم بن جاتا ہے، —اور حق الیقین وہ ہے جس کی طرف علم الیقین اور عین الیقین اشارہ کرتے ہیں۔''

حق اليقين:

O - حضرت جنید بغدادی میشد فرماتے ہیں:

" حق البقین بیہ ہے کہ انسان کو حقیق اور پر کھ کی صورت حاصل ہو، — اور وہ غیبی چیزوں کا بھی اسی طرح کھلی آنکھوں سے مشاہدہ کرے جس طرح وہ اپنی آنکھوں سے نظر آنے والی چیزوں کا مشاہدہ کرتا ہے، — بلکہ غیب کی سچی خبردے جس طرح سیدنا صدیق اکبر دلیا تین نے رسول اللہ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰ

ہو، ۔۔۔ بیعرض کیا تھا:''اللہ اوراس کارسول بس!'' سر مشنا است اللہ اوراس کارسول بس!''

ایک شخ طریقت نے ارشا دفر مایا:

○ \_ "علم اليقين ، تفرقه كي حالت كانام ب،

○ سين القين ،جع كانام ب،

O حق اليقين ،توحيد كي زبان سي جمع الجمع ب-

۔۔۔ یہ می ذکور ہے کہ یقین کے متعدد درجات ہیں، ۔۔۔

O - پہلا درجہ یقین کا ظاہری اسم ورسم ہے،

دوسرادرجدیقین کاعلم ہے،

○ —اس کے بعد عین وقت ہیں۔

یقین کے اسم کا حصہ عوام کے لئے ہے، ۔۔علم الیقین کا درجہ اولیاء کرام کے لئے ہے، ۔۔عین الیقین صرف خواص اولیاء اللہ کے لئے ہے، ۔۔ اور حق الیقین کی حقیقت فقط ہمارے رسول اکرم مَثَّ الْفِیْنِ کے نہ ۔۔ اور حق الیقین کی حقیقت فقط ہمارے رسول اکرم مَثَّ الْفِیْنِ کے کئے ہے، ۔۔ اور حق الیقین کی حقیقت فقط ہمارے رسول اکرم مَثَّ الْفِیْنِ کے لئے مخصوص ہے۔

## عواف المعارف عداف المعارف المع

#### وفت کیاہے؟

انسان پرغالب ہونے والی کیفیت کا نام وقت ہے، — انسان پرسب سے زیادہ وقت ہی غالب ہوتا ہے۔ وقت انسان کے تعلم سے تلوار کی طرح رواں ہوکرا سے قطع کرتا ہے، —

وقت سے مرادوہ چیز ہے جوانسان کے ارادے کے بغیراس پراجا نک آ جائے ، — پھرانسان اس کا تابع ہوجا تا ہے ، اور

وقت اس کی ہرشے میں تصرف کرتا ہے، -- اس لئے اکثر کہا جاتا ہے:

'' فلال هخص وقت کے ماتحت ہے''

یعنی وقت ہے مغلوب ہوکر حق کا تا لیع بن گیاہے۔

#### غيبت اورشهود كيابين:

شہود کامفہوم یہ ہے کہ وفت کے ماتحت اللہ کی بارگاہ میں حاضر رہے، ۔۔ خواہ یہ صورت مراقبہ کی ہو، ۔۔ خواہ یہ صورت مراقبہ کی مشاہدہ کی ہو، ۔۔ اور جب مشاہدے اور مراقبے کی مشاہدہ کی ہو، ۔۔ ابندا بندہ حق پر جب تک شہود ۔۔ غالب رہتا ہے، وہ حاضر رہتا ہے، ۔۔ اور جب مشاہدے اور مراقبے کی حالت ختم ہوجاتی ہے تو وہ حضوری کے دائرہ سے نگل کرغائب ہوجا تا ہے، ۔۔ یہی غیبت ہے، ۔۔ اور بھی غیبت سے یہ بھی مراد ہوتی ہے کہ انسان دنیاوی چیزوں سے غائب ہوکراللہ ہی میں مشغول ہوجائے۔ اس مفہوم کے مطابق یہ لفظ مقام فنا کے متر ادف ہو

#### ذوق وشرب اورزَیّ:

صوفیاء کے ہاں ذوق سے ایمان مرادلیا جاتا ہے، — جبکہ شرب سے مرادعلم ہے، — اور زَیّ (بیعنی سیراب ہونا) سے مراد مخصوص روحانی حال ہے۔

ذوق کاتعلق اہلِ ہدایت ہے، ۔۔شرب کاتعلق اہلِ طوائع ولوائع ہے، ۔۔۔اورزَی کاتعلق اہلِ حال ہے ہے۔

یسب روحانی احوال برقر ارر ہتے ہیں،اور جو برقر ارندرہ سکے وہ حال نہیں ہے، بلکہ اسے لوائع اور طوائع کہتے ہیں، ۔بعض
اہلِ تصوف کہتے ہیں کہ بدروحانی حال بھی تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ گران کی نوعیت اور کیفیت ہے تو وہ حال نہیں بلکہ مقام کہلائے
گا۔

#### محاضره ، مكاشفه اورمشامده:

محاضرہ کاتعلق اربابِ تلوین ہے ہے، — اورمشاہدہ اربابِ تمکین اوراربابِ مکاشفہ میں مشترک ہے، — ان اصطلاحی الفاظ کے معانی میں کوئی زیادہ اختلاف نہیں ہے، —

- شاہدہ اور محاضرہ اہلِ علم کے لئے ہے،
- --- مكاففه عين اليقين والول كے لئے ہے،

## Collection of the 1995 Collection of the 1995

🔾 -- مشاہرہ حق الیقین والوں کے لئے ہے۔

#### طوارق و بوادي:

طوارق وبوادی (ان الفاظ کے علاوہ) بادہ، واقع، قادح، طوائع، لوامع اورلوائح سیسب قریب المعنی الفاظ ہیں ۔۔ ان سب الفاظ کے علاوہ) بادہ، واقع، قادح، طوائع، لوامع اورلوائح ۔۔ بیسب قریب المعنی الفاظ ہیں ۔۔ ان سب الفاظ کے معنی روحانی احوال کے ابتدائی مراحل ہیں۔ یعنی بیسب حال کا پیش خیمہ ہیں، ۔۔ حال جب صحیح ہوتا ہے تو وہ ان سب الفاظ کے معانی ومطالب پر حاوی ہو جاتا ہے۔

#### تلوین کیاہے؟

(تلوین کے لغوی معنی ہیں: گونا گوں بنانا، رنگ برنگ کرنا) — تلوین اہلِ قلوب کے لئے ہے کیونکہ وہ دلوں کے پردول کے نئچ ہوتے ہیں۔ اس لئے ان جہتوں کی وجہ نئچ ہوتے ہیں۔ اس لئے ان جہتوں کی وجہ سے صفات مختلف اور متعدد ہونے کی وجہ سے اہلِ قلوب میں بھی تلوینات نمودار ہوتی ہیں کیونکہ قلوب اور اہلِ قلوب عالم صفات کے دائر ہے ہا ہزہیں ہیں۔

#### اہل شمکین لے :

اہلِ تمکین ، اہلِ تلوین کی طرح نہیں ، وہ روحانی احوال کے پردوں سے نکل چکے ہیں۔ انہوں نے نہ صرف دلوں کے جاب چاک کردیئے ہیں بلکہ انوار ذات کی تجلیّات ان کی روحوں میں ساگئی ہیں۔ اس لئے تلوین کی کیفیت ان سے زائل ہوگئ ہے۔ لہذا باری تعالیٰ کی ذات حوادث وتغیرات کے حلول سے پاک ومنزہ ہے، — اور جولوگ بخل ذات سے گزر کرمواطن قرب میں پہنچ گئے ہیں ان سے تکوین اُٹھا لی جاتی ہے، کیونکہ تکوین ان کے نفوس میں ہنوزموجود ہوتی ہے، جبکہ قلوب تو طہارت و پاکیزگی کے مقام پر پہنچ ہیں۔ سے تکوین اُٹھا لی جاتی ہوئی۔ سے تکوین اُٹھا لی جاتی ہے کہ کی کے مقام پر پہنچ ہیں۔

نفوس میں تلوین کے موجود ہونے کے باعث صاحب تمکین تمکین کے دائر ہے ہے باہز ہیں ہوتا کیونکہ تلوین کانفس میں جاری رہنارہم انسانیت کی بقاکے لئے ایک ضروری چیز ہے، — عالم تمکین میں ثابت قدمی کا مطلب یہ ہے کہ صاحب تمکین پر حقیقت کا کشف ہوجائے۔ عالم تمکین میں ثابت قدمی سے یہ مراذ ہیں کہ صاحب تمکین میں کوئی تغیر نہ ہو۔ ایساسو چنا ہی غلط ہے کیونکہ بہر حال وہ بشر ہے۔ ثابت قدمی کا مقصد یہ ہے کہ صاحب تمکین پر جس حقیقت کا انکشاف ہوتا ہے، وہ حقیقت ابدتک اس سے پوشیدہ نہیں ہوتی، — اور نہ ہی اس میں کوئی نقص یا کی واقع ہوتی ہے بلکہ اضافہ ہی ہوتا رہتا ہے، —

اس کے برعکس اہلِ تلوین میں جب نفس کی صفات ظہور کرتی ہیں تو اس شے میں کمی واقع ہوتی ہے، ۔۔ بعض احوال میں اِ فاضل مصنف جعزت شخ شہاب الدین سبرور دی ہوئی نے تلوین کے ساتھ ساتھ تمکین کاعنوان بھی باندھا ہے، کین 'جمکین کیا ہے' اس حوالے سے کوئی گفتگونہیں کی ،البتہ اہلِ جمکین پرضرورقلم اٹھایا ہے۔

## مواف المعارف المحارف ا

حقیقت بھی اس سے پوشیدہ ہوجاتی ہے حالانکہ وہ مرکز ایمان پرقائم رہتا ہے۔اب تلوین اس کے احوال میں اضافہ کرتی ہے۔ •

نفس کیاہے؟

ندکورہے کفس منتبی کے لئے ہے، — وقت مبتدی کے لئے ہے، — اور حال متوسط کے لئے ہے، — گویا صوفیاء کرام کے کہنے کا مطلب بیہ ہے کہ مبتدی کو جوروحانی وار دات پیش آتی ہے وہ مستقل نہیں رہتی، — جبکہ متوسط صاحب حال ہوتا ہے جس پر حال حاوی رہتا ہے، — اور منتبی کے ساتھ ایسا بھی نہیں ہوجا کے جوا ہے حال کواپنے قابو میں رکھتا ہے، — اور منتبی کے ساتھ ایسا بھی نہیں ہوجاتے ہوا کہ حال بھی غائب ہوجائے، اور بھی موجود ہو بلکہ وجدانی کیفیات اور احوال اس کے انفاس میں شامل ہو کر جاگزیں ہوجاتے ہیں اور اس میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوتی ۔

بہر حال بیسب اہلِ تصوف کے روحانی احوال ہیں جوان پر طاری اور وار دہوتے رہتے ہیں اور ان میں ان احوال کے لئے ذوق وخوف ہے، — اللہ تعالیٰ ان کی بر کات ہے اپنی خلقت کوفائدہ عطافر مائے۔

(پ۵،سوره نباء)

## باب نمبر۲۳:

# صوفیاء کے ابتدائی وانتہائی مراحل

#### جيسي نبيت وبيها كيل

امیرالمؤمنین حضرت عمرفاروق واللؤئے نے برسرمنبرفر مایا کہ میں نے رسول اکرم مَالْتُعْتُمُ کو پیفر ماتے ہوئے ساہے: ''اصل میں اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے، ۔۔ ہمخص جیسی نیت کرتا ہے، اسے ویبا ہی کچل ملتا ہے، ۔۔ 🔾 — اگراس کی بجرت کی نیت اللہ اور رسول کے لئے ہے تو اس کی ہجرت اللہ اور اس کے رسول کے لئے مجھی جائے گی۔ ۔۔ اگر کسی کی ہجرت کی نیت دنیا کے حصول یا کسی عورت سے نکاح کے لئے ہوگی تو اس کی ہجرت اسی مقصد ومطلب کے لئے ہوگی جس ارادے سے اس نے ہجرت کی ہے۔''

#### عمل کا نیت ہے آغاز:

عمل کا آغازنیت سے ہوتا ہے اور اس کے مطابق عمل ہوتا ہے، — راوسلوک میں مرید کے لئے ابتدائی مرحلے پریہ بات بہت اہم ہے کہ جب وہ طریق صوفیاء میں داخل ہوتو وہ ان کالباس اختیار کرے،اور اللہ کی خوشنو دی کے لئے ان کی صحبت میں بیٹھا كرے، - جبوہ ان كے طريقے (راوسلوك) ميں داخل ہوگا توبياس كے حال اور وقت كى ہجرت ہوگی۔ حدیث شریف میں ہے کہ مہاجروہ ہے جوان سب باتوں کوچھوڑ دے جن سے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے، ۔۔ قرآن کریم

وَمَنْ يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ الْمَوْثُ فَقَدُ وَقَعَ آجُرُهُ عَلَى اللهِ ٥

''اور جواینے گھرسے نکلا اللہٰ اور اس کے رسول کی طرف ہجرت کے ارادے سے، پھراسے موت آعمیٰ تو اس کا ثواب

مرید کو جاہے کہ وہ بھی اللہ کے لئے صوفیاء کرام کے رائے پر نکلے۔ جیتے جی اگر وہ صوفیاء کرام کی آخری منزل تک پہنچ جائے توسمجھ لیں کہاس نے ان صاحبان کے ساتھ رہ کراپنی منزل پالی ، — اورا گرمقصد کے حصول سے پہلے موت آگئی تو اس کے ثواب كاذمداللديرب، - بهرحال جسكا آغاز معكم باسكاانجام بهى معكم موكا-حضرت مینخ بغدادی مینالینفر ماتے ہیں:

## حر عواف المعارف المعار

''ابتدائے حال میں خرابی کی وجہ ہے اکثر پریشانیاں اور مشکلات پیدا ہوتی ہیں۔''

چنانچەم يدكے لئے لازم ہے كہ جب وہ روحانيت كى راہ پر چلنے كى ابتداكر نيت كو پخته كرلے كيونكه نيت كے پخته ہونے سے نفسانی خواہشوں سے پاک ہوجاتا ہے، — اورنفس كے فناہوجانے والے لذائذ كوترك كرنے سے وہ اللہ كے لئے وقف ہو جاتا ہے۔

#### خلوص نبيت:

حضرت سالم بن عبدالله بن عمر والعُفائ في حضرت عمر بن عبدالعزيز طِالتَّيْزُ كوايك بارلكها:

''اے عمر! بیذ ہن نشین رہے کہ اللہ کی مدد بندے کی نیت کے مطابق ہوتی ہے۔''

بندے کی نیت اگر کامل ہے تو اللہ تعالیٰ کی مد بھی کامل ہوتی ہے۔

🔾 — بندے کی نبیت میں اگر کوئی قصوریا کوتا ہی ہے تو اس کی مد بھی اسی طرح ناممل ہوگی۔''

ایک بزرگ نے اپنے بھائی کو یہ لکھ کر بھیجا:

''اگرتم خلوص نیت سے مل کرو گے تو تمہارے لئے تھوڑ امل بھی کافی ہے۔''

اورکسی کونیک نیتی برعمل کرنے کی توفیق نہ ہوتو وہ ایسے خص کی صحبت میں رہے جواسے کسن نیت سکھا دے۔

#### منازل طريقت:

شيخ سهل بن عبدالله تستري وسينت ني ارشا دفر مايا:

''راہ سلوک میں شیخ اپنے مبتدی مرید کوسب سے پہلے بری حرکتیں چھوڑ دینے کی تلقین کرتا ہے، ۔۔ پھر نیک کام کر کے خود کواللہ کے کاموں کے لئے وقف کر دے، ۔۔ اس کے بعد راہ ہدایت پر چلتے ہوئے ثابت قدمی کا مظاہرہ کرے، ۔۔ پھر بالتر تیب بیان، قرب اور مناجات کے مراحل طے کرے، ۔۔ اس کے بعد مضافات وسوالات کی منازل ہیں۔

یہ سب کچھ طے کرنے کے بعد تسلیم ورضااس کا مقصد رہے، اور تفویض وتو کل اس کا حال بنارہے، — ان مقامات کی برکت سے اللہ تعالیٰ اسے اپنی معرفت سے سرفر از فر مائے گا۔ اللہ کے ہاں اس کا مقام ان لوگوں کے مقام کی طرح ہوگا جوا پنی قوت اور قدرت سے دستبر دار ہوگئے، ب بیمقام حاملین عرش کا مقام ہے جس کے بعد کوئی مقام نہیں۔'' بین خوسہل بن عبد اللہ تستری میں شاہد نے نہایت اختصار سے اپنے اس کلام میں سلوک کی ابتداء اور انتہا کو یکجا کر دیا ہے۔

#### قطع تعلق:

مرید جب صدق واخلاص کوشیوه بنالیتا ہے تو راوِ طریقت وروحانیت کا مردِ میدان قرار پاتا ہے۔اس صدق واخلاص کی حقیقت اس طرح واضح ہوسکتی ہے کہ جانیجا جائے:

### مر عوال المعارف المحال المحال

○ — آیاوہ شریعت کی پابندی کرتاہے یانہیں ،

کیااس نے مخلوق سے طع تعلق کرلیا ہے کہیں ،

ابتدائے حال میں مبتدی مریدوں کو جوآ فات ومشکلات در پیش آتی ہیں ان کی بنیادی وجہ یہی ہے کہان کی نگاہیں مخلوق کی طرف جمی رہتی ہیں۔جبکہ رسول الله مَثَاثِیْرُم کاارشاد عالی شان ہے:

''ایمان اس وقت تک کامل نہیں ہوسکتا جب تک عام لوگ اس کے نزدیک بکری کی مینگنیوں کی طرح (بے حقیقت) نہ ہوجا ئیں، ۔۔۔ اس کے بعد جب وہ اپنفس کی طرف نظر کر بے تواسے کمترین سے کمتر سمجھے۔''

اس مدیث شریف میں اس طرف اشارہ ہے کہ انسان مخلوق سے قطع تعلق کر لے، اور ان کی عادات کی پابندی کرنا جھوڑ دی

جائے۔

#### صدق كى الهمتيت وفضيلت:

شیخ احمد بن خضرویه مختالته غرماتے ہیں:

'' جو محض اس بات کاتمنائی ہو کہ اللہ تعالیٰ ہر حال میں اس کے ساتھ رہے، وہ صدق کوا ختیار کر لے، کیونکہ اللہ تعالیٰ اہلِ

صدق کے ساتھ ہے۔''

رسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْمُ فِي ارشا وفر مايا:

''صدق نیکی کی راہ دکھا تاہے۔''

مرید کے لئے لازم ہے کہ وہ جاہ و مال کوترک کر دے، — اور مخلوق ہے اس وقت تک قطع تعلق رکھے جب تک (طریقت کی) بنیاد محکم ومضبوط نہ ہوجائے۔ کی ) بنیاد محکم ومضبوط نہ ہوجائے، — اور وہ فنس کی پوشیدہ خواہشوں سے بخو بی آگاہ نہ ہوجائے۔

#### معرفت نفس بعنی خود شناسی:

مرید کے لئے سب سے زیادہ فائدہ مندمعرفت فنس لعنی خودشناس ہے۔اور جے:

🔾 ــــ دنیا کی فضول باتوں اور حاجتوں کی رغبت ہے، یا

نفسانی خواہشوں کا پھے حصہ باقی ہے۔

وه معرفت نفس كا كما حقدق ادانهيس كرسكتا \_

شيخ زيد بن اسلم ميتانية فرماتے ہيں:

'' دوخصلتیں ایسی ہیں جن کی بدولت تنہیں کمال حاصل ہوسکتا ہے۔ وہ یہ بیں کہتم نہ صبح میں معصیت کے بارے میں سوچواور نہ شام میں گناہ کا قصد کرو۔''

مرید کازُ ہدوتقو کی جب متحکم ہوجاتا ہےتو پھروہ اپنے نفس سے بخو بی واقف ہوجاتا ہے، —اورخود شناسی پر جو پردے پڑے تھے۔انہیں جاک کر دیتا ہے، — پھرنفس کی حرکتوں، پوشیدہ خواہشوں، مگاریوں ور فریب کاریوں ہے اچھی طرح آگاہ ہوجاتا بہر حال جوصد ق کواختیار کرلیتا ہے تو وہ اس کے لئے ایک مغبوط سہارا (عروۃ الوقیٰ ) بن جاتا ہے۔

#### صدق ایک بر منه تلوار ہے:

حضرت شیخ ذ والنون مصری میشاند فر ماتے ہیں:

''نطهٔ زمین برالله کی ایک تلوار ہے، جب وہ کسی چیز پر برقی ہے تواسے کا ف کے رکھ دیتی ہے، وہ صدق کی تلوار ہے۔'' صدق کے حوالے سے ایک واقعہ ندکور ہے کہ بنی اسرائیل میں ایک عابد تھا۔ ملکۂ وقت نے اسے ورغلایا اور اپنی نفس کی خواہش سے بوری کرنا جاہی، --عابدنے ملک سے کہا:

"ایک خالی جکہ برمیرے لئے پانی رکھوادوتا کہ میں عسل کرے پاک صاف ہوجاؤں۔"

اس تدبیر سے دہ ایک اونچی جگہ پر چڑ ھااور خود کو وہاں سے گرادیا۔اس دم ہوا پر مامور فرشتے کو حکم البی ہوا کہ میرے بندے کو فضائ میں تھام لے۔ چنانچے فرشتے نے حکم اللی کے مطابق عابد کو فضامیں تھام لیا اور زمین پرلا کرا تاردیا۔ تب ابلیس سے دریافت

'' تونے اس عابد کو کیوں نہیں بہکایا'' — ابلیس نے کہا: ''اس پرمیرا کوئی واؤنہیں چاتا جواپی خواہشوں کے خلاف چاتا ہواوراپی جان اللہ کے لئے قربان کرنے سے دریغ نہ

### بركام مي الله كے لئے نيت:

مرید کے لئے مناسب ہے کہوہ ہر کام میں اللہ کے لئے نیت کرے یہاں تک کہانے کھانے پینے اور پہننے میں بھی اس کی نیت کرے۔ یعنی!

- O کھائے تواللہ کے لئے ، - سنے تواللہ کے لئے،
- O سوئے تواللہ کے لئے ، O \_\_\_ئة الله كے لئے،

بیسب باتیں چونکے نفس کوآرام پہنچانے کے لئے ہیں، -لہذااگرانسب کاموں میں اللہ کے لئے نیت کرلی جائے تواس صورت میں نفس معصیت اور گناہ ہے بچار ہتا ہے، — بلکہ مخلصانہ کاموں اور اللہ کے کاموں میں تعاون کرتا ہے، — اور اگرنفس کورعایت اور ڈھیل دے دی جائے ،اور اللہ کے لئے نیت کئے بغیرنفس کے سکون کا کوئی کام انجام دیا جائے تو وہ کام اس کے لئے وبال جان بن جاتا ہے۔

نیت کے ثمرات:

رسول اكرم مَنْ الْفِيلُ في ارشاد فرمايا:

## عمراف الممارف كالمحارف الممارف الممارف

حضرت انس والتنوي بدروايت ہے كه آپ فرماتے تھے:

''میری ہتھیلی کومشک کی خوشبولگاؤ کیونکہ ثابت مجھ سے مصافحہ کرتا ہے اور میری دست بوسی کرتا (ہاتھوں کو چومتا) ہے۔' مقربین بارگاوالہی نماز کے لئے اچھا اور عمدہ لباس پہنا کرتے تھے۔اس سے ان کی بینیت اور مقصود ہوتا ہے کہ وہ اللہ کا قرب حاصل کریں۔

#### احوال واعمال اورنتيت:

سالک کے لئے لازم ہے کہ وہ اپنے احوال واعمال اور اقوال کا جائزہ لے، اور اس بات کا خیال رکھے کہ اس کانفس اللہ تعالیٰ سے الگ رہ کرکوئی حرکت نہ کرے نہ کوئی بات زبان سے کہے، ۔۔ ہم نے اپنے شخصترم کے ایک ساتھی کودیکھا کہ وہ ہرلقمہ پرنیت کیا کرتے تھے اور اپنی زبان سے یہ بھی فرماتے تھے:

"میں پیقمہ اللہ کے لئے کھار ہاہوں۔"

یہ بات پیشِ نظررہے کہ جب تک دل سے نیت نہ کی جائے تو زبان سے کہنے کا پچھ فائدہ نہیں۔اس لئے کہ نیت قلب کاممل ہے۔ زبان تو فقط اس کی ترجمان ہے۔اس لئے جب تک اللہ کے لئے قلبی عزیمت نہ ہووہ نیت نہیں کہلا سکتی۔

یہاں ایک واقعہ ندکور ہے کہ ایک بزرگ اپنے بالوں کوسلجھانا جا ہے تھے، انہوں نے آپی بیوی کوآ واز دی کہ کنگھالا ؤ، — ان کی بیوی نے کہا:

'' کیا کنگھے کے ساتھ آئینہ بھی لاؤں؟''

یین کر بزرگ خاموش رہے، — پھر کہا کہ ہاں لے آؤ، — ایک دوسرے صاحب نے بیہ ماجراد یکھا تو ان بزرگ سے کہنے لگے:

'' پہلے تو تم نے آئینے کے بارے میں خاموثی اختیار کر کے تو قف کیا، پھرا ثبات میں جواب دے کراسے منگالیا، ایسا کیوں کیا؟''

ان بزرگ نے ارشادفر مایا:

''میں نے نیت کر کے بیوی سے کنگھالانے کے لئے کہاتھا، — جبکہ بیوی نے اس کے ساتھ آئینہ بھی شامل کر دیا، — اس وقت میں نے آئینے کے لئے نیت نہیں کی تھی۔اس لئے میں نے توقف کیا۔اس دوران اللہ تعالیٰ نے آئینہ کے لئے بھی نیت کروادی، تب میں نے ہاں کہا۔''

## عواف المعارف ا

#### تنہائی کی عادت بنانا:

ہروہ مبتدی مرید جس نے اپنے ابتدائے حال میں اپنے دوستوں اور یگانوں کوچھوڑ کراپنی بنیادمضبوط واستواز نہیں کرلی۔اور خودکو تنہائی کاعادی نہیں بنایا،تو اس کی ابتداء میں کمی وخامی رہ گئی، —اس لئے مذکور ہے:

"دوستوں کی کفرنت، صدق کی قلت کی دلیل ہے۔"

مبتدی کے لئے خاموش رہناسب سے زیادہ مفید ہے تا کہ دوسروں کی با تیں اس کے کانوں میں نہ پڑیں۔ کیونکہ طرح طرح کی با تیں من کراس کے باطن کے متاثر اور متغیر ہونے کاشدید خدشہ ہے۔

زُمِر وتقوى انسانى كمال ہے:

جوزُ ہدوتقویٰ اوراس کے حقائق جانے کو کمال نہیں سمجھتا اسے بھی معرفت حاصل نہیں ہوسکتی۔اور معرفت حاصل نہ ہوئی تواس پر بھلائی کا درواز ہ بھی نہیں کھلےگا، ۔۔ مبتدیوں کے قلوب موم کی طرح ہیں جو ہرنقش کو قبول کر لیتے ہیں۔ بعض اوقات مبتدی کے لئے محض اوگوں کو دیکھنا بھی مفتر ہے۔ اسی طرح نفسول دیکھنا اور نفسول چلنا پھر ناتو بہت ہی مفتر ہے۔ اسے اس حد تک احتیاط کرنی چاہئے کہ اگروہ کسی راستے پر چلے تو یہ کوشش کرے کہ اس کی نگاہ صرف اس راستے ہی پر رہے، ادھراُ دھر ندد کھیے، ۔۔ اِ اس کے بعد وہ لوگوں کی نگاہوں اوران کے احساسات سے بھی بچتار ہے ۔۔ کیونکہ اگر لوگوں کو اس بات کی خبر ہوجائے تو وہ اس کے فعل سے بھی زیادہ معنر ہے۔

#### قول فعل مين حدضرورت كالحاظ ركهنا:

تفنول یا بیکار چلنے پھرنے کو بھی بےمقصداور حقیر نہ جانے ۔ کیونکہ قول وفعل اور نظر وساعت کے اعمال ضرورت کے باعث اگر بڑھ جائیں تو وہ فضول اور بیکار سمجھے جاتے ہیں ۔ اس سے روحانی اصولوں کا ضیاع ہو جاتا ہے، ۔۔۔ حضرت سفیان تو ری میسالیہ فرماتے ہیں :

"لوگ اصول کو کھو کر وصول سے محروم ہوجاتے ہیں۔"

جو خف قول و فعل میں حدضرورت کالحاظ نہیں رکھتا، وہ کھانے پینے اور سونے میں ضرورت کی حدکو پار کر جاتا ہے، — اور جب کوئی ضرورت حد سے زیادہ بڑھ جاتی ہے توالیسے ضرورت مندوصا حب احتیاج کے لبی ارادے متزلزل ہو کربتدریج ضائع ہوجاتے ہیں۔

#### حضرت مهل بن عبدالله تسترى مُحِيناً للهُ أَنْ ارشاد فرمايا:

ا بید حفرات نقشبندید کے آٹھ معمولات کے عین مطابق ہے، جس میں معمول نمبر ۲'' نظر برقدم'' ہے۔ جس کی نشر تکے ہو بہوانہی الفاظ کے مطابق ہے، یعنی '' چلتے وقت دائیں بائیں یااوپر نیچے نددیکھیں، سے ملم ویُر دباری سے راستہ طے کریں، نظر قدموں پرر ہے، اور خیال ہیں دنیا کو پیروں تبلے روندتے چلے جائیں، سے نظر پرنظر رکھیں کدوہ نکھنے نہ پائے سے بس چلتے رہیں اور منزلیں طے کرتے رہیں۔ (شجر وَ عالیہ نقشبندیہ بمجدد بیمظیر یہ مسعود این سے اللہ مام مسعود احمد بھیلتے)
اللہ دہلوی قدس سرو العزیز ومسعود المت پروفیسر ڈاکٹر محمد معود احمد بھیلتے)

"جوخف الله کی بندگی اپنی مرضی اور اختیار سے نہیں کرتا، با مرمجبوری وجبر کے ایسا کرتا ہے، - تو مجبوراً اسے خلقِ خدا کی بندگی اختیار کرتا پڑتی ہے۔، - اس طرح اس بندے پر رخصت اور سہولت کے کئی دروازے کھل جاتے ہیں، - اور دوسرے برباد ہونے والوں کے ساتھ وہ بھی برباد ہوجاتا ہے۔'

#### دنیادارول سے پر ہیز:

مبتدی سالک کوکسی د نیا دار سے تعلق رکھنے میں پر ہیز وگریز کرنا چاہئے ، — د نیا داروں سے تعلق رکھنا اس کے لئے سمِ قاتل ہے، — حدیث شریف میں ہے:

'' د نیااللہ کونا پہند ہے، — جواس کی ایک رس کو بھی پکڑ لے تو وہ اسے دوزخ کی طرف لے جاتی ہے۔'' وہ رسیاں کون سی ہیں، — یہی رشتہ داریاں،طلب د نیا،اور د نیا سے محبت کرنے والے لوگ ہیں، —لہذاان میں سے جس

تحسی کے ساتھ شناسائی ہوجاتی ہے، پھرخواہ اس کی مرضی ہویانہ ہودہ خود بخو دکھنچا چلاجا تا ہے۔

### ایسے فقراء کی صحبت سے گریز:

مبتدی سالک طریقت ان فقراء کی صحبت سے گریز کرے جوشب بیداری اوران کے روزوں کے لئے تلقین و تا کیدنہ کریں۔ ایسے فقراء کی صحبت بداثر ات جھوڑ جاتی ہے۔ایسے اثر ات تو دنیا داروں کی صحبت سے بھی مرتب نہیں ہوتے۔ایسے درویش اور فقراء بالعموم یہی کہتے رہتے ہیں:

''اعمال میں مشغول رہنا تو عابدوں کا کام ہے، — اہلِ حال اس خصوص سے بالاتر ہیں اور یہ کہ درویش کو فقط فرائض ادا کرنا اور رمضان کے روزے رکھنا ہی کافی نہیں۔''

مبتدی مرید کوچاہئے کہ وہ الی باتوں پر قطعاً کان نہ دھرے، کیونکہ ہمیں بھی الیں باتوں کا تجربہ ہے۔اور کی بارہم نے آزمایا بھی ہے،اورالیے درویشوں اورفقراء میں بیٹنے کا اتفاق ہوا تو مشاہدے میں بیہ بات آئی کہ جولوگ الیی باتیں کرتے ہیں اور نوافل وغیرہ کوچھوڑ کر فقط فرائف پر زور دیتے ہیں۔وہ اپنے کام میں کوتا ہی کے مرتکب ہوتے ہیں حالانکہ (دیکھنے میں) ان کے احوال خاصے درست ہوتے ہیں۔

### فرائض ونوافل کی یا بندی اور جمعه کاامتمام:

ایک طالب حق کے لئے لازم ہے کہ وہ سب فرائض ونوافل کی پابندی کرے اور اس حوالے سے کسی قتم کی کوتا ہی نہ کرے، تا کہ ابتدائے حال میں اس کے قدم مضبوطی سے جم جائیں ، — بلکہ اسے جمعے کے دن کا خاص طور پر خیال رکھنا چاہئے۔اس دن کو مکمل طور پر اللہ کے لئے مخصوص کر دے اور ذاتی کا موں کومؤخر کر دے۔

جمعہ کا عنسل کر کے سورج نکلنے سے پہلے ہی جامع مسجد میں پہنچ جائے۔ — بہتر توبیہ ہے کہ نماز جمعہ کے لئے عنسل نماز جمعہ کے وقت سے قریب کرے، — رسول اکرم مَا النظام نے حضرت ابو ہریرہ رافظائے سے ارشا دفر مایا:

''اے ابو ہریرہ! جمعہ کے لئے خسل کرو جائے تہمیں رات کے کھانے کے بدلے میں یانی خرید ناپڑے، —کوئی پیغمبر اییانہیں گز را جسے اللہ تعالیٰ نے جمعہ کے لئے عسل کرنے کا حکم نہ دیا ہو، — کیونکہ جمعہ کاعسل دوسرے جمعہ تک کے گناہوں کا کفارہ بن جاتا ہے۔''

نماز جمعہ سے پہلے مسجد میں پہنچ کرنماز ،مناجات ، دعا ،تلاوت اور مختلف اذ کار میں لگار ہے حتیٰ کہ جمعہ کی نماز کا وقت ہوجائے ، - نماز جمعہ پڑھنے کے بعد جامع مسجد میں ہی معتلف رہے یہاں تک کہعسر کی نماز وہیں ادا کرے۔ اور دن کا باقی حصہ بیج واستغفار اور درود شریف پڑھنے میں گز ار دے، — اس کا حاصل بیہوگا کہ پورا ہفتہ مبارک ہوگا اور آئندہ جمعے تک وہ اس کے اثرات وثمرات وفيضان كامشامده كرے گا۔

#### جمعه ترقی در جات کادن:

ایک بزرگ کا پیمعمول تھا کہوہ فقط جمعہ کے لئے پوراہفتہ اپنے روحانی احوال واقوال وافعال کوتر تیب دیتے رہتے تھے۔ جمعہ سب اہلِ حق کے لئے ترقمی درجات کا دن ہوتا ہے، — جمعہ کے دن جو بچھ حاصل ہوتا ہے وہ ایک معیار کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔جس سے بندہُ حق اپنے گزرے ہفتے کے کاموں کا جائزہ لے لیتا ہے، — اگروہ ہفتہ خیر خیریت کے ساتھ گزر جائے تو اس کے لئے جمعہ کا دن مزیدانوار وبرکات لے کرآتا ہے، —اورگزرے ہوئے کو کھودیا اور ضائع کر دیا تو جمعہ کے دن طبیعت پر مایوس اورافسردگی چھاجاتی ہے،اورانشراح صدر میں کمی آ جاتی ہے۔

#### لباس كاانتخاب:

صوفیاءاں بات میں احتیاط کریں کہ لباس محض دکھاوے کے لئے نہ پہنا جائے۔ ○ — لباس نہ تو بہت او نچا ہوجس طرح کہ خشک زاہدوں کا لباس ہوتا ہے، کہ لوگ دیکھتے ہی زاہد سمجھنے لگیں، — اور بیر کہ او نچا لباس بینے میں نفسانی خواہشوں کا اظہار ہوتا ہے۔

> ای طرح موٹے اور کھر درے کپڑے کالباس پیننے سے ریا ظاہر ہوتا ہے۔ الہذا جولباس بھی پہنا جائے وہ محض اللّٰدے لئے پہنا جائے۔

ندکورہے کہایک دن حضرت سفیان توری میں الڈ قبیص بہن بیٹھے اور انہیں اس کے بارے میں پنہ نہ چلا حتیٰ کہ دن نکل آیا۔ سی نے آپ کو مطلع کیا تو آپ نے اسے اتار کر زُخ بدلنے کا ارادہ کیا، مگر پھراییا کرنے کا ارادہ ترک کردیا۔اور فرمانے لگے: ''میں نے یہ میں اللہ کی نیت سے پہنی تھی ایکن اب لوگوں کے خیال سے نہیں بلٹوں گا۔'' چنانچەالىي باتون كاطالب حق كوخود بھى خيال كرنا جاہئے۔

#### تلاوت ِقرآن مجيد:

مبتدی سالک کے لئے لازم ہے کہ وہ قرآن مجید کی تلاوت کرے۔اور (ہو سکے تو) حفظ کرے، -- حفظ قرآن کا آغاز

منزل سے کرے اور وہ منزل پوری حفظ کرے، — اوراس شخص کی بات پرمطلق دھیان نہ دے جس کا یہ کہنا ہے: ''صرف ایک ذکر پر ہیشگی کرنا قر آن مجید کی تلاوت سے افضل ہے۔''

مبتدی سالک نماز کے اندراور باہر قرآن مجید کی تلاوت کی برکت سے وہ سب کچھ پاسکتا ہے جس کی اسے تمناہے۔

#### ذكركى غرض وغائت:

بعض مثائخ کرام نے اپنے مریدوں کے لئے ایک ہی ذکر منتخب و پبند کر رکھا ہے۔اس کی غرض وغائت یہ ہے کہ مرید کے خیالات میں یکسوئی آ جائے، — نیکن اگر کوئی مبتدی سالک خلوت نشین ہوکر قرآن مجید کی تلاوت اور نمازیا بندی سے اداکرے، تو بیا کی ذکر کی یابندی کرنے سے بہتر ہے۔

آگروہ کسی وقت تلاوت سے تھک جائے تو ذکر کواختیار کر لے اور تلاوت کی بجائے ذکر کرنا شروع کر دے۔اس کئے کہ تلاوت کی نبیت ذکر کرنا شروع کر دے۔اس کئے کہ تلاوت کی نبیت ذکر کرنا فلس کے لئے زیادہ آسان ہے۔لیکن سے بات مدنظر رکھنی چاہئے کہ قلب ہر چیز کے لئے اہم ہے، —اس کئے خواہ تلاوت ہویا نماز ہویا ذکر ہو، ہرممل میں زبان وقلب کوہم آ ہنگ ہونا چاہئے، —اگر زبان وقلب ہم آ ہنگ نہ ہوں توعمل ناقص اورنا قابلِ اعتبار ہے۔

#### زبان ہودل کی رفیق:

مبتدی سالک کے لئے لازم ہے کہ وہ وسوسوں اورنفسانی باتیں (حدیث نفس) کوحقیر نہ سمجھے۔ بیسوچ بہت ہی مقنراور خطرناک ہے۔اسے جاہے کہ:

'' حدیث نفس کے بجائے قرآن مجید کے معانی اس کے دل میں سرائت کرجا کیں۔''

یعنی جس طرح زبان جب تلاوت میں مشغول ہوتی ہے تو وہ کوئی اور بات ادانہیں کر سکتی ،اسی طرح جب قلب میں قرآن مجید کے معنی ساجائیں گے تو پھر حدیث نفس کے سانے کی گنجائش نہ رہے گی ۔

#### باطنی مراقبه کی ضرورت:

مبتدی سالک اگرنجی (یعنی غیرعرب ہو) اور قرآن مجید کے معانی نہ مجھتا ہوتو وہ باطنی مراقبہ اختیار کرے، — اوراس کا باطن نفسانی گفتگو (حدیث نفس) کی طرف دھیان دینے کی بجائے اس خیال میں مگن رہے کہ اللہ اسے دیکھ رہاہے، — اس طرح ہمیشہ یا بندی کرنے سے اس کا تعلق اہلِ مشاہدہ میں سے ہوجائے گا۔

#### نیازمندی خیروبرکت کاباعث ہے:

حضرت ما لک مشاید فرماتے ہیں:

''صدیقین کے قلوب جب قرآن مجید سنتے ہیں تو وہ آخرت کے لئے مارے خوشی کے جموم جموم جاتے ہیں۔'' اگر سالک بیاصول اپنا لے اور اس پر قائم رہے، — اور اللہ تعالیٰ کا نیاز مند بن کر ہمیشہ اس سے مدد کا طالب رہے تو وہ ثابت حال کی کی دو ایک کی داد که دو ایک کی دو ایک کی دو ایک کی در دو ایک کی در ایک کی در ایک

قدم ہوجائے گا۔

پیخ سہل بن عبداللہ تستری میشانی فرماتے ہیں:

"بندہ حق اللہ تعالیٰ ہے جس قدرالتجاءاور نیازمندی کرتا ہے، آزمائشوں اور بلاؤں ہے اسی قدرشنا ساوآگاہ ہوتا ہے، اس جس قدروہ آزمائشوں اور بلاؤں ہے آگاہ ہوتا ہے۔ اس کی نیازمندی میں اسی قدراضافہ ہوتا ہے، ساس لئے نیاز مندی میں ہیں تھی خیرو برکت کی بنیاد ہے، اور طریقت کے ہردقیق علم کی تنجی ہے، سے بینیاز مندی ہردم ساتھ رہنی چاہئے کوئی بھی حرکت اور کوئی بھی کلمہ نیاز مندی کے بغیر نہ ہو، سے جن حرکتوں اور کلموں میں اللہ کے لئے نیاز مندی نہ پائی جائے ان کا انجام بخیر نہیں ہوتا، سے پیماری آزمائی ہوئی اور تحقیق شدہ بات ہے۔"

شخ سہل بن عبداللہ تستری میشانی فرماتے ہیں:

'' جس کا کوئی سانس بھی ذکر کے بغیر ڈکلا ،اس نے اپناروحانی حال ضائع کرلیا ، — اس کی تباہ حالی کی معمولی علامت بیہے کہ وہ بامقصد باتیں چھوڑ کرفضول اور بے کار باتوں میں لگارہے۔''

#### فضول بات كا كفاره:

''میں یہ سوال کیوں کررہا ہوں ، کیا میرے منہ سے نکلنے والی بات فضول کوئی نہیں ہے۔ اس کی وجہ نفس کا غلبہ اور بے اولی ہے۔''

رب ہے۔ اس کے بعد انہوں نے قتم کھائی کہ اس فضول بات کے کفارہ میں ایک سال تک روز ہے رکھیں ہے، —

#### صدانت کی اثر آفرینی:

بزرگانِ کرام نے ای صدق کی بدولت بلندمقامات کو حاصل کیا،اوراپنے عزم وہمت کے باعث جہاں پہنچنا تھا، پہنچ مکے، --- حضرت جنید بغدادی رئین فیز ماتے ہیں:

"ایک صادق الله کی طرف ایک ہزار سال تک متوجہ رہے، — اور پھرایک لحظہ کے لئے اس سے عافل ہوجائے تواس کا نقصان اس کے (ہزار سال کے ) فائدہ سے زیادہ ہوگا۔"

یہ جملہ ایسا ہے جوایک مبتدی سالک کے ذہن میں ذہن شین رہنا چاہئے۔ البتہ منتبی سالک اس نکتہ کے حقائق سے آگاہ ہے اور اس پڑمل کرتا ہے، — اس لئے مبتدی سالک صادق ہے تو منتبی سالک صدیق ہے۔

صادق کون ہے:

فيخ ابوسعيدالقرشي بمشافر ماتے ہيں:

## عوارف المعارف على المعارف المع

"صادق وہ ہے جس کا ظاہر درست ہو،اوراس کا باطن بھی تبھی نفسانی خواہشات کی طرف مائل ہو، —اس کی علامت بیہ ہے

🔾 — وہ اپنی بعض طاعتوں اور بند گیوں میں حلاوت محسوں کرے، — اور

بعض اورادواذ کاراور بندگیوں میں اس حلاوت کومحسوس نہ کر ہے۔

○ — علاوه ازیں جب وہ ذکر میں مشغول ہوتو اس کی روح منور ہوجائے۔

جبنفسانی خواهشات کی طرف میلان ہوتوان اذ کارکا خیال مث جائے۔

#### صدیق کون ہے؟

صدیق وہ ہے جس کا ظاہر وباطن دونوں درست ہوں اور رنگارنگ (تلوین) احوال کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت اس طرح کرے کہ اس کا کھانا پینا اور سونا اسے اللہ کے ذکر سے نہ روک سکیں ، سے صدیق اپنی ذات کواللہ کے لئے وقف کر دیتا ہے ، صدیقت نبوت سے قریب ترین درجہ ہے ، سے شخ ابویزید میشائنٹر ماتے ہیں :

''صدیقین کامر به کمال (آخری حد) پیغمبروں کا پہلا درجہہے۔''

#### اربابِنهایات:

یہ بات ذہن نشین رہے کہ اربابِ نہایات (منتہائے کمال کو پہنچنے والے سالکانِ طریقت) کا ظاہر وباطن دونوں درست ہوتے ہیں۔ان کی رومیں نفس کی تاریکیوں سے نکل کر بساطِ قرب تک پہنچ جاتی ہیں، —ان کے نفوس تابع ،اطاعت گزاراور نیک بین جاتے ہیں، — وہ دل کی ہرآ واز پر لبیک کہتے ہیں۔ان کی روحوں کا تعلق مقام اعلیٰ سے ہوتا ہے، —ان کی نفسانی خواہشوں کی آگ بجھ جاتی ہے۔ان کے باطن روحانی علوم سے لبالب ہوتے ہیں۔ان پرآخرت کا بھی انکشاف ہوتا ہے۔جیسا کہ رسول اکرم مَثَافِیْجُ نے حضرت صدیق اکبر رہائیڈنے کے بارے میں ارشا وفر مایا تھا:

''جو خص روئے زمین پرمیت کو چاتا پھر تا دیکھنا چاہتا ہے تو وہ ابو بکر کو دیکھ لے۔''

رسول اکرم مَنَاظِیَم کے اس ارشاد میں اس طرف اشارہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رٹائٹنڈ کو جیتے جی وہ علم حاصل ہو چکا تھا عام مومنوں کو جومرنے کے بعد حاصل ہوتا ہے۔جیسا کہ ارشاد ہاری ہے:

فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَآءَ كَ فَبَصُرَكَ الْيَوْمَ حَدِيْدٌ٥ (ب٢٦، سوره ق)

" ہم نے تمہارے پردے کو ہٹادیا ہے کیونکہ آج کے دن تمہاری نظر لوہے کی طرح (تیز) ہے۔"

چنانچہار بابِ نہایات کی خواہشیں مردہ ہو چکی ہیں اوران کی رومیں آزاد ہو گئی ہیں۔ شخ یجیٰ بن معاذ رازی وَمُشَاهَّت عارف -

کے بارے میں پوچھا گیاتو آپ نے فرمایا:

'' جو شخص دوسر بےلوگوں کے ہمراہ ہےاور ہمراہ ہوتے ہوئے بھی ان سے جدا ہے ، وہی عارف ہے۔''

عارف کے بارے میں ایک بارآپ نے ایسے بھی فرمایا:

''وہ ایک بندہ جود وسروں سے الگ ہوگیا۔''

#### الله کے سیابی:

ارباب نہایا ہے۔اوراللہ تعالیٰ نے انہیں مخلوق میں اگر چہ مقررہ زندگی ان کی راہ میں حائل ہے،اوراللہ تعالیٰ نے انہیں مخلوق میں اپنا سپاہی بنایا ہے۔لوگ انہی سے ہدایت پاتے ہیں اور سالکانِ طریقت کی کشش بھی انہی کی طرف ہوتی ہے۔ان کا کلام اور ان کی نظریں روحانی بیاریوں کاعلاج ہیں۔ان کا ظاہر بھم الہی سے محفوظ ہے اور باطن علم سے معمور ہے۔

#### عارف بالله كي علامتين:

حضرت شيخ ذوالنون مصري محيطة ني فرمايا كه عارف بالله كي تين علامتيس مين:

- — ان کا نورمعرفت، ان کے درع ویر ہیز گاری کے نورکونہ بجھائے۔
- ان کے باطنی علم کے معتقدات ان کے ظاہری احوال میں کسی طرح کانقص نہ پیدا کریں۔
- □ الله کی نعمتوں اور کرامتوں کی بہتات انہیں محر مات الہی کی پردہ پوشی پر آمادہ نہیں کرتی ، بلکہ ان کی نعمتوں میں جس قدر اضافہ ہوتا جا ہے۔ دنیا میں وہ جس قدر رتی کرتے ہیں ، ان کے قرب میں بھی اسی قدر رتی ہوتی جاتی ہے ، جس قدر ان کا جاہ و منصب بڑھتا ہے ، ان کی تواضع وانکساری میں بھی اسی قدر ترقی ہوتی جاتی ہے ، جس قدر ان کا جاہ و منصب بڑھتا ہے ، ان کی تواضع وانکساری میں بھی اسی قدر اضافہ ہوتا جا تا ہے۔ جسیا کہ ارشاد باری ہے :

اَذِلَّةٌ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اَعِزَّةٌ عَلَى الْكَافِرِيْنَ٥

"وهمومنین کے سامنے مدسے زیادہ متواضع ہیں لیکن کا فروں کے سامنے بہت ہی زیادہ معزز ہیں۔"

جب ان کی خواہشیں پوری ہوتی ہیں تو اپنی کامیابیوں پر اللہ کاشکر بجالاتے ہیں۔ بھی اپنے نفوس بہلا کراس کی خواہش پوری کرتے ہیں جس طرح کسی بچے کو بچھ دے کر بہلا یا جاتا ہے، یا کوئی چیز اسے تخفے کے طور پر دے دی جاتی ہے، سنفس چونکہ ان کی کڑی نگرانی میں ہوتا ہے، اس لئے وہ اس سے لطف وعنائت کے ساتھ پیش آتے ہیں، سبھی بیصورت ہوتی ہے کہ وہ انبیاء کرام کی پیروی میں اپنی نفسانی خواہشوں کو بالکل روک دیں کیونکہ انبیاء کرام کو دنیاوی خواہشوں کی رغبت بہت کم ہوتی ہے۔''

## د نیاایک دلهن ہے:

شیخ کیمیٰ بن معاذ رازی مُشاهدٌ فرماتے ہیں:

'' و نیاایک دلبن ہے جسے اس کی مشاطہ (سنوار نے والی) طلب کر رہی ہے، ۔۔ جبکہ زاہداور اللہ کا دوست اس کا چہرہ بد نما کر کے اس کے بال نوچ ڈ التا ہے، اور اس کے لباس کی دھجیاں اڑا دیتا ہے، ۔۔ لیکن عارف باللہ اس کی طرف آئکھ

## عوارف المعارف المعارف

أُلُّهَا كَرَجْمَى نَهِينِ دِيكِمَا ،اوراپيز آقاكے كاموں ميں مست رہتا ہے۔''

#### ایک غلطهٔ ی کاازاله:

ایک منتہی سالک راہ سلوک میں اپنی اعلیٰ روحانیت کے باوجودنفس کی سیاست سے بفس کشی سے ، کثرت سے روزے رکھتے ہوئے لطف اٹھانے ، شب بیداری کے ساتھ ساتھ نیکی کے دوسرے کاموں سے بے نیاز نہیں رہ سکتا ، سبیعام الخیال غلط ہے کہ منتہی سالک کے لئے کثرت سے عبادات ونوافل کی ادائیگی لازم نہیں ، اور نہ اس کے لئے لذت کی طلب اور خواہش سے لگا ؤ پر کوئی گرفت یا پکڑ ہے ، یہ سوچ ہی غلط ہے ، —

الی غلطی اور خطائے باعث عارف کی معرفت پر نہ صرف حجاب آجاتا ہے بلکہ اس کے درجات کی ترقی بھی رک جاتی ہے،

-- اس غلط ہنجی کی وجہ یہ ہے کہ جب بچھ عارفوں نے بید یکھا کہ ان دنیاوی چیزوں سے نہ تو ان میں سنگد لی آئی اور نہ ہی کوئی حجاب حائل ہوا — اس بناء پر (انہیں شملی اور) ہواس طرف مزید مائل ہو گئے، — اور بات یہاں تک پینچی کہ وہ صرف فرائض کی اوا گئی پراکتفا کرنے لگے۔اور انہوں نے اپنے کھانے پینے کے معاملات کو وسعت دے دی۔

#### عام مومنون كاطرز حيات:

یسب کھرگر رنے کے بعدان میں جوروحانی خوشی کی اہر (انبساط) پائی جاتی ہے تو یان کے افعال کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ
ان کے موجود حال سے پہلے والے حال' سکر احوال' (مجذوبی کیفیت) کی بدولت ہے۔ ابھی تک وہ حال کے نور میں اسیر ہیں،
ابھی انہیں کمل طور پر نور حق سے رہائی نہیں ہلی۔ کیونکہ جوکوئی نور حال سے جان چیڑا کر نور حق تک پہنچ جائے تو وہ حال کے اس راستے
سے دور ہوجاتا ہے۔ یعنی اس کی مستی کے رہے سے آثار بھی دور ہوجاتے ہیں اور وہ عام مومنوں کی طرح ظاہری حالت میں لوث
آتا ہے۔ اور انہی کی طرح نماز روز ہ اور نیکی کے دوسرے کا موں میں مشغول ہوجاتا ہے۔ حتی کہ راستے میں گری پڑی نقصان دہ
چیزیں راستے سے ہٹاتا ہے۔ نیک بندوں کی طرح ہرایک نیک کام کی طرف مصروف ہوجاتا ہے۔ عوام مومنوں کی اس حالت کے
جیزیں راستے سے ہٹاتا ہے۔ نیک بندوں کی طرح ہرایک نیک کاموں کے باعث اس میں تکبر اور بڑائی جیسی بیاریاں لاحق ہوتی ہیں۔
تبدیل ہونے پر نہتو نا گواری محسوس کرتا ہے اور نہ ہی نیک کاموں کے باعث اس میں تکبر اور بڑائی جیسی بیاریاں لاحق ہوتی ہیں۔
نفس کی اصلاح:

اس کانفس پاکیزہ، مطبع اور فرماں بردار ہوتا ہے بلکہ اس کا اسیر ہوجا تا ہے۔اس لئے ازراہِ لطف وکرم بھی اس کی خواہش پوری کردیتا ہے اور جب نفس کی بھلائی اور بہتری مقصود ہوتی ہے تو اسے خواہشوں سے روک بھی دیتا ہے، —اس معاملے کوایک بچے کی حالت پر قیاس کرنا چاہئے کہ:

۔ بھی تواس کی خواہش اس طرح پوری ہوتی ہے کہ وہ اعتدال کی حد پھلانگ جاتا ہے، اور صبحی بچے کوخواہش پوری کرنے سے رو کتا ہے تا کہ اس کی طبیعت میں کوئی بگاڑ پیدا نہ ہو۔ طبع مزاج کی اصلاح علمی حکمتِ عملی (سیاست) سے ہوتی ہے، لہذا جب تک بیہ جب جبلت باقی ہے، حکمت علمی (سیاست) عمارف المعارف المعار

یہ بہت ہی دقیق مسئلہ ہے جوالیک منتہی سالک کونہایات کے حال میں پیش آتا ہے جس کے واقع ہونے ہے اس کی ترقی کا درواز ہ بند ہوجاتا ہے۔

## منتهی سا لک کی خود مختاری:

راہِسلوک کامنتھی کسی چیز کواختیار کرنے اور اسے ترک کرنے میں مالک ومختار ہے، — اسے اعمال اور نفسانی حظوظ کواختیار کرنے یا ترک کرنے دونوں طرح کی ضرورت پیش آتی ہے، چنانچہ:

- 🔾 بھی وہ ایک صادق ومخلص انسان کی ظرح نوافل ودیگرامور خیر میں مشغول رہتا ہے۔
- 🔾 بھینفس کالحاظ رکھتے ہوئے اعمال کی کثرت کوچھوڑ دیتا ہے،اورنفس کی لذتیں اوراس کےمطالبے پورے کرتا ہے،اور
- بھی حسن سیاست ( حکمت عملی ) سے کام لیتے ہوئے نفس کواس کی خواہشوں سے روک دیتا ( ضبط نفس کرتا ) ہے۔ کیونکہ اس معالم میں وہ خود مختار ہے۔

#### اعتدال كاراسته:

جوگوئی قطعی طور پر دنیا کی لذتیں چھوڑ دے، وہ کمل طور پر زاہد تارک ہے، ۔۔ جونفس کواپنی خواہش کے پورا کرنے کی پوری پوری چھوٹ دے دے، وہ لذت کوش ہے، دنیا دار ہے، راغب ددنیا دوست ہے، ۔۔لیکن ایک منتہی سالک طریقت دونوں طریقوں میں حداعتدال کومدنظرر کھے ہوئے ہے،اورافراط وتفریط کی درمیانی راہ پر کھڑا ہے۔

منتی سالک کواگر نہایات کی بعض صورتوں کی طرف لوٹنا پڑے بعنی جن مراحل ہے گزر کروہ اس مقام تک پہنچا ہے، اور زاہد الزہد کی منزل پرآ جائے تو اسے روحانی حال کا پابند ہو کر اختیار کوترک کرنا پڑتا ہے۔ پھرترک ہو یا اختیار ، اس کے بس کی بات نہیں رہتی۔ تب اختیار کا تاریک حال کا امپر ہو کر اللہ کے فعل کا پابند ہو جاتا ہے، ۔ جس طرح ایک زاہد جو اختیار کا تارک ہے اور اختیار ات کے ترک پرمجبور ہے، ۔ اس طرح زاہد فی زُہد جو اللہ کی مرضی کے مطابق دنیا کی چیز وں کو اختیار کرتا ہے، وہ ان چیز وں کے اختیار کرنے کا یا بند ہے۔

جب کسی نہایت کے حال پراستقامت حاصل ہو جاتی ہے ( یعنی وہ تصوف کے آخری مر مطے پر پہنچ جائے ) تو وہ اخذ وترک کا یا بندنہیں ہوتا ، بلکہ:

- ۔۔۔ بھی اللہ کے حکم کے مطابق کسی چیز کوٹرک کردیتا ہے۔
- جمعی اخذ پر عمل پیرا ہوتا ہے یعنی اس کی مرضی کے تحت کسی چیز کوا ختیار کرتا ہے۔

یہ دونوں صورتیں اللہ کے اختیار سے ہوتی ہیں۔ سالک منتهی کا اس میں پچھاختیار نہیں ہوتا، — ای طرح نفلی نماز اور نفلی روزے کی کسی وقت پابندی کرتا ہے، اور بھی پابندی نہیں کرتا،نفس کے آرام کی خاطر چھوڑ دیتا ہے، — بہر حال دونوں حالتیں

## عطرف المعارف ا

اختیار کرنے میں اس کلطے زعمل درست ہے، اور اس کا نام'نہایت النہائت' ہے ( یعنی روحانیت کی آخری منزل ہے )

رسول اكرم مَالِينَا كُمُ كَاللَّهُ كُمُ حَالَ مِن مِثالِم بَهِت:

یہ میں ماری رات کے بھے حصہ میں عبادت فرماتے سے مشابہ ہے کہ آپ مکا ٹیٹی کمھی رات کے بچھ حصہ میں عبادت فرماتے سے ای طرح رسول اللہ مکا ٹیٹی رمضان شریف کے مہینے کے علاوہ پورے سے اور بھی ساری رات عبادت میں بسر فرماتے سے ، — اس طرح رسول اللہ مکا ٹیٹی رمضان شریف کے مہینے کے علاوہ پورے مہینے کے روز نے سے ۔ اس کے ساتھ ساتھ شاتھ نصل کی ضرور توں کو بھی پورا فرماتے سے ۔ اس کے ساتھ ساتھ نصل کی ضرور توں کو بھی پورا فرماتے سے ۔ اس کے ساتھ ساتھ نصل کی ضرور توں کو بھی پورا فرماتے ہے ۔ اس کے ساتھ ساتھ نے ارادہ کرلیا ہے کہ میں گوشت نہ کھاؤں ، — اس وجہ سے ایک شخص نے رسول اللہ مکا ٹیٹی کی خدمت میں عرض کیا کہ میں نے ارادہ کرلیا ہے کہ میں گوشت نہ کھاؤں ، — تو آپ مکا ٹیٹی کے ارشاد فرمایا:

'' میں تو گوشت کھا تا ہوں اور گوشت کو پہند کرتا ہوں ، — اور اگر میں اپنے رب سے عرض کروں کہ وہ مجھے روزانہ گوشت کھلائے تو وہ ضرور مجھے کھلائے گا۔''

رسول الله مَنْ اللَّهُ مَنَالِيَّةِ کاارشادگرامی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ آپ اس معاملہ میں مختار کل تھے کہ آپ چاہیں تو گوشت تناول فر ہائیں ، —اوراگر نہ چاہیں تو استعال چھوڑ دیں ، —لیکن آپ مَنْالِیَّتِمْ نے اپنی مرضی سے گوشت کا کھانا چھوڑ دیا تھا۔

اتباع سُنّت میں رخصت اور عزیمیت:

بعض لوگوں سے جب کہا جاتا ہے کہ رسول اللہ مَالَّيْظِ نے بھی گوشت تناول فر مایا ہے اور بھی اس کا استعال ترک بھی کیا ہے ، تو وہ غلط نہی سے بیہ کہنے لگتے ہیں :

''رسول اللَّذَ مَا لِيَّا أُمُ اللَّهُ مِمَا لِيَّا تُعِرُ وَدِينَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ

رسول اكرم مَنَا لِيُرَام كَي شب بيداري كي عبادت اورنفلي روزون كامقصد بيتها كه:

اتوأمت آپ کی اتباع کرے،

🔾 — ياايني ذات گرامي كومزيد فيض وبركت والابنائيس ـ

چنانچە:

## عواف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

اگرآپ کامقصوداس سے بیتھا کہ اس امر میں آپ کی اقتداء کی جائے تو منتہی کے لئے اس کی اقتداء لازم ہے۔
 اگر مزید فیض یا بی مقصود تھا تو اس صورت میں بھی اسی مقصد کے حصول کے لئے اقتداء لازم ہے۔

#### عمل كافيض:

اس معالمے میں سیحے صورتحال یہ ہے کہ رسول اللہ مَالِیُّتُمِ شب بیداری کی عبادت اور نفلی روز وں پرمحض اس لئے عمل نہیں فرماتے تھے کہ اُمتی آپ کی اتباع کریں، — اس کے ساتھ ساتھ آپ کا یہ مقصود بھی تھا کہ آپ مزید فیض و برکت حاصل فرما نمیں۔ جیسا کہ گزشتہ سطور میں ہم نے '' تہذیب جبلت' (یعنی فطری جبلت کی اصلاح) کے حوالے سے بیان کیا ہے۔اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ مَالِیُّتُمُ کُومُخاطب کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ (١٣٠)

" تم اینے رب کی عبادت کرویہاں تک کتمہیں یقین (موت) آ جائے۔"

اس کی وجہ یہ ہے کہاس طرح آپ نے اللہ کی بارگاہ سے امداد طلب فر مائی ،اور پنی کے دروازے کو کھٹکھٹایا ہے۔ آپ مَٹَائِیْئِلم بھی اللہ کے مزید فضل وکرم کی احتیاج رکھتے ہیں اور اس سے بے نیاز نہیں رہ سکتے۔

#### ایک عجیب وغریب راز:

اس معاملے میں ایک عجیب وغریب راز ہے کہ رسول اللہ منگائی اس طرح نفس کے ہم جنس ہونے کے تعلق سے مخلوق کو دعوت حق دی تھے۔ اگر ہم جنس ہونے کے تعلق سے بیر ابطہ نہ ہوتا تو لوگ آپ تک رسائی نہیں پاسکتے تھے اور نہ ہی آپ سے بچھا ستفادہ کر سکتے تھے۔ اگر ہم جنس ہونے کے تعلق سے بیر ابطہ نہ تو لوگ آپ تک رسائی نہیں پاسکتے تھے، سے آپ کے پاکیزہ فنس اور اُمت کے نفوس کے درمیان رابطہ تالیف (رشتہ محبت والفت) موجود تھا۔ جیسا کہ آپ کی روح یا کہ اور اُمت کی روحوں کے درمیان رابطہ تالیف موجود ہے، سے رابطہ تالیف کا مطلب ہے ہے:

'' جس طرح پہلے پہل روحوں میں الفت قائم ہوئی تھی ،اسی طرح نفوس بھی رہتۂ الفت سے منسلک ہو گئے ہیں۔'' 'نفسی سید میں الفت قائم ہوئی تھی ،اسی طرح نفوس بھی رہتۂ الفت سے منسلک ہو گئے ہیں۔''

ہرروح اپنے نفس کے ساتھ خاص رفتۂ الفت (تالیف خاص) ہے، بلکہ تمام ارواح اور نفوس کے درمیان الفت ومحبت (تالیف وامتزاج) قائم ہے۔

#### اُمت کے لئے فیض:

رسول الله مَنْ النَّهُ مَنْ لَيَكُمْل مِينَ بِيكُمْ فرماتے تھے، وہ اپنی ذات مبارک اور اپنی اُمت کے تصفیہ نفس کے لئے ہوتا تھا۔ اس صورت میں آپ مَنْ النِّیْمُ کوفیض کی جس قدر ضرورت ہوتی تھی آپ اسے اخذ (حاصل) کر لیتے تھے، اور جواس سے زائد ہوتا وہ آپ مَنْ النِّیْمُ کی اُمت کے لئے ہوتا تھا۔

اس طرح ایک منتهی سالک کواپنے رفقاءاور تبعین کے ساتھ ہونا چاہئے اور بیر کہ مزید عبادت اور نوافل کو نہ چھوڑے، —اور نہ ہی طبعی خواہشوں اور لذت کوشی کی طرف تو جہ دے۔سوائے اس کے کہ وہ خواہش نفس کے لئے ضروری ہوجائے۔

## عوارف المعارف كالمحارف المعارف المعارف

غلوت وجلوت:

تائیرالہی اور نور حکمت کے بغیراعتدال کا پوراحی نہیں ادا ہوسکتا۔ لہذا جو یہ چاہتا ہے کہ دوسروں کے سامنے اپناضیح نمونہ پیش کرے تو سب سے پہلے خلوت میں اللہ کے ساتھ اپنے معاملات کو درست رکھے تا کہ اس کی جلوت ، اس کی خلوت کا نمونہ بن جائے۔

جولوگ يه جھتے ہيں كه:

- 🔾 ان کے تمام اوقات''خلوت ہی خلوت'' ہیں اور اس خلوت میں کو کی حجاب نہیں ، اور
- — اس کے سب اوقات اللہ کے ساتھ اور اللہ ہی کے لئے وقف ہیں، اور ان میں کسی کمی کا امکان نہیں۔

اییا لگتا ہے کہ جیسے اللہ تعالیٰ نے انہیں مزید حقیقت سمجھنے کے لئے عقل ونہم عطانہیں فرمائے ، — ان کا بیرو حانی حال بظاہر درست ہے کئین یہ بھی کوتا ہی سے خالی نہیں۔ کیونکہ وہ اپنی فطری سرشت کی اصلاح نہیں کر پائے ، — اور نہ صرف یہ کہ وہ خود مختاری کے راز سے بے خبر ہیں بلکہ پاکیزگی بڑھانے کے بیان (اسلام) کی حقیقت سے بھی بے خبر ہیں۔

اس حوالے سے بعض مشائخ کرام کے بہت سے ایسے کلمات مذکور ہیں جن سے بیشک پیدا ہوتا ہے، کیکن اس کے باوجود سننے والے سنتے ہیں اور اس پڑمل بھی کرتے ہیں — بہر حال اس کے لئے بہتر بیہ ہے کہ جو پھھو وہ سنے اس کی توضیح وتشریح کے لئے اللّٰہ کی بارگاہ سے رجوع کرے تا کہ اللّٰہ تعالیٰ اس کی صحیح ودرست بات کی طرف رہنمائی فرمادے۔

#### كمال معرفت كياسي؟

سی بزرگ سے دریافت کیا گیا کہ معرفت کا کمال کیا ہے؟ -- انہوں نے فرمایا:

"جب خیالات کا انتشار و پراگندگی دور ہوجائے ، — اور سب احوال ومقامات درست ہوکر یکسال ہوجائیں ، — اور تمیز کرنے کا ہوش ندر ہے تو یہی معرفت کا کمال ہے۔''

اس قتم کے اقوال سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کمال معرفت میں خلوت وجلوت اور عمل کرنے اور نہ کرنے میں کوئی فرق باقی نہیں رہتا، ۔۔۔ نیکن اس بات سے یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ آیا قائل کی یہ مراد بھی ہے کہ:

'' درجهٔ معرفت کسی روحانی حال سے تبدیل ہوتا ہے یانہیں؟''

صحیح بات توبیہ ہے کہ حظِ معرفت تبدیل نہیں ہوتا، — اوراہے کسی تنم کا فرق اور تمیز کرنے کی ضرورت پیش نہیں آتی بلکہ اس میں تمام روحانی حال یکساں اور برابر رہتے ہیں۔البتہ مرید کا درجہ بدلتار ہتا ہے، اوراسے تمیز اور فرق کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور ہماری بیرائے ندکورہ بالاقول کے برعکس نہیں۔

عارفول كواستقامت كي حاجت:

شیخ محمد بن فضل مین سے سے بوچھا کہ عارفوں کوس چیز کی ضرورت پیش آتی ہے، تو انہوں نے ارشاد فر مایا:

عالم المال ا

'' انہیں ایک ایسی خصلت درکار ہے جس سے تمام محاس کی تکیل ہو جائے۔اور وہ ہے استقامت! — اس لئے جو شخص معرفت میں درجہ کمال پر ہواس میں استقامت بھی کمال درجے کی ہوتی ہے۔'' الہٰ داار بابِنہائت کی استقامت کا معیار بہت بلند ہوتا ہے۔

#### تصوف کے مراحل:

ابتدائے حال میں مرید کے اعمال کا مواخذہ کیا جاتا ہے، اس درجے پراس کے روحانی احوال پر پردہ پڑار ہتا ہے، ۔۔۔لیکن درجے میں وہ روحانی حال کے ذریعے محفوظ ہو جاتا ہے۔ البتہ بھی بھی اس پراعمال کا حجاب باقی رہتا ہے، ۔۔۔لیکن انتہا کی مرطے پر نہ تو اعمال ، روحانی احوال کے لئے حجاب بنتے ہیں، ۔۔ اور نہ احوال ، روحانی اعمال کے لئے حجاب بنتے ہیں، ۔۔ اور نہ احوال ، روحانی اعمال کے لئے حجاب بنتے ہیں، ۔۔ اور یہ اللہ کی بڑی ہی اعلی عنائت ہے۔

#### انتها سے ابتداء کا سفر:

حضرت جنید بغدادی میشد سے دریافت کیا گیا کہ تصوف کی انتہاء (نہائت) کیا ہے، ۔ آپ نے ارشاد فرمایا:

''ابتداء کی طرف واپسی ،تصوف کی انتهاء ہے۔''

اس کی تشریح میں بعض حضرات نے فر مایا:

''مبتدی سالک (مرید) ابتدائے حال میں جہالت کا شکارتھا، — اس کے بعدا سے معرفت حاصل ہوئی، — اس کے بعد اسے معرفت حاصل ہوئی، — اس کے بعد پھروہ حیرانی اور جہالت کی طرف لوٹا دیا گیا، — جیسے کوئی بچہ پہلے نا دانی میں مبتلا ہو، — پھراسے علم حاصل ہو، — اوراس کے بعد جہالت کا شکار ہوجائے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے:

لِكَيْلا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْنًا

" تا كەرەملم كے بعداور چھنەجان سكے۔"

#### حيراني:

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ:

''الله کی معرفت سب سے زیادہ ان لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جواس کے بارے میں سب سے زیادہ جیرانی کا اظہار کریں۔'' اس ارشاد کا بھی وہی مفہوم ہے جواس سے پہلے بیان ہوا ہے۔ بعنی مبتدی سالک عمل سے اپنی منزل کا آغاز کرتا ہے، — پھر ترقی کر کے روحانی احوال تک پہنچتا ہے، — اس کے بعداعمال واحوال دونوں کو جمع کر لیتا ہے۔

یہ آخری درجہاور مرتبہ ومنتهی المراد' کا ہوتا ہے جوطریقے محبوبین کو اختیار کرتا ہے، — ان کی روحانی کشش چونکہ بارگاوالہی کی طرف ہوتی ہے، اس لئے وہ قلب کو اپنا مطبع بناتی ہے، — اور قلب نفس کو، — اور نفس بدن کو اپنا تا ہے ، — اس طرح وہ قائم باللہ ہوکر (ممل طور پر) اللہ کے حضور میں سرمجد ہے میں رکھ دیتا ہے، — جیسا کہ رسول اللہ منافیظ نے ارشا دفر مایا:

''میراخیال اورمیرادل بھی تجھے محبدہ کرتا ہے۔''

اسى طرح الله تعالى نے ارشاد فرمایا:

وَ اللهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَّكَرُهًا وَظِلَا لُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالْأَصَالِ ٥ "آسانوں اور زمین میں جو بھی ہیں وہ خوشی ونا خوشی سے اللہ کو سجدہ کرتے ہیں اور ان کا سایہ بھی ضبح وشام اس کو مجدہ کرتا ہے۔''

یہاں قلال (سابوں) سے مراداجسام ہیں جوارواح کے ساتھ ساتھ سجدہ کرتے ہیں۔

محبوب خلائق:

اس موقع پرمجت کی روح ان کے تمام اجزاء میں یعنی ہرا یک کے بدن میں سرائت کر جاتی ہے جس سے وہ لطف اٹھاتے ہیں۔
بلکہ اللہ کے ذکر و تلاوت سے بھی از روئے محبت والفت لطف اندوز ہوتے ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ بھی ان سے محبت فرما تا ہے، اور
اپنے نصل وکرم اور لطف میم سے مخلوق کے دلوں میں ان کی محبت پیدا فرما دیتا ہے۔ جسیا کہ ہمارے شیخ محتر م ابونجیب سہرور دی میں ان کے خالات نا دعفرت ابو ہریرہ رٹائٹوئٹ سے بیروایت بیان فرمائی کہ رسول اللہ مَثَاثِیْنِ نے فرمایا:

"الله تعالى جب اليئسى بندے سے محبت فرماتا ہے تو (حضرت) جبرئيل (عليه السلام) سے فرماتا ہے:

''الله تعالی اپنے فلاں بندے سے محبت فرما تاہے،اس کئے تم بھی اس سے محبت رکھو۔''

چنانچہ جبرئیل علیہ السلام بھی اس سے محبت کرنے لگتے ہیں ۔ پھر حضرت جبرئیل علیہ السلام تمام آسانوں میں منادی کرتے

بن

"'الله تعالی فلاں بندے سے محبت کرتا ہے۔ائے آسان کے رہنے والوا تم بھی اس سے محبت کرو۔'' چنانچے سب آسانوں والے اس سے محبت کرنے لگتے ہیں۔اوران کی وجہ سے روئے زمین پربھی ان کے لئے مقبولیت رکھ دی جاتی ہے۔''

وَ بِاللَّهِ الْعَوَانِ وَالْعَصْمَةَ وَالتَّوُفِيْقِ٥ وَ تَكَّتُ بِالْنَحَيْرِ كَابِ مستطابِ عوارف المعارف الامام السهروردي رُحِيَّالَةُ ترتيب وتهذيب ازقلم: بنده حقير يُرتقفير: من من

مؤرخه عربيج الغوث ١٣٣٢ ج

۱۲ مارچان ۱۰۱۱ بروز هفته

محرعبدالستارطا هرمسعودي عفيءنه

## حاشيه میں مذکورشخصیات

☆ احد بن الي الحواري: (م-٢٣٠ه) ☆ احمغزالي: (م-كاوه) ☆ بایزیدبطای:(م-۱۲۱ه) ☆ بشربن مارث شخ: (م-٧١٢ه) الصم: (م-١٣٢٥) ☆ حس بقرئ خواجه: (م-ااه) 🚓 حسين بن منصور حلاج: (م- ٢٠٩هـ) ﴿ حمادالدباس شيخ: (م-٥٢٥ه) 🕁 جعفرصادق امام: (م-۱۳۸ه) 🕁 جعفرنوری الخلدی شیخ: (م-۱۳۲۸ هـ) 🖈 ذوالنون مصری: (م-۲۳۵ه) 🖈 رويم بغدادي شخ: (م-٣٠٠ه) 🖈 سهل بن عبدالله التستري: (م-٣٨٣هـ) 🕁 عبدالواحد بن زيد شخ (م-٧١) 🖈 عمروبن عثان ☆ فضيل بنءياض: (م-١٨٥٥) 🖈 يخيٰ بن معاذ الرازي:

أبوبرالزقاق شخ: ﴿ ابوبكر شلى شيخ: (م-١٣٣٥ هـ) ♦ ابوبكرالمصرى: (م-١٣٥٥) 🖈 ابوبكرواسطى شخ : (م-١٣٣٧هـ) 🖈 ابوالحسين نورى: (م-190هـ) 🖈 ابوحفص عمروبن مسلم: (م-١٣٨٥هـ) 🖈 ابومعيدالخراز شخ: (م-24]هـ) ♦ ابوطالب كي شيخ: (م-٣٨٣ه) ابوعبدالله محربن خفيف شخ (م-اسم ☆ ابوعبدالرحمٰن الملمى شيخ: (م-١٢) هـ) ☆ ابوعثان الجيري شيخ: (م-وميره) 🖈 ابوالعباس احمد بن تهل عطاء الادي: (م-ااسه) ☆ ابوعلى الدقاق شنخ: (م-٥٠٠٩ هـ) ﴿ ابوعمروالزجاجي شخ : (م-١٣٨٨هـ) ﴿ ابوالقاسم قشرى: (م-٢٥م هـ) ابوم الجرين (م-ااسم) ابوالنجيب سهروردي شيخ (م-٧٢٥هـ) 🖈 احدين عاصم انطاكي:

